
 5 

ВВедение

В первом десятилетии XXI века, в демократиче-
скую эпоху, настойчиво внедряется в практи-
ку работа театра как «развлечения», ведущая 

к отказу от вековых традиций русской сцены и к потере 
отечественным театром самобытности. Нивелируются по-
нятия «репертуарный театр», «ансамблевость исполне-
ния», «мировоззрение». Молодые режиссеры и педагоги 
считают психологический театр старомодным, все боль-
ше склоняясь к театру метафоричному и авангардному. 
Но история театра доказывает, что во все времена, какое 
бы направление ни исповедовал театр, вопросы «про что 
играем?», «ради чего играем?» ставились в основу созда-
ваемого спектакля, равно как и закон органического су-
ществования человека на сцене обязателен и необходим 
для «живого театра» (по терминологии Питера Брука).

В процессе преподавания основной дисциплины «Ма-
стерство актера» в различных театральных учебных за-
ведениях заметен разный подход к воспитанию будущих 
профессиональных актеров драмы. Стремясь приблизить 
воспитание актера к условиям современной сцены, игно-
рируя «школу», сразу приступают к работе над отрывка-
ми и спектаклями, уделяя большое внимание постано-
вочной режиссуре, внешней выразительности актерской 
игры, в ущерб внутренней технике. На словах все педагоги 
исповедуют приверженность школе К. С. Станиславско-
го, на практике же зачастую многие аспекты «системы» 
трактуются поверхностно, а порой и игнорируются, что, 
по свидетельству ведущих педагогов театральных вузов 
России, приводит к падению уровня профессиональной 



 6 

подготовки актера. Сегодня необходимо гармоничное 
сочетание инновационных методов преподавания актер-
ского мастерства с изучением лучших традиций отече-
ственной театральной педагогики.

Проблема формирования мировоззренческой ориента-
ции, профессиональной подготовки, воспитание нравст-
венно-этического облика будущего режиссера сегодня 
приобретает основополагающее значение в деятельности 
театрального вуза, вуза культуры и искусств.

В связи с этим важное значение имеет изучение про-
цесса нравственно-этического становления будущего ре-
жиссера и актера в период его учебы, обобщение опыта 
ведущих мастеров театральной педагогики и режиссуры, 
в творчестве которых органично слились высокое профес-
сиональное мастерство и четкость жизненной позиции. 
Плодотворную роль в этом может сыграть обращение 
к традициям крупнейших представителей русской теа-
тральной педагогики. Великий реформатор сценического 
искусства К. С. Станиславский учил молодых режиссе-
ров создавать спектакли, возвышающие душу человека, 
воспитывающие в нем идеалы свободы, справедливости, 
любви к своему народу, к своему Отечеству. Разработан-
ное им учение об этике определяет моральный облик ху-
дожника нового типа, понимающего, что ценность искус-
ства в его духовном содержании.

Не менее важно изучение наследия Вл. И. Немирови-
ча-Данченко. Определяя три восприятия театрального 
искусства: социальное, жизненное, театральное, — он 
утверждал, что полнота художественности достигает-
ся только соединением и взаимопроникновением этих 
элементов. Социальное воспитание Вл. И. Немирович-
Данченко считал первостепенным в творчестве режиссе-
ра. В статье «Мысли о театре» он писал: «Создатель спек-
такля — режиссер должен быть сам по себе социально 
воспитанным человеком, независимо от того материала, 
с которым ему приходится иметь дело. Когда он начина-
ет работу, он и как художник, и как гражданин, и про-



 7 

сто как член человеческого семейства должен обладать 
чуткостью в вопросах этики, идейности, политической 
устремленности, гражданственности, что и составляет 
сущность социальности» [64, с. 216]. Основополагающие 
идеи К. С. Станиславского и Вл. И. Немирови ча-Дан чен-
ко успешно развивали ведущие режиссеры отечествен-
ного театра. Е. Б. Вахтангов отмечал: «У человечества 
нет ни одного истинного великого произведения искус-
ства, которое бы не было олицетворенным завершени-
ем творческих сил самого народа, ибо истинно великое 
всегда подслушано художником в душе народной» [10, 
с. 314]. Творческие и теоретические работы учеников 
и последователей К. С. Станиславского; Е. Б. Вахтан-
гова, А. Д. Попова, В. О. Топоркова, Н. М. Горчакова 
внесли ценный вклад в теорию и практику сценическо-
го искусства. Вопросы воспитания режиссера, единство 
эстетического и профессионального начал в его форми-
ровании получили глубокое развитие в трудах В. Г. Сах-
новского, Б. Е. Захавы, Н. В. Петрова, Г. А. Товстоного-
ва, А. А. Гончарова и др.

Существенным разделом развития теории режиссу-
ры являются работы, посвященные изучению образной 
природы театра, режиссерского замысла, создания пла-
стического образа спектакля, проблем жанра, стиля, 
мизансценирования, пространственно-временного ре-
шения спектакля, — В. Э. Мейерхольда, А. Я. Таирова, 
A. M. Лобанова, А. Д. Дикого, И. П. Акимова, О. Я. Ре-
меза и др. В ряде работ раскрывается проблема профес-
сиональной подготовки режиссерских кадров, методика 
воспитания режиссера и актера школы Станиславского. 
Среди них особо важное значение имеет книга М. О. Кне-
бель «Поэзия педагогики», в которой впервые исследован 
и творчески прослеживается педагогический процесс вос-
питания режиссера, предлагается методика его профес-
сионального обучения, проверенная многолетним опы-
том учителей, единомышленников, собственным опытом 
автора. М. О. Кнебель рассматривает профессиональное 



 8 

обучение в тесном единстве с нравственно-этическим 
воспитанием студента, подчеркивает значение духовной 
связи учителя и ученика, педагогических качеств. «Пе-
дагогика требует огромного запаса терпения, выдержки, 
уважения, доверия, а иногда — строгости, непреклонно-
сти, и во всех случаях — доброты и юмора» [49, с. 15].

Несомненную ценность для воспитания молодых ре-
жиссеров и актеров профессиональных театров пред-
ставляет творческое наследие одного из крупнейших 
режиссеров и педагогов — Ю. А. Завадского. Прошло 
уже более 40 лет, как его не стало. За это время выросли 
новые поколения, никогда не видевшие режиссера и не 
слышавшие о нем. Завадский жив не только для нас, его 
многочисленных учеников, но он служит образцом бес-
корыстной преданности театру, искателем правды, кра-
соты, требовательности художника-мастера для всех, 
кто посвятил свою жизнь искусству театра. Следуя за-
ветам своих учителей Е. Б. Вахтангова и К. С. Станис-
лавского, Завадский посвятил свою жизнь утверждению 
принципа жизненной правды как основы театрального 
искусства. Традиция реалистического искусства для 
него заключалась в беззаветном поиске нового, в глубо-
ком проникновении в суть жизненных процессов, в по-
стижении человеческой души. Завадский был убежден 
в том, что творчество театра не может быть изолировано 
от многоструйного потока общественной жизни. Зако-
ны общественного развития проявляются и реализуют-
ся в деятельности людей. Непременным условием этого 
процесса является возрастание значения человеческо-
го фактора. Он считал, что театр призван прежде всего 
рассматривать проблему «человеческой надежности» 
как проблему этическую, нравственную, как пробле-
му ценности личности, ее моральной ответственности. 
Профессиональная зрелость художника непременно 
должна подкрепляться жизненной позицией, мировоз-
зренческой четкостью. Это положение убедительно под-
тверждает опыт Ю. А. Завадского. Более тридцати лет 



 9 

Завадский возглавлял театр имени Моссовета. В сокро-
вищницу театрального искусства вошли поставленные 
им спектакли, утверждавшие оптимизм, жизнелюбие, 
человечность, правду: «Машенька» Афиногенова, «На-
шествие» Леонова, «Маскарад» Лермонтова, «Шторм» 
Бнлль-Белоцерковского, «Хозяйка гостиницы» Голь-
дони, «Петербургские сновидения» по Достоевскому 
и др. Завадский постоянно заботился о творческом росте 
коллектива, атмосфере экспериментов, поиска, вопло-
щая в жизнь мечту Станиславского о создании театра-
лаборатории. Он стремился воспитать актера-мыслителя 
и гражданина, живущего интересами государства, на-
рода. Творческая деятельность Юрия Александровича 
Завадского была исключительно многогранной. Ее важ-
ной, неотъемлемой стороной является воспитание моло-
дой режиссерской смены. С 1939 года, более сорока лет, 
Ю. А. Завадский был профессором кафедры режиссуры 
драмы ГИТИСа им. А. В. Луначарского, воспитав не одно 
поколение талантливых актеров и режиссеров. Записи 
уроков, размышлений, бесед, зафиксированные автором 
данной работы, многочисленные статьи и книги, посвя-
щенные проблемам театрального искусства, написанные 
Завадским, стенограммы его бесед с режиссерами дают 
обширный и интересный материал для воссоздания твор-
ческой концепции Завадского — театрального педагога.

В театрально-педагогической литературе ощущается 
потребность в анализе методики формирования мировоз-
зрения и профессиональной активности будущего режис-
сера и актера в ходе учебных занятий. Практика показы-
вает, что в театральной педагогике не всегда в должной 
мере используются возможности учебного процесса, до-
пускается недооценка воспитательной направленности 
учебного репертуара, мелкотемье в этюдах и отрывках, 
разрыв между профессиональным обучением и форми-
рованием высокой нравственной культуры студента.

Вышеизложенное позволяет рассматривать эстетиче-
ские принципы театральной педагогики Ю. А. Завадского 



 10 

как актуальную проблему прежде всего потому, что во-
просы мировоззренческой ориентации, воспитания жиз-
ненной позиции личности, нравственных качеств зани-
мали первостепенное место в педагогической практике 
Завадского.

В результате многолетней режиссерской и педагогиче-
ской деятельности Ю. А. Завадского сложились эстетиче-
ские принципы, раскрывающие его понимание сущности 
театра и профессии режиссера, педагогические приемы 
и средства, используемые в ходе формирования лично-
сти и профессионального облика студента. К ним можно 
отнести: преемственность гуманистических традиций 
русского искусства, историзм в понимании художествен-
ной природы и общественной роли искусства, граждан-
ственность, единство нравственного и профессионально-
го в воспитании режиссера и актера, раскрытие образной 
природы театрального искусства, студийность и др.

Гражданственность понималась Завадским как выс-
шее проявление общественной, воспитательной роли те-
атрального искусства, органическое единство народно-
сти и художественности. Автор включает в содержание 
этого понятия следующие компоненты:

глубокое понимание гуманистической, духовно воз- •
вышающей роли театрального искусства;
четкость мировоззренческой и жизненной позиции,  •
в основе которой лежат нравственные убеждения;
умение реализовать нравственные убеждения в процес- •
се формирования коллектива, объединенного творче-
скими и этическими целями, утверждающего своими 
спектаклями возвышенные идеалы времени, правду 
жизни.
Эти принципы, на которых основана методика пре-

подавания Ю. А. Завадского, помогли ему максимально 
эффективно использовать возможности учебного про-
цесса.

Единство нравственного и художественного воспита-
ния органично проявилось в педагогической практике 



Ю. А. Завадского. Один из ведущих педагогов кафедры 
режиссуры драмы, он внес в теорию театральной педа-
гогики принципы: целенаправленного воспитания нрав-
ственных качеств личности студента-режиссера во всех 
звеньях учебно-воспитательного процесса, работы над 
современной пьесой как важнейшего средства формиро-
вания мировоззрения режиссера, творческого взаимо-
действия режиссера, драматурга и художника.

Завадский творчески усвоил традиции своих учите-
лей и, развивая их, передавал своим ученикам. Он воспи-
тывал активное отношение к жизни, к учебе, прививал 
вкус к работе над собой, к труду, пробуждал стремление 
к возвышенным целям. Поставленные им спектакля 
учили высокому профессиональному мастерству, глубо-
кому философскому осмыслению жизни Его опыт в соз-
дании коллектива единомышленников, объединенных 
общностью понимания целей и задач, в театре и ГИТИСе 
был наглядным примером практического воплощения 
театрально-педагогических идеи. Завадский стремил-
ся воспитать целеустремленность, «сверхсверхзадачу», 
трепетное отношение к искусству и четкое осознание от-
ветственности за духовное совершенствование человека 
Автор полагает, что сегодня опыт Ю. А. Завадского не-
обходим молодым режиссерам профессионального и лю-
бительского театра. Он служит действенным средством 
приобщения к передовым традициям отечественного те-
атра. Не менее актуально его значение и для воспитания 
молодых педагогов. Обращение к педагогической прак-
тике Ю. А. Завадского способно помочь им в решении 
разнообразных учебно-методических задач.



 12 

истоки эстетических  
принципоВ тeaтральной 

педагогики Ю. а. ЗаВадского

Б удущему актеру или режиссеру, считал За-
вадский, необходимо привить верное пред-
ставление о театральном искусстве как о кол-

лективном творчестве, воспитать целеустремленность, 
ощущение искусства как дела всей своей жизни. «Глав-
ная задача театрального образования, — писал он, — 
вырастить ищущих, смелых, творчески мыслящих ху-
дожников, ясно представляющих себе место искусства 
театра в жизни нашего общества» [70, с. 24].

В своей педагогической деятельности Ю. А. Завадский 
постоянно уделял огромное внимание формированию ми-
ровоззренческой позиции будущего режиссера, его нрав-
ственных качеств. Это вытекало из его человеческого 
и творческого кредо. Его нравственное и этическое миро-
воззрение сложилось под воздействием гуманистических 
традиций русской и мировой культуры. Вся история рус-
ского театра — это борьба за высокое предназначение ис-
кусства, призванного быть могучей одухотворяющей на-
род силой. Несколько поколений выдающихся деятелей 
отечественного театра от Щепкина до Станиславского сво-
им творчеством, всей жизнью неутомимо и самоотвержен-
но отстаивали представление о театре как о «воспитателе 
народа, ждущего от него разъяснения моральных и обще-
ственных явлений и вопросов, задаваемых жизнью» [68, 
с. 182], «о великой школе, которая целой тысяче народа 
за одним разом читает живой полезный урок» [15, с. 373].



 13 

Под благотворным влиянием этих традиций форми-
ровалась личность Завадского — режиссера и педагога.

Профессиональным и гражданским становлением 
Ю. А. Завадский в решающей степени обязан своим ве-
ликим учителям: Е. Б. Вахтангову и К. С. Станиславско-
му. Встреча с Е. Б. Вахтанговым оставила глубокий след 
в его творческой жизни. 

Завадский знал Вахтангова по драматическому Ми-
хайловскому кружку, в который того приглашали ста-
вить спектакли. Именно у себя дома он впервые встретил 
Е. Б. Вахтангова на вечеринке драматического кружка. 
Душой компании был Вахтангов: «он то садился за пиа-
нино и начинал бренчать, напевая пустую французскую 
песенку, дурил, паясничал, озорничал. А глаза его, сра-
зу поразившие меня, большие прозрачные глаза, в тот 
вечер цвета морской волны, все время смеялись — вме-
сте со всеми и надо всем», — вспоминал Ю. А. Завадский 
[37, с.174].

Вахтангов пригласил способного студента в свою сту-
дию, и это изменило всю творческую жизнь Юрия Алек-
сандровича, открыв для него новое серьезное увлече-
ние — театр.

Вахтангов был убежден, что театр должен быть празд-
ником чувств, вызываемых у зрителя, без этого нет под-
линного театра. Мансуровская студия, уроки Вахтангова 
стали первым театральным университетом для будущего 
режиссера.

Завадский воспринял от своего учителя стремление к со-
вершенству, к глубокому постижению жизни, к поиску яр-
кой театральной формы, веру в творческие созидательные 
силы народа. Именно с Вахтанговым началась для Завад-
ского осмысленная жизнь в искусстве. «Его трезвый, ана-
литический, язвительный ум, его великолепная зоркость 
и умение подмечать всякую фальшь, рисовку освобож-
дали нас от театральных и житейских штампов. Он при-
вивал нам важнейшие профессиональные навыки, кото-
рые, с его точки зрения, начинались с развития в человеке 



 14 

зоркости и слуха. Он помогал ощутить себя во власти сти-
хии актерского воображения, не забывая при этом контро-
лировать и приучая к самоконтролю нас самих», — пи-
сал Завадский в книге «Учителя и ученики» [37, с. 209].

Вахтангов стремился воспитать в своих учениках вы-
сочайшее духовное напряжение при полной физической 
свободе, приучал к яростной самоотдаче в творчестве. 
Цель свою он видел в том, чтобы созидать новую жизнь 
средствами искусства. Творчество он понимал как совер-
шенствование, преобразование своего духовного мира 
и мира окружающего. 

Всего пять спектаклей поставил Вахтангов: «Эрик  IV» 
Стринберга в Первой студии МХТ, «Свадьбу» Чехова, 
«Чудо святого Антония» Метерлинка, «Принцессу Ту-
рандот» Гоцци в Третьей студии МХТ, «Гадибук» в сту-
дии Габима — но все они оставили заметный след в исто-
рии отечественного театра.

Каждый спектакль Вахтангова был настоящей шко-
лой режиссуры и актерского мастерства. Две его аб-
солютно разные постановки спектакля «Чудо святого 
Антония» Метерлинка многому научили молодого Завад-
ского. Он понял, что решение спектакля должно соответ-
ствовать времени, а жизненная правда должна сочетать-
ся с определенной социальной оценкой образа, только 
тогда спектакль будет иметь огромное воспитательное, 
художественное значение. В исполнении Завадского свя-
той Антоний был апостолом добра, чистоты в мире ме-
лочных и эгоистичных обывателей, мещан. Во втором ва-
рианте «Чуда святого Антония» яростный сатирический 
гнев и ясно оптимистический взгляд на жизнь тесно пе-
реплелись с трагическими мотивами стихийности, раз-
думьями о прошлом, требовали соответствующего этому 
спектаклю яркого театрального выражения. Главным 
уроком этого спектакля Завадский считал сценическую 
выразительность, мастерство режиссера. В идейной яс-
ности, эмоциональной щедрости, театральности, им-
провизационности в сочетании с внутренней и внешней 



 15 

техникой видел Завадский смысл «Принцессы Туран-
дот» — «лебединой песни» своего учителя. «В моей па-
мяти, — писал он, — вахтанговская “Турандот” осталась 
примером самой удивительной “школы вокруг спек-
такля”, образцом того, как можно научить молодого, 
неопытного еще актера, мастерству, как вселить в него 
жажду технического совершенства, страсть к преодоле-
нию своего физического материала, жажду власти над 
своей мыслью, голосом и телом» [37, с. 200]. «Принцесса 
Турандот» осталась для него образцом самостоятельно-
го осмысления и применения системы Станиславского, 
в котором «технологическая очерченность характеров 
персонажей» сочеталась «с искусством исполнителей», 
«правда чувств и осмысленность действия» с «театраль-
ной условностью» [37, с. 206]. С Вахтанговым он изучал 
природу актерского искусства, проверял систему Ста-
ниславского на практике.

Вахтангов организовал вокруг спектакля мастерскую 
по выработке настоящей итальянской выразительности, 
чтобы хорошо подготовить актера-импровизатора. По 
свидетельству Юрия Александровича — исполнителя 
роли Калафа, — режиссер добивался от него «тройной 
жизни». Завадский ощущал себя итальянским актером, 
который с увлечением пользуется своим мастерством 
для создания образа принца. Как итальянский актер, он 
прекрасно осознавал всю наивность и комизм положе-
ния его героя; как исполнитель передавал всю ходуль-
ность игры итальянского актера, ощущая его услов-
ность. «Так возникал своеобразный стиль актерского 
исполнения, — например эти паузы, во время которых 
я как бы выключался из событий пьесы, но продолжал 
вести непрерывную линию своего существования как 
итальянского актера, одновременно отсутствуя в спекта-
кле и присутствуя в нем как участник “игры в театр”. От-
сюда же ироничное обыгрывание веками выработанной 
техники изображения благородного лирического героя, 
отмеченного печатью некоего трагизма», — вспоминал 



 16 

Ю. А. Завадский [37, с. 201]. Актер пользовался подчер-
кнуто широким жестом и контрастными фиоритурами 
при произнесении фразы: «Иль Турандот, или смерть!»; 
тренировался в скороговорке.

Разбуженная мастером фантазия исполнителей в со-
четании с выработанной великолепной внешней техни-
кой, обостренное ощущение современности обеспечили 
потрясающий успех спектакля.

Завадский был солидарен с Вахтанговым в понима-
нии студийности как верного пути к театру, основанному 
на единстве принципов коллективизма и профессиональ-
ных навыков, высоких духовных целей и технического 
мастерства. Студийность понималась им как идея творче-
ского содружества индивидуальностей разных, но в рав-
ной степени преданных искусству, непрерывному твор-
ческому совершенствованию. Суть студийности для него 
состояла в слиянии творческой дисциплины и единомыс-
лия членов театрального коллектива, где объеди няющим 
началом является работа над спектаклем, а труд — глав-
ным мерилом человеческих взаимоотношений. Огром-
ный след в творческой жизни Завадского оставила требо-
вательность учителя, жестокость и непримиримость его 
к фальши, пошлости и лицемерию.

Идейно-нравственные уроки Вахтангова стали важ-
ными ценностными ориентирами в театральной педа-
гогике Завадского. На всю жизнь в его сознание вошли 
слова Вахтангова, адресованные ученикам студенческой 
студии: «Если бы вы знали, как вы богаты!.. каким сча-
стьем в жизни вы владеете. И если б вы знали, как вы рас-
точительны… Всегда так: ценишь тогда, когда теряешь… 
Вы молоды, и потому не считаете дней… Подумайте, чем 
наполняете вы тот час, в который вы не бываете вместе, 
хотя и условились именно в этот час сходиться для ра-
достей, сходиться для того, чтобы почувствовать себя 
объединенными в одном, общем для всех стремлений, 
осуществленном стремлении» [9, с. 64]. В письме к сво-
им ученикам Вахтангов предостерегал их от бездумного 



 17 

отношения к прожитой жизни, от расточительства вре-
мени, неумения выделять главное, призывая лучшие 
часы земного существования отдавать любимому делу — 
театру. Уроки этики, полученные Завадским от своего 
учителя, научили его любви к труду, помогали быть чест-
ным и требовательным к своему искусству и к себе, твер-
до определили путь в жизни и искусстве, легли в основу 
его педагогических принципов. 

После смерти Вахтангова Ю. А. Завадский возглавил 
третью студию МХТ, поставил «Женитьбу» Гоголя, но 
спектакль провалился. Неудача режиссерская совпала 
с кризисом в студии, и Завадский, приняв приглашение 
К. С. Станиславского, переходит в МХТ. 

Большое значение в формировании личности Ю. А. За-
вадского как режиссера и театрального педагога имели 
последовавшие за школой Вахтангова годы тесного твор-
ческого общения с К. С. Станиславским. Они определи-
ли обращение Завадского к анализу душевной жизни 
человека, дали возможность понять, что театр способен 
решать общественные, философские проблемы. На его 
глазах происходило рождение системы Станиславского. 
Завадский понял ее непреходящее значение для будуще-
го театра и принял как руководство во всей своей даль-
нейшей работе. Он показал ценность системы как мето-
да работы над ролью, утверждая, что она должна стать 
основой совершенствования будущего театра.

«Смысл системы не в запретительстве, а в указании 
пути, идя которым можно раскрыть великие духовные 
возможности человека, высвободить и направить на вы-
сокие цели неисчерпаемые творческие силы художника. 
Система помогает органическому, естественному творче-
скому процессу, непосредственному и новому восприя-
тию действительности, выявлению замысла художника» 
[37, с. 22]. Зерно системы Завадский видел в единстве 
искусства и жизни, связывая его и с проблемой перево-
площения актера в образ. Создание образа он понимал 
как процесс глубокого проникновения в предлагаемые 



 18 

обстоятельства пьесы, которые соотносятся с действи-
тельностью и личностью исполнителя, как процесс твор-
ческого познания жизни и роли. 

Понять систему для Завадского означало научиться 
практическому применению, раскрытию ее возможно-
стей для себя, в творческом поиске и непрестанном труде 
над собой. В концепции Станиславского он увидел путь 
к воспитанию в актере возможности непосредственного 
и индивидуального творчества. Ярким доказательством 
этого явились созданные им образы Чацкого в «Горе от 
ума», графа Альмавивы в «Женитьбе Фигаро» и другие. 
Уроки работы над ролью в спектаклях Станиславского 
помогли ему понять, что «образ создается не в одиночку, 
а ансамблем исполнителей», решить «проблему связи пе-
реживаний актера с их внешним выражением», понять 
значение «темпоритма как посредника между чувством 
и его проявлением вовне». В эти годы Завадский открыл 
для себя значение сосредоточенности в творчестве актера 
как «собирания сил в целеустремленности», как «резер-
ва создания целостного человеческого характера», вер-
ного пути к раскрытию сверхзадачи.

Перспективу воспитания будущего актера и режиссе-
ра, способ сберечь актерскую и режиссерскую душу от 
старения Завадский увидел в импровизации. Только им-
провизация ведет к раскрытию дарования актера, толь-
ко она выявляет силу художественного воображения, 
способность поверить в предлагаемые обстоятельства 
пьесы, в естественную необходимость поступков, жиз-
ненную правду органического проживания в роли.

Творчески осмыслив учение Станиславского, За-
вадский пришел к выводу, что внутренняя потребность 
познать самого себя и тайны своего искусства, непрерыв-
ность работы над собой, над внутренней и внешней тех-
никой — верный путь к воспитанию в себе настоящего 
художника. Непрерывный тренинг, жесточайшая дис-
циплина, — теснейшая связь «самобытности и мастер-
ства» с глубоко усвоенной сутью системы Стани славского 



 19 

и, наконец, труд, пробуждающий в художнике вдохнове-
ние, — считал он, — ведут к истинному воплощению заве-
тов Станиславского. Завадский не зазубривал сформули-
рованные правила, не копировал режиссерские приемы 
учителя. Вместе с ним и вослед ему он боролся за вдох-
новенное преобразующее жизнь искусство, за высокий 
реализм, противостоящий реализму мелкому, бездухов-
ному. Быть учеником Станиславского для него означало 
служить искусству, насыщенному верой в человека.

Искусство — непрестанное ученичество, и учителя — 
это не только те, у кого ты принимаешь эстафету, чье дело 
продолжаешь, считал Ю. А. Завадский. Каждая встреча 
с самобытным талантом становится для художника шко-
лой. Такой школой, щедро обогатившей его представле-
ния о возможностях театра, стало искусство Всеволода 
Эмильевича Мейерхольда.

Он называет Мейерхольда «благородным и яростным 
рыцарем», бунтарем против мертвого, отжившего в ис-
кусстве. Театр Мейерхольда «служил делу воспитания 
в каждом человеке сознательного творца и духовно бога-
того строителя нового» [37, с. 142].

Блистательный мастер формы, Мейерхольд требовал 
точного и трезвого расчета, доскональнейшего знания те-
атра сверху донизу — от самой примитивной «кухни» до 
самых таинственных и «неожиданных возможностей». 
«Он понимал режиссерское искусство как строгое и точ-
ное мастерство, одухотворенное поэзией и подгоняемое 
фантазией. Он знал цену ремеслу, умению мастерить 
спектакль, он дорожил умом и арифметикой не мень-
ше, чем поэзией, расчетом — не меньше, чем смелостью. 
Прикидка, догадки, вычисления во времени и простран-
стве — все это была его родная стихия, в которую он вхо-
дил во всеоружии широчайших познаний, обнимавших 
и литературу, и живопись, и музыку, и политику» [37, 
с. 148–149].

В отличие от Станиславского, стремящегося вернуть 
искусство жизни, Мейерхольд искал художественный 



 20 

эквивалент жизни, способы выразить определенную тему, 
зерно авторского видения мира. Мейерхольд строил услов-
ный театр, пафос которого был в борьбе с объективистским 
подходом к жизни, с ее копированием, нату рализмом.

Глубоко проанализировав особенности режиссуры 
В. Э. Мейерхольда, Завадский отмечает удивительную 
фантазию мастера, виртуозное владение им компози-
цией. Задача актера, считал Мейерхольд, — создание 
пластических форм в пространстве и времени. Его спек-
такли поражали музыкальностью и пластическим реше-
нием. С середины 30-х годов творчество Мейерхольда все 
больше сближается со Станиславским. Он начинает ду-
мать о раскрытии внутреннего мира человека как само-
го важного в искусстве театра, об актере, через которого 
этот мир открывается. Именно в спектакле «Дама с ка-
мелиями» раскрывается его концепция «подвести под 
театр прочный реалистический фундамент». По мнению 
Завадского, открытия К. С. Станиславского и В. Э. Мей-
ерхольда дополняли друг друга и преломлялись в творче-
стве Е. Б. Вахтангова.

Истоки педагогических принципов и эстетических 
воззрений Завадского связаны также с традициями рус-
ской литературы, музыки, живописи, балета. Особенно 
глубокое влияние на формирование его эстетических 
и режиссерских взглядов оказало творческое наследие 
А. С. Пушкина, в котором он видел художественное пред-
восхищение многих принципов работы актера и режиссе-
ра. Перечитывая пушкинское стихотворение «Пророк», 
Завадский находил в нем аналогию с режиссерским 
творчеством, был убежден, что и театральное искусство 
должно «глаголом жечь сердца людей». Призыв Пуш-
кина к «истине страстей, правдоподобию чувствований 
в предлагаемых автором обстоятельствах» преломлялся 
в творчестве Завадского огромной эмоциональностью, 
духовностью его спектаклей, глубинным постижением 
и раскрытием авторского материала, жизненной прав-
дой органического проживания актера в роли.



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0015711/



