
3

Оглавление

Вступление  ......................................................................................................5

Глава I. МОДЕЛИРОВАНИЕ МИРА В МИФОЛОГИИ  ...................14

1. Особенности мифологического мышления  .........................................14
2. Мифологические модели мира  .............................................................42

2.1. Начальный этап космогонии  ........................................................42
2.2. Зооморфная модель мира  .............................................................47
2.3. Антропоморфная модель мира  ....................................................74

3. Семиотические оппозиции в моделировании мира  ............................99
3.1. «Свой — Чужой»  ......................................................................... 112
3.2. «Суша — Море»  ..........................................................................121
3.3. «Земля — Небо»  ..........................................................................134
3.4. «Свет — Тьма»  ............................................................................154
3.5. «День — Ночь» ............................................................................173
3.6. «Белый — Черный»  ....................................................................186
3.7. «Огонь — Вода»  ..........................................................................196
3.8. «Солнце — Луна»  .......................................................................209
3.9. «Юг — Север»  .............................................................................238
3.10. «Восток — Запад»  .......................................................................249
3.11. «Правый — Левый»  ....................................................................256
3.12. «Лето — Зима»  ............................................................................266
3.13. «Жизнь — Смерть»  .....................................................................288
3.14. «“Этот” мир — “Иной” мир»  ..................................................... 311



4

Глава II. КАТЕГОРИЗАЦИЯ В ЯЗЫКОВОЙ КАРТИНЕ
МИРА ....................................................................................................362

1. Грамматическая категоризация  ...........................................................370
1.1. Категория одушевленности / неодушевленности  ....................372
1.2. Категория рода  .............................................................................410
1.3. Числовое и геометрическое строение мира.

Категория числа  ...........................................................................464
2. Фонетическая категоризация  ..............................................................532
3. Некоторые особенности семантической категоризации

пространства  .........................................................................................561

Лингвокультурологическое приложение  ..................................................594
Литература  ...................................................................................................602



5

Ученый, занимающийся анализом мифи-
ческого мира и не обладающий способностью 
переноситься в эту фантастическую атмосферу, 
может прийти к столь печальному непонима-
нию глубины и значения этого мира, что при-
мет его за простую бессмысленную выдумку.

Э.Б. Тайлор

Надо вообразить, что мир, в котором мы 
живем и существуют все вещи, есть мир мифи-
ческий и что вообще на свете только и суще-
ствуют мифы. Такая позиция вскроет существо 
мифа как мифа.

А.Ф. Лосев

Кто такой или что такое человек? В чем заключается его 
предназначение, цель его появления и существования в мире? 
Эти вопросы всегда волновали человечество, но в разные эпохи 
ответы на них менялись. В современную эпоху человека называ-
ют метасуществом. Человек призван и способен описывать фи-
зический и биологический мир, а также самого себя, свой внут-
ренний мир. Как отмечал Вяч.Вс. Иванов, человек необходим 
Вселенной как ее наблюдатель, «познаватель». Изучая и описы-
вая мир, человек создает информационное поле Земли, его ноо-
сферу, управляя тем самым процессом эволюции Вселенной.

На протяжении многих веков исследования мира и разви-
тия науки человек больше описывал окружающий мир, но сам 
для себя оставался непознанным. Исследованием психологии 
человека, процессов его мышления и особенностей формирова-
ния речи ученые стали активно заниматься в середине XIX — 
начале XX в. Во второй половине XX в. были особо выделены 
«когнитивные науки», занимающиеся изучением процессов по-
знания человеком окружающего мира и самого человека. В цен-
тре исследований оказался человек — творец и носитель куль-
туры и языка, создатель научных и национально-культурных 
картин мира. Сформировались лингвистические направления, в 
которых язык рассматривается как культурный код нации, а это 



6

значит, что в каждом языке зашифрован сформированный мыш-
лением человека образ мира, его интерпретация, которую необ-
ходимо декодировать и осознать.

Современный человек воспринимает мир не в виде хао-
тичных образов. Вся информация, которая поступает к нему 
из внешнего мира, воздействуя на органы чувств, многократно 
просеивается в периферийных органах восприятия, обрабаты-
вается в различных отделах коры и других участков головного 
мозга, закрепляется в гиппокампе или уходит в подсознание. На 
протяжении тысячелетий мы пользуемся этой информацией по-
средством сформированной этносом и всем человечеством кар-
тины мира (КМ), которая структурирует получаемую человеком 
информацию, отбрасывает все второстепенное и фиксирует вни-
мание на значимой, ценностной для этноса информации.

Познание мира человеком не свободно от искажений и за-
блуждений, поэтому его концептуальная картина постоянно ме-
няется, корректируется в зависимости от новых знаний, от сме-
ны окружающих условий существования человека. Созданный 
образ, или картина мира, как свидетельствует наука, не является 
объективной копией материального мира в силу функциональ-
ной ограниченности органов восприятия человека, специфики 
его мышления и особенностей хозяйственной деятельности эт-
носа, однако этот ментальный мир человека помогает ему ори-
ентироваться в реальном мире, выживать в нем, осваивать его, 
и при этом человек верит, что отображенный в его сознании 
окружающий мир является именно таким, каким он видит его 
посредством своей этнической картины мира. Чужие картины 
мира считаются им ошибочными, искажающими реальность.

Образ мира, зафиксированный в языковой форме и содер-
жащий как объективные данные, так и субъективные представ-
ления человека, лингвисты называют языковой картиной мира 
(ЯКМ). Основа языковой картины мира этноса сформировалась 
много тысячелетий назад, но современная языковая картина 
мира хранит следы архаических представлений человека о мире, 
следы его когнитивных открытий и ошибок, поэтому мы не 



7

всегда можем увидеть и расшифровать заложенную в языке ин-
формацию, не всегда можем объяснить, почему мы так говорим. 
Вероятно, читатели мифов смогут объяснить, почему мы гово-
рим «ты живешь на краю земли», хотя наука свидетельствует, 
что земля шарообразная и у нее нет края. Однако часто мы про-
сто не замечаем в языке нарушения логики при отображении ре-
альности, не замечаем искажения в нашей речи объективной ин-
формации, свойственной научной картине мира. Например, мы 
говорим: «он занимается дайвингом, любит плавать под водой» 
(почему не в воде?), «не лежи на солнце, обгоришь» (почему не 
под солнцем?), «солнце село, зашло, закатилось, опустилось» 
(почему одно явление мы обозначаем разными глаголами, при-
чем не соответствующими научным данным?).

Как объяснить иностранцам, почему в русском языке можно 
сказать «танцевать под дождем», но нельзя сказать «танцевать 
под снегом»? (Известный голливудский мюзикл «Поющие под 
дождем» в России часто называют «Танцы под дождем», а по-
английски его название звучит как «Singin’ in the Rain», т.е. «в 
дожде», который в Англии идет практически постоянно). Объ-
ективно снег так же, как дождь, идет сверху, из облаков, но вос-
принимается нами уже как покров, под которым можно только 
лежать, под которым лежит зимой земля. Почему в русской 
ЯКМ принято говорить «тарелки стоят на столе», а «яблоко ле-
жит»; почему «в больнице лежат», а «в тюрьме сидят»; по-
чему корабль «стоит на рейде», но «сидит на мели»; почему 
«автобус идет», а «машина едет»? Все эти примеры отражают 
особенности этнической ЯКМ русских и связаны с процессами 
освоения человеком пространства.

Мы недоумеваем, читая в прологе к поэме А.С. Пушкина 
«Руслан и Людмила» фразу «русалка на ветвях сидит» (как мо-
жет девушка с рыбьим хвостом, а так ее рисуют художники-
иллюстраторы, забраться на дерево и зачем?), забывая о том, 
что русские русалки — это девушки-утопленницы (на двух но-
гах), которые в «русалью» неделю выходили на берег и любили 
раскачиваться на ветвях деревьев [Власова 1998: 450]. Для этого 



8

им специально связывали ветви соседних деревьев или просто 
ставили качели. Раскачиваясь на ветвях или катаясь по траве, 
они оставляли на растениях следы влаги, которую мы называем 
росой. У наших русалок, по народному поверью, пальцы на но-
гах соединены перепонкою, как у гуся (это люди понимали по 
следам на песке).

Болгарский этнограф Д. Маринов, однако, писал, что русал-
ки — это очень красивые девушки с длинными косами и кры-
льями, которые живут на краю света, а к нам приходят лишь 
однажды в году весной и в нужное время орошают дождем 
хлебородные нивы. Все это происходит в июне, который назы-
вается «русальским месяцем» [Маринов 1914: 191, 476]. А еще 
раньше славяне называли русалками райских птиц с женской 
головой, которые по весне слетались в земной лес, где любили 
сидеть на деревьях и петь песни, поэтому их называли также 
сиринами, как и древнегреческих сирен [Бычков 2001: 252; Бе-
регова 2007: 386]. В народных преданиях образ русалки все вре-
мя трансформировался: русалку смешивали с различными духа-
ми природы, ее образ часто приобретал негативную коннотацию 
[Власова 1998: 448]. Полудевы-полурыбы у славян назывались 
иначе — берегини, фараонки. Позже все эти образы перепле-
лись между собой, родив хорошо знакомый нашим современни-
кам мифический образ девы-рыбы под именем русалка. Вот так 
причудливо образ девы-птицы, приносящей с небес влагу для 
земных растений, девы-утопленницы, обитающей в водоеме и 
зазывающей туда заблудившихся юношей, трансформировался 
в русской культуре в образ девы-рыбы. Русалка превратилась в 
‘обитательницу воды, русла реки’ [Костомаров 1995: 27; Берего-
ва 2007: 392]. Корень слова русалка связан с санскритским rasa 
(‘влага, жидкость, вода’), он отмечается в кельтском, где rus, ros 
означает ‘озеро, пруд, вода’, отразился в названиях славянских 
рек Руса, Россь, Рось, Русиловка и в слове русло, обозначающем 
середину реки.

Нам непонятно, зачем кота-баюна (говоруна) посадили на 
цепь, по которой он ходит вокруг дуба: «И днем и ночью кот 



9

ученый все ходит по цепи кругом». Кот из-за сверкающих в 
темноте глаз, напоминающих молнии, считался животным вер-
ховного бога-громовержца, как и высокий дуб, в который часто 
ударяли молнии; в Германии этого мифического кота называ-
ли donnerkatze ‘кошка грома’. Золотая цепь, протянутая вокруг 
ствола дуба — Мирового древа, символизировала в древних 
культурах индоевропейцев материализованный образ Вселен-
ского закона рота (и.-е. r�ta, лат rita от глагола r�-/-ar — ‘дви-
гаться’). Рота — это постоянное циклическое движение, осу-
ществляющее порядок во Вселенной. В соответствии с этим 
законом восходит и заходит солнце, а регулярные ритуалы, со-
храняемые и воспроизводимые обществом, поддерживают поря-
док Космоса, не давая ему ввергнуться в Хаос в конце очеред-
ного временно́го цикла.

Давая клятву или заключая мирный договор по роте, сла-
вяне ходили вокруг некоей вертикали, символизировавшей ось 
земли, и воспроизводили космическое циклическое движение. 
Нарушать такую клятву, как истину, было категорически запре-
щено. Они ходили вокруг столба, священного дерева, воткну-
того в землю меча. Ученый кот ходит вокруг дуба по золотой 
цепи, символизировавшей этот закон, при этом все, что говорит 
ученый кот, двигаясь в правую сторону, по движению солнца, 
является истинным, правдивым [Серяков 2005: 110]. А вот дви-
жение в левую сторону считалось лживым, связанным с фан-
тастической информацией, отраженной в сказках. «Сказка — 
складка, песня — быль», — говорит русская пословица. Сказки 
кота-баюна в русских народных преданиях наделены, как пи-
сал А.Н. Афанасьев, магической силой, насмерть поражающей 
 врагов.

Сколько споров было вокруг фразы из «Евгения Онегина» — 
«Он уважать себя заставил»! В прямом или переносном, фра-
зеологическом значении (‘дядя умер’) использовал А.С. Пушкин 
этот оборот? Обычно начало первой главы романа воспринима-
ется современными читателями в прямом значении, и мы сочув-
ствуем молодому герою, которому предстоят тяжелые дни ухода 



10

за больным стариком. Однако последующие в романе события 
(единственный его племянник Евгений «его нашел уж на сто-
ле, как дань готовую земле», за дядей никто из родственников 
не ухаживал) свидетельствуют об идеоматичности данной фра-
зы, представляющей архаичный ныне фразеологизм заставить 
себя уважать со значением ‘умереть’. Как комментирует герой 
данную ситуацию, «его пример другим наука», что означает ‘за-
болел, умирай, как мой дядя, а не заставляй страдать близких’. 
Культурные традиции славян, о которых писал чешский иссле-
дователь Любор Нидерле, поддерживают идеоматичную трак-
товку фразы «он уважать себя заставил»: «При выносе тела 
и в течение всего пути до кладбища родственники провожали 
умершего хвалебными речами» [Нидерле 2010: 293]. И сейчас 
мы останавливаем речь недоброжелателей умершего человека 
словами: «о покойном или хорошо, или ничего» (полный вариант 
этой фразы культурологи приписывают политику и поэту Хи-
лону из Спарты: «о мертвых либо хорошо, либо ничего, кроме 
правды»).

Трудно декодировать художественный текст, если исполь-
зованный в нем фразеологизм представляет собой русифици-
рованный вариант иноязычного фразеологизма, как это случи-
лось с французским фразеологизмом «забросить свой чепчик 
за мельницу» (‘отбросить моральные устои и крутить романы’). 
Русифицированный вариант фразеологизма, использованный 
А.С. Грибоедовым в поэме «Горе от ума» («Кричали женщины: 
ура! И в воздух чепчики бросали») и А.С. Пушкиным в повести 
«Метель» («Восторг их был упоителен, когда, встречая побе-
дителей, кричали они: ура! И в воздух чепчики бросали. Кто из 
тогдашних офицеров не сознается, что русской женщине обя-
зан он был лучшей, драгоценнейшей наградою?»), был легко 
узнаваем современниками, которые прекрасно владели фран-
цузским языком и увлекались французскими романами. В вос-
приятии же нынешних читателей фразеологизм утратил свое 
идеоматичное значение, поэтому в фильмах об Отечественной 
войне 1812 г. женщин часто изображают подбрасывающими 



11

свои чепчики, чего не могло быть в тогдашней действительно-
сти. Только мужчины, приветствуя героев, могли подбрасывать 
свои головные уборы. А вот романы с гусарами дамы «крути-
ли» часто.

Социологизированный взгляд Н.А. Некрасова на русскую 
действительность заставил нас трагично смотреть на оставшую-
ся в поле «из-за болезни крестьянина» несжатую полосу жита 
(«Несжатая полоса»). Но в древности считалось, что в житном 
поле живет дух хлеба. Когда зерно убирали, то дух хлеба переме-
щался к краю поля и оказывался в последней полосе хлеба. Если 
ее сжать, то дух хлеба мог уйти с данной земли и отомстить лю-
дям. Во время жатвы, как пишет Дж. Фрэзер, люди боролись за 
то, чтобы не оказаться последними: все боялись «голода в доме» 
в виде воображаемой Старухи, которую нужно будет кормить до 
следующей жатвы. Поэтому, когда обработкой земли занималась 
вся община, были случаи, что последняя полоска оставалась не-
сжатой, так как никто не хотел за нее браться, ее специально 
оставляли стоять в поле [Фрэзер 2001, т. 1: 164; т. 2: 37]. А если 
в какой-нибудь семье, как писал Д.К. Зеленин, кормилец долго и 
тяжело болел и поэтому не мог вовремя убрать сено или зерно, 
семья обращалась за помощью к общине участвовать в «толоке» 
(толо ́ка, или по́мочи, — это коллективная работа в благотвори-
тельных целях). «Обычай требует не отказывать в этих случа-
ях нуждающимся в помощи, хотя за такую работу не последует 
ни платы, ни угощения, а только благодарность со стороны тех, 
кому помогли, и сознание, что, оказавшись в беде, каждый мо-
жет, в свою очередь, рассчитывать на такую же поддержку» [Зе-
ленин 1991: 362].

Мы неадекватно представляем себе роль песни бурлаков, 
которую Н.А. Некрасов сравнивал с воем или стоном («Этот 
стон у нас песней зовется — То бурла́ки идут бечевой»). За-
чем же бурлаки пели песню, если им было так тяжело тащить 
баржу? А песня была необходима бурлакам, чтобы по количе-
ству спетого определять пройденное ими расстояние. В русском 
фольклоре сохранилась непонятная современному читателю по-



12

говорка, иллюстрирующая данный лингвокультурологический 
феномен: «Песня — от Нижнего до Москвы».

Мы не всегда можем объяснить себе, детям или иностран-
ным учащимся свой невербальный язык, так как символика мно-
гих действий уходит корнями в древнюю эпоху и отражает ми-
фологическую картину мира. Зачем, например, рыбаки плюют 
на наживку? Они жертвуют часть своей слюны, обладающей, 
как считалось ранее, магической силой, подводному богу, чтобы 
он, в свою очередь, пожертвовал им часть своей рыбы. С по-
добной же целью — заручиться поддержкой высших сил, при-
ступая к ответственной работе, — многие стремятся слегка 
поплевать на ладони и потереть их. Этот жест свойствен в 
основном мужчинам, так как, по преданиям, именно от слю-
ны происходит мужская сила, слюна делает ладони крепкими. 
Слюне дана власть прогонять нечистых духов, всякую хворь. 
Вспомним, как, поранив руку или просто палец, мы смачиваем 
ранку слюной. Плевок — это наше символическое приношение 
богам и оружие против нечистой силы, которое современника-
ми и иностранными студентами воспринимается крайне нега-
тивно, как грубое нарушение этикета.

Почему мы «обмываем» новые вещи? Мы снимаем с них 
следы «иного» мира, откуда они появились, и тем самым обез-
вреживаем их, делаем безопасными и благоприятными для но-
вого хозяина, которому они будут служить. Почему на двери 
дома раньше вешали колокольчик? Звон колокола отгоняет злых 
 духов.

Данные выше примеры отражают фрагменты русской нацио-
наль но-культурной и языковой картины мира, которые мы вос-
принимаем неосознанно, автоматически, не декодируя их, не 
вскрывая их истоки и причины. Однако, если мы хотим воспри-
нимать текст адекватно, опираясь на картину мира наших пред-
ков, если хотим понять особенности КМ, мы должны поставить 
себя на место древнего человека с его «наивным», но сложным 
мифологическим мышлением. Описав ранние этапы познания 
человеком мира, мы сможем вскрыть истоки и специфику се-



13

мантической и грамматической категоризации в ЯКМ наших 
предков.

«Изучающие язык, — писал Р.О. Якобсон, — часто приходят 
в замешательство от элементарных вопросов, например: какое 
значение имеет в действительности множественное число, или 
прошедшее время, или неодушевленный род в словесном коде, и 
имеют ли эти категории вообще какое-нибудь значение?» [Якоб-
сон 1996: 192]. Действительно, закодированная в ЯКМ инфор-
мация, как отмечает П. Кюглер, часто приобретается человеком 
неосознанно, ее трудно объяснить, так как, по К.Г. Юнгу, она 
входит в коллективное бессознательное. Она поступает к ребен-
ку в процессе обретения им речи, в период его вхождения в язы-
ковую картину мира родного этноса.

Язык для ребенка — это не просто система обозначений, 
язык создает в уме ребенка новую, вербальную реальность, ко-
торая накладывается на объективную, чувственную эмпириче-
скую реальность, приобретаемую ребенком в процессе познания 
мира. «Важность вступления младенца в коллективно зафикси-
рованную лингвистическую матрицу заключается в том, что он 
получает доступ в систему символического представительства, 
организованную еще до появления любого индивидуального 
эго... Младенец приобретает способность говорить с миром че-
рез систему коллективно созданных символов» [Кюглер 2005: 
27]. Обучая ребенка языку, мы включаем его в систему символов 
родного языка и национального менталитета, систему, не совсем 
понятную и самим учителям.



14

Гл а в а  1. МОДЕЛИРОВАНИЕ МИРА
В МИФОЛОГИИ

1. ОСОБЕННОСТИ МИФОЛОГИЧЕСКОГО
МЫШЛЕНИЯ

Восприятие мира древними людьми значительно отличается 
от мировосприятия современного человека, мышление которого 
обусловлено асимметричной деятельностью полушарий коры 
головного мозга, структурой его нейрофизиологии. Животное, 
как пишет Э.А. Костандов, рождается с симметричными полу-
шариями, но в процессе онтогенетического развития случайные 
явления окружающего мира, действующие неоднозначно на ле-
вое и правое полушария, могут приводить к временной функ-
циональной асимметрии, при которой полушария различаются 
по способу корковой обработки поступающей в мозг внешней 
информации, по характеру ви́дения окружающего мира [Костан-
дов 2004: 65, 68]. Возникающая временно у предков человека 
функциональная асимметрия со временем переходила в орга-
ническую, формировавшую структуру мозга с обособ ленными 
отделами речи, зрительного и слухового восприятия, центрами 
обоняния и тактильных ощущений, с дифференциацией функ-
ций правого и левого полушарий коры головного мозга. Активно 
развивающиеся в последние десятилетия нейрофизиологические 
исследования установили сложное взаимодействие различных 
участков мозга при обработке поступающей из внешнего мира 
информации, при формировании нейронной сети и становлении 
мышления современного человека.

Активизация деятельности мозга архаического человека в 
процессах познания мира, повлиявшая и на физиологическую 
эволюцию человека, выдвинула на первый план изменившуюся 



15

деятельность левого полушария, которое постепенно станови-
лось доминантным, которому приписывают формирование ана-
литического мышления, членораздельной речи, классификацию 
явлений действительности и становление сознания человека. 
В современном левополушарном мышлении переплетаются спе-
циальные научные и национально-культурные картины мира, 
проявляются как этнические разновидности ментального вос-
приятия мира, так и общечеловеческие, универсальные законы 
познания.

Однако зафиксированная в мифах архаическая картина мира 
опирается на древнее, так называемое правополушарное мышле-
ние, свойственное в прошлом обоим «симметричным» полуша-
риям. Правополушарное мышление человека считают целост-
ным, образным, холическим, или холистическим (греч. holos 
‘целый’, ‘весь’). С его помощью человек воспринимает мир или 
некоторые его фрагменты как некий неясный целостный образ, 
отпечаток, как гештальт. Например, художник, пишущий лес, не 
будет изображать каждый листочек, каждую веточку, он просто 
покроет холст единой, трудно дифференцируемой цветовой гам-
мой, но зритель при этом будет понимать, что это лес, состоя-
щий из множества компонентов. Л.С. Выготский пишет: «Если 
мы возьмем самые примитивные формы человеческого мышле-
ния так, как они проявляются в сновидении, то увидим там этот 
древний примитивный механизм комплексного мышления, на-
глядного слияния, сгущения и передвижения образов» [Выгот-
ский 2004: 826].

Правополушарное мышление свойственно и современному 
человеку, но наиболее ярко оно проявляется при восприятии 
мира творческими личностями и детьми в так называемый об-
разный период их развития (до 7—8 лет). «Восприятие ребенка 
раннего возраста не строится как восприятие отдельных пред-
метов, оно полно недифференцированных связей. Исследования 
Пиаже показали, что восприятие детей раннего возраста син-
кретично, т.е. глобально связанные между собой группы пред-
метов не выделены и воспринимаются в едином целом» [Вы-



16

готский 2004: 578]. Однако в современном научном осознании 
мира такое восприятие отошло на второй план, хотя оба полуша-
рия продолжают взаимодействовать в процессах познания мира. 
Правое полушарие, как и левое, участвует в речевых процессах, 
но по-своему: воспринимает эмоциональную интонацию, раз-
личает мужской и женский голоса, оно может «слышать» слово 
как целостный звуковой комплекс, не разделяя его на более мел-
кие единицы.

В мифах же правополушарное, образное мышление пре-
обладает, оно соответствует первичному периоду познания, 
 объяс нения и моделирования мира. Чтобы адекватно воспри-
нимать содержательную структуру мифа, адаптивно передавае-
мую в сказках, заговорах, народных афоризмах и невербальных 
действиях человека, чтобы декодировать знаковый характер его 
компонентов, необходимо понимать специфику мифологиче-
ского восприятия мира. В.Я. Пропп писал: «Как миф, так и об-
ряд есть продукт некоторого мышления. Объяснить и опреде-
лить эти формы мышления бывает иногда очень трудно. Однако 
фольклористу необходимо не только учитывать его, но и уяснить 
себе, какие представления лежат в основе некоторых мотивов» 
[Пропп 1986: 126]. Рассмотрим особенности мифологического, 
правополушарного мышления.

1. Мифологическое мышление возникло как ответная реак-
ция человека на воздействие окружающего мира. Человек с 
ранних времен должен был реагировать на окружающие при-
родные явления и реагировать целесообразно, иначе он и его 
вид могли погибнуть. «Мышление древнего человека, — как от-
мечает И.М. Дьяконов, — не есть пассивное осмысление фено-
менов мира как движимых причинно-следственными связями, 
воображаемыми как волевое действие божества. Действие во-
ображаемого божества есть импульс, предполагающий реакцию» 
[Дьяконов 2004: 108]. Неправильная реакция на происходив-
шие природные явления грозила необратимыми последствия-
ми, по этому жизнь архаического человека была чрезвычайно 



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016751/



