
ПРЕДИСЛОВИЕ

Коррекционно-развивающая и терапевтическая работа являет-
ся одной из самых актуальных в работе психолога. В предлагаемом
учебном пособии дается общая характеристика таких видов экспрес-
сивной терапии, как сказкотерапия, песочная терапия, игровая тера-
пия, арт-терапия, описывается история их становления. Рассматри-
ваются диагностические, развивающие, коррекционные, терапевти-
ческие аспекты каждого из этих направлений, описываются формы
работы, организация процесса терапии, дается обзор методов, тех-
ник, приемов работы, специфичных для каждого направления.

Учебное пособие направлено на формирование у будущих пси-
хологов следующих профессиональных компетенций: способности
к реализации стандартных программ, направленных на предупреж-
дение отклонений в социальном и личностном статусе и развитии;
способности к осуществлению стандартных базовых процедур
оказания индивиду, группе психологической помощи с использо-
ванием традиционных методов и технологий; способности к вос-
приятию личности другого, эмпатии, установлению контакта и диа-
лога, убеждению и поддержке людей.

Учебное пособие адресовано студентам и магистрантам, изучаю-
щим дисциплины «Экспрессивная терапия в работе психолога»,
«Арт-терапия», «Игровая терапия». Информация, представленная
в пособии, дополняет и расширяет знания, получаемые при изу-
чении таких базовых психологических дисциплин, как «Психоди-
агностика», «Основы психокоррекции», «Основы консультативной
психологии», «Основы психотерапии».

Авторы пособия не претендуют на исчерпывающее освеще-
ние и анализ рассматриваемых направлений экспрессивной тера-
пии. Читателю, желающему более глубоко разобраться в этой проб-
леме, поможет работа со специальной литературой, представлен-
ной в списке рекомендуемой литературы в конце учебного пособия.



4

ВВЕДЕНИЕ

Одним из основных видов профессиональной деятельности
психолога является практическая деятельность, которая подразу-
мевает знания и умения в области психологического консультиро-
вания, психокоррекции, представляющих собой особый вид меж-
личностного взаимодействия, при котором клиентам оказывается
профессиональная помощь психологическими средствами при ре-
шении возникающих у них проблем психологического характера.
Традиционно основная форма работы в этих видах практической
деятельности – вербальная коммуникация. Но она бывает недоста-
точно эффективна для тех клиентов, кто не очень хорошо владеет
речью, затрудняется в словесном описании своих переживаний. По-
этому в последние десятилетия появляются все новые направле-
ния психокоррекции, психотерапии, основанные преимуществен-
но на невербальном общении или сочетающие вербальные и не-
вербальные формы работы.

Одним из таких направлений является экспрессивная терапия,
которая использует различные творческие приемы во многих жан-
рах искусства с целью стимулирования личностного роста, разви-
тия, исцеления, психокоррекции. Синонимами экспрессивной тера-
пии являются такие понятия, как «креативная терапия», «терапия
творческим самовыражением». В принципе, частью любого психо-
терапевтического процесса служит пробуждение творческой энер-
гии человека. Поэтому термины «творчество» и «терапия» частич-
но совпадают: то, что является творческим, зачастую оказывается
терапевтичным, то, что терапевтично, часто представляет собой
творческий процесс [см.: Роджерс].

Методологическое осмысление использования языка искусст-
ва в практике работы с человеком и его задачами позволяет рассмат-
ривать виды творческо-ориентированных терапий в виде иерархи-
ческой системы таксономических единиц [см.: Лебедева]. При дан-



5

ном подходе понятие «терапия искусством» является более широ-
ким и включает в себя экспрессивную терапию в качестве одного
из направлений (подклассов), отличающуюся от пассивного вос-
приятия классических шедевров. Экспрессивная терапия предпола-
гает активное спонтанное самовыражение клиента, сопровождаю-
щееся яркими эмоциональными проявлениями, создающими осно-
ву для самоисследования различных аспектов личности. Терапевт
при этом выполняет, скорее, функции создания безопасных усло-
вий и поддержки. Результаты экспрессивного самовыражения пред-
ставляют собой не столько «правильную форму» (например, карти-
на в определенном жанре, сценическая постановка, стихотворение
для литературного сборника), сколько конргуэнтность внутренне-
му состоянию, позволяющая взглянуть на себя со стороны.

Вышеобозначенное позволяет считать методологической ба-
зой экспрессивной терапии гуманистическую психологию и кли-
ент-центрированную терапию. Несмотря на то, что невербальная
метафорическая экспрессия изначально использовалась в рамках
психоанализа, что предполагало активные интерпретации содержа-
ния метафор психоаналитиком, современная работа специалиста
с экспрессивной продукцией становится все более свободной.

В экспрессивной терапии могут использоваться практически
любые виды искусства в любых комбинациях. На сегодняшний день
в психологической литературе описываются следующие направле-
ния (психотерапевтические методы) экспрессивной терапии: арт-
терапия, анимационная терапия, музыкальная терапия, оригами,
библиотерапия, песочная терапия, видеотерапия, работа с глиной,
драматерапия, сказкотерапия, игровая терапия, фототерапия, маско-
терапия, цветотерапия и др.

Каждое из этих направлений имеет свою специфику в содержа-
нии, методах, формах работы. Общим же методологическим основа-
нием является художественная экспрессия – выражение своих внут-
ренних чувств через создание творческого продукта: художествен-
ных форм, движений, звука, письма, драматизации, игры и т. д.

Экспрессивная терапия обладает очевидными преимущества-
ми перед формами терапевтической работы, основанными исклю-



6

чительно на вербальной коммуникации. Практически каждый чело-
век, независимо от возраста, культурного опыта и социального поло-
жения, может участвовать в такой терапевтической работе, так как
она не требует особых навыков. Каждый, когда был ребенком, ри-
совал, играл, лепил.

Экспрессивная терапия позволяет обходить «цензуру созна-
ния» и исследовать бессознательные процессы. Цвет, форма, симво-
лы, метафоры – это различные языки, которые говорят из бессозна-
тельного и для каждого человека содержат особые смыслы. Когда
клиент выражает себя с помощью образов, можно быстрее понять
его внутренний мир. Продукты творчества – это объективные сви-
детельства настроений, мыслей человека, они позволяют исследо-
вать динамику его состояний. Такая символическая речь позво-
ляет человеку более точно выразить свои переживания, по-новому
взглянуть на ситуацию, проблемы, найти путь к их решению.

Важным моментом является тот, что общение психолога и кли-
ента происходит опосредованно через продукты творчества, что
позволяет избегать иногда довольно серьезной конфронтации, ко-
торая возникает в ходе разговорных терапий. Это особенно ценно
при работе с детьми, при трудностях установления контакта, в об-
щении по поводу слишком сложного и деликатного предмета.

Экспрессивная терапия как средство свободного самовыра-
жения и самопознания является «инсайт-ориентированной», она
направлена на мобилизацию ресурсов, внутренних механизмов
саморегуляции и исцеления. Она отвечает фундаментальной по-
требности в самоактуализации – раскрытии широкого спектра воз-
можностей человека. Такая терапия практически не имеет огра-
ничений в использовании, не имеет противопоказаний и в боль-
шинстве случаев вызывает у людей положительные эмоции
[cм.: Практикум по арт-терапии].

Методологическое осмысление воздействия техник экспрес-
сивной терапии на человека представляется возможным при обра-
щении к одной из базовых категорий психологии – категории обра-
за. Создавая экспрессивный продукт средствами любых видов ис-
кусства, мы проявляем содержание психической жизни, в первую



7

очередь, эмоций и состояний в образе. Терапевтичным в данном
случае выступает как сам процесс создания, так и последующий
анализ полученного образа.

Категория образа в психологии относится к разряду метакате-
горий и предполагает разноплановую трактовку. Прежде всего, об-
разы представляют собой форму и инструмент работы исследова-
тельской мысли, связанный с чувственным отражением реальнос-
ти. Вместе с тем в образе представлена психическая реальность
сама по себе «независимо от того, открылась она уму или нет» [Пет-
ровский, Ярошевский, с. 139], т. е. в целостном единстве сознания
и бессознательного. Бытийность психического образа существует
объективно с тех пор, как появилось то, что называется биосфе-
рой (ноосферой, психосферой).

В самом общем виде образ – это непосредственное или опосре-
дованное отражение действительности в форме целостной невер-
бальной структуры. Весомый вклад в структуру образов вносит
визуальная составляющая. Однако образ – это не «картинка». Как
подчеркивает В. П. Зинченко, образ – это субъективный феномен,
возникающий в результате предметно-практической, сенсорно-
перцептивной и мыслительной деятельности, это целостное, ин-
тегральное отражение действительности, в котором одновременно
представлены все перцептивные категории (пространство, время,
движение, цвет, форма, фактура и т. д.). Важнейшей функцией об-
раза является регуляция деятельности. Чтобы выполнить данную
функцию, это отражение должно быть объективно верным [см.: Ле-
онтьев, с. 313].

К категории образа в разное время обращались представители
различных психологических школ. Так, Э. Титченер рассматривал
образы в качестве одного из элементов сознания, основной зада-
чей которого является репрезентация в структуре сознания фено-
менов внутренней реальности. Ф. Гальтон при разработке кон-
цепции наследования гениальности обратил внимание на наслед-
ственное сходство процессов воображения, результатом которых
выступают те же образы.



8

Представители гештальтпсихологии в качестве базовых пара-
метров психики выделили целостные первичные структуры – геш-
тальты, которые феноменологически представляют собой образы.
Согласно гештальтподходу образ – это функциональная структу-
ра, которая упорядочивает многообразие отдельных психических
явлений. Особое внимание анализу влияния образов на поведение
человека уделили и создатели теории субъективного бихевиориз-
ма, которые определяли образ как все накопленные знания орга-
низма о самом себе и об окружающем мире (наряду с фактами).

Психоанализ рассматривает образ как форму воспроизведения
психической реальности в сознании человека, в частности, в каче-
стве копий инстинктов и влечений (З. Фрейд) или первичных ак-
тивных феноменов душевной жизни (К. Г. Юнг). Способность пси-
хики создавать образы дает человеку возможность переживания ре-
альности. Особая роль в этом процессе принадлежит архетипам –
феноменам коллективного бессознательного, распознаваемым в на-
шем опыте в образах.

В когнитивной психологии образ стал пониматься как репре-
зентация в уме не наблюдаемого непосредственно объекта или со-
бытия. Основной задачей образа является сохранение в памяти яв-
лений реальности в виде некоторой картинки в голове (Дж. С. Бру-
нер, Дж. Келли, А. Бандура, Л. Колберг, Ж. Пиаже и др.). Образ
является носителем информации, в связи с чем исследуется его
гносеологическая функция, в первую очередь роль образов в зри-
тельном восприятии, образной памяти, образном мышлении и во-
ображении. Важно отметить, что информативность образа гораздо
выше, чем других видов репрезентаций, что легло в основу совре-
менной инфографики.

В отечественной психологии понятие образа выступает, как ми-
нимум, в двух исследовательских контекстах: перцептивный образ
в его взаимосвязи с действием (образ как подобие объекта) и иде-
альный образ, в той или иной степени соотнесенный с понятием
«образа мира», представленным в поздних трудах А. Н. Леонтье-
ва. В концепциях отечественных ученых образ предстает как фе-
номен, порождающий и описывающий психическую реальность:



9

с одной стороны, как форма отражения на разных уровнях психи-
ческой организации человека (от перцептивного до концептуаль-
ного), с другой – как интегральный продукт взаимодействия чело-
века с реальным миром, раскрывающий активное деятельностное
начало психики.

Перцептивный образ представляет собой промежуточный или
конечный результат познавательной деятельности, в первую оче-
редь, деятельности восприятия. Сенсорно-перцептивные образы
предметны, т. е. соотнесены с объективными элементами отражае-
мой реальности. Как подчеркивал С. Л. Рубинштейн [см. Рубин-
штейн], не каждое чувственное впечатление становится образом,
а лишь то, которое становится предметом познания человека. Фор-
мирование образа само по себе представляет развернутый во време-
ни процесс, в ходе которого синхронизируются ощущения разных
модальностей и, как следствие, проясняются все новые детали вос-
принимаемого объекта или явления. Являясь объективным отра-
жением реальности, перцептивный образ субъективен, поскольку
принадлежит активному мыслящему субъекту.

На основе перцептивных образов формируются более слож-
ные по своей структуре и функциям вторичные образы: представ-
ления, образы памяти, воображения, мышления. Можно сказать,
что образ выступает механизмом интеграции различных психичес-
ких процессов. Не существует четкой границы между восприяти-
ем и воображением, восприятием и памятью, восприятием и об-
разным мышлением. Образы как бы перетекают из одного вида
познавательной активности в другой, обеспечивая целостность ин-
теллектуальной системы. В самой чувственности (как на сенсор-
ном, так и перцептивном уровне) представлены основные векто-
ры категориального знания.

Исследованию интегрального образа реальности посвящены
работы целого ряда психологов (В. А. Барабанщиков, А. А. Гостев,
А. Н. Леонтьев, С. Д. Смирнов и др.). Наиболее значительным
вкладом в изучение этой проблемы стала концепция образа мира
А. Н. Леонтьева. Согласно этой модели образ мира – это многомер-
ное психологическое образование, представляющее собой инди-



10

видуальную для человека целостную субъективную картину окру-
жающего его мира, опосредованную психическим отражением
[см.: Леонтьев, 1983].

Образы как когнитивные феномены и целостный интеграль-
ный образ мира как личностное образование тесно взаимосвязаны
и взаимно обусловливают друг друга. Образ представляет собой
связь внешнего и внутреннего мира, средство, благодаря которому
характеристики внешней реальности (время, последовательность
и т. д.) перетекают в характеристики внутреннего психического
пространства, порождая его.

Как подчеркивает А. Н. Леонтьев, психология образа есть кон-
кретно-научное знание о том, как в процессе своей деятельности
индивиды строят образ мира – мира, в котором они живут, действу-
ют, который они сами переделывают и частично создают; это зна-
ние также о том, как функционирует образ мира, опосредуя их дея-
тельность в объективно реальном мире [см.: Леонтьев, 2000].

С одной стороны, образ мира строится на базе чувственных
образов, которые, проникая в сферу сознания, трансформируются,
приобретая новые характеристики. Особая функция чувственных
образов сознания состоит в том, что они придают реальность со-
знательной картине мира, открывающейся субъекту. Вместе с тем
базовый образ мира играет ведущую роль в распознавании, фильт-
рации и систематизации внешних стимулов, что обусловлено его
активной природой. Образ мира не складывается из образов от-
дельных явлений и предметов, а с самого начала функционирует
как некоторое целое. Любой образ представляет собой элемент об-
раза мира, и сущность его не в нем самом, а в том месте, в той
функции, которую он выполняет в целостном отражении реаль-
ности [см.: Смирнов].

Построение образа внешней реальности субъектом представ-
ляет собой встречный процесс актуализации той или иной части
уже имеющегося образа мира и, если необходимо, ее коррекцию
на основе полученных перцептивных данных. Данный процесс
охватывает гораздо более широкий спектр явлений, чем представ-
ленный в сознании. Как подчеркивает П. Я. Гальперин, образы явля-



11

ются обязательным условием для перехода к неавтоматическому,
осознанному реагированию. Благодаря образам, «окружающий мир
открывается как арена возможных действий» [Гальперин, с. 62].

Движение от образа мира навстречу стимуляции извне явля-
ется модусом его существования и носит спонтанный характер.
Этот процесс обеспечивает постоянное апробирование образа мира
чувственными данными, подтверждение его адекватности. При на-
рушении возможностей такого апробирования образ мира начина-
ет разрушаться [см.: Смирнов, с. 145].

Образ мира является ключевой характеристикой личности,
выполняющей функцию «самоотражения мира». Через образ мир
для человека приобретает пятое квазиизмерение – особое простран-
ство значений и смыслов, выходящее за границы сенсорных мо-
дальностей к амодальности [см.: Леонтьев, 1983, с. 259]. Смысло-
вая составляющая образа мира играет важную роль в дифферен-
циации и категоризации внешних стимулов.

Образы самосознания, являясь неотъемлемой частью образа
мира, наряду с образами внешнего мира являются основой само-
регуляции состояний и деятельности, а также регуляции отноше-
ний с окружающими людьми. Особая роль образа мира как инте-
грального образования личности состоит в его прогностичности –
он содержит в явном или неявном виде прогноз на ближайшее
и отдаленное будущее, что во многом определяет мотивацию че-
ловека и его стратегии. Как точно подмечает Б. С. Братусь, «в слож-
ных формах активности человек действует не ради достижения
самого по себе предмета потребности, он действует ради целостно-
го образа новой жизни, в которую будет включен этот предмет»
[Братусь, с. 5].

Детально феноменология образов сознания представлена
Ф. Е. Василюком в модели психосемиотического тетраэдра. Осо-
бая роль в данной модели отводится чувственной ткани образа, ко-
торая выполняет функцию проживания реальности и тесно связа-
на с телесностью человека. Вместе с тем сама чувственная ткань
является многомерной и проявляется по-разному, в зависимости
от модуса, или узла образа.



12

Развивая идеи деятельностного подхода А. Н. Леонтьева,
Ф. Е. Василюк выделяет следующие модусы образа: предметное
содержание, личностный смысл, значение и знак (слово). Внешний
мир представлен предметным содержанием, мир культуры – зна-
чением, представителем языка является слово, а внутреннего ми-
ра – личностный смысл. «Каждый из узлов образа – пограничная
сущность, одной стороной обращенная к объективно существую-
щей реальности (внешнего мира, внутреннего мира, языка и культу-
ры), а другой – к непосредственной субъективности; все же вмес-
те эти узлы задают объем, в котором пульсирует и переливается
живой образ» [Василюк, с. 8].

Чувственная ткань образа является одновременно и целост-
ной, и дифференцированной. Вблизи полюсов образа она получа-
ет специфические для каждого полюса характеристики, а вдали
от них  находится в некотором особом состоянии, которое создает-
ся путем интерференции специализированных чувственных тка-
ней. Именно чувственная ткань является тем органом, который осу-
ществляет в образе функцию интегрирования. Важно подчеркнуть,
что чувственная ткань выступает как единица тела, представитель
мира человеческого тела в образе сознания. Тело в данном аспекте
представляет собой динамический орган, выполняющий важную
интегрирующую функцию, и «обретает поистине космическое зна-
чение: мир тела оказывается тем пространством, в живых стихиях
которого происходит интерференция и интегрирование внешнего
предметного мира, мира языка, мира культуры и внутреннего мира
человека» [Там же, с. 19].

В завершение данного раздела необходимо отметить еще один
аспект изучения образа в психологии – социально-перцептивный.
Данный аспект берет свое начало с концепции социальных пред-
ставлений С. Московичи и в настоящее время становится одним
их влиятельных направлений в психологии социального познания.
Образ как социально-психологический феномен представляет со-
бой единство элементов культуры, породивших и использующих
его для влияния на человека, и собственно чувственное пережи-



вание индивидуального сознания. Особая роль в данном вопросе
отведена символам.

Самые общие вехи социокультурной истории образа совпада-
ют с последовательностью развития цивилизации: ритуально-ми-
фологическая образность первобытной эпохи, мифо-письменная,
пластическая чувственность Античности, книжно-религиозная об-
разность средневековых манускриптов, секуляризованная образ-
ность Нового времени, аудиовизуальная массовая культура наше-
го времени. В историческом контексте можно увидеть семиотиза-
цию восприятия и превращение его образов культурой в символы,
аллегории, знаки – элементы языков. История образов говорит
о переходе натуральной чувственности в культурную и соприкаса-
ется с историей образных систем, т. е. образов-артефактов, отпечат-
ков чувственных отношений человека с миром [см.: Шкуратов].

На протяжении истории человека и в настоящее время образ
выступает как обязательный способ познания в том случае, когда
внешняя реальность представлена как референт для человека-субъек-
та. Результатом такого познания являются произведения науки и ис-
кусства, культурные традиции разных народов, мифы и др. Совре-
менный человек активно использует различные образы в своей
жизни: образы мифологии, литературные образы, смыслообразы ду-
ховных практик, образы средств массовой информации. Современ-
ную эпоху иногда называют цивилизацией зрелища, а современ-
ного человека – не столько мыслящим, сколько разглядывающим.
Экспрессивная терапия позволяет интегрировать исторический
опыт создания образов в личном опыте клиента и вернуть образам
первоначальную активную природу.



14

Глава 1
СКАЗКОТЕРАПИЯ

1.1. Общая характеристика
метода сказкотерапии

Сказка является произведением искусства и как почти каждый
вид искусства становится своего рода психотерапией. Дословно
сказкотерапия означает лечение сказкой, хотя точнее было бы ска-
зать лечение повествованием, так как в ней используются самые
разные литературные жанры: притчи, былины, басни, легенды, ми-
фы, сказки, анекдоты, байки, фэнтези, любовные романы и т. п. –
все, что описано метафорой, что имеет иносказательный смысл.
Самым разнообразным жанром является сказка – вымышленная
история, содержащая невозможные или неправдоподобные с точ-
ки зрения слушателя события или явления.

Сказкотерапия имеет многовековую историю, но свое назва-
ние как самостоятельный психотерапевтический метод получила
недавно, хотя нет, наверное, такого теоретического направления
в психологии, представители которого не использовали бы сказки
в своей практической работе.

Такие психоаналитики, как К. Г. Юнг, Э. Фромм, Б. Беттель-
хейм и другие занимались их исследованием. Они считали, что
язык сказок – это язык символов и образов, язык, на котором с нами
говорит бессознательное. Сказка, которая произвела в детстве силь-
ное эмоциональное впечатление, а потом была забыта или вытес-
нена в бессознательное, может быть связана с судьбой человека,
его внутренним миром, поступками и переживаниями. В психо-
анализе К. Г. Юнга структура личности состоит из сознания, ин-
дивидуального бессознательного и коллективного бессознатель-
ного. Все, что содержится в бессознательном, стремится проявиться



15

вовне. Единицами коллективного бессознательного являются ар-
хетипы – первичные формы, схемы, организующие психическое
содержание, мифологические мотивы, общие для всех людей. Ре-
зультатом их актуализации являются архитепические идеи, кото-
рые становятся основным содержанием мифологических пред-
ставлений. Эти архетипы могут ожить у человека при прочтении
или прослушивании сказки. Сказочный сюжет Юнгом рассматри-
вается как отражение внутреннего мира слушателя, в сказке опи-
сывается индивидуация как процесс своеобразного внутреннего
путешествия к самому себе, в котором, например, принц (созна-
ние) ищет принцессу (аниму), и в процесс вовлечены его собствен-
ная мудрость (лесной старичок-советчик), слепая агрессия (дра-
кон) и т. д. [см.: Вачков, 2012; Зинкевич-Евстигнеева, 1998].

С точки зрения представителей бихевиорального подхода сказ-
ки содержат описание различных моделей поведения, и, работая
с ними, можно помогать клиенту усваивать продуктивные модели,
реконструировать непродуктивные, простраивать модели будуще-
го поведения.

В трансактном анализе основное внимание уделяется роле-
вым взаимодействиям в сказках, при этом каждый герой изобра-
жает определенную роль, которую человек может играть в жизни
или даже брать за основу жизненного сценария.

Гипнотический подход к сказкам основывается на сходстве
между наведением транса и прослушиванием, проживанием сказ-
ки. При наведении транса напрямую идет обращение к бессозна-
тельному, не провоцируя сопротивления со стороны человека. Сама
атмосфера способствует внушению: клиент засыпает, человек, кото-
рому он доверяет, ритмично что-то рассказывает, при этом посто-
янно повторяя какие-то формулы (присказки и т. п.). Это недирек-
тивное внушение [см.: Вачков, 2012; Соколов].

В отечественной практической психологии сказкотерапия как
самостоятельное психотерапевтическое направление имеет корот-
кую историю – чуть более 20 лет. Как правило, отечественные сказ-
котерапевты работают не в рамках какой-нибудь одной психоло-
гической школы, а используют самые разнообразные методы



16

психологического и психотерапевтического применения сказок из
разных подходов, т. е. речь идет об интегративной [см.: Вачков,
2012], комплексной [Зинкевич-Евстигнеева, 1998] сказкотерапии.
Среди наиболее авторитетных сказкотерапевтов можно назвать
Т. Д. Зинкевич-Евстигнееву, И. В. Вачкова, А. В. Гнездилова и ряд
других специалистов, каждый из которых делится собственными
теоретическими представлениями о сказкотерапии и опытом
практической сказкотерапевтической работы. Процесс создания
единой концепции продолжается.

Т. Д. Зинкевич-Евстегнеева выделяет четыре этапа в разви-
тии сказкотерапии, причем каждый этап – это начало нового про-
цесса, который никогда не заканчивается, уступая место новому.

Первый этап сказкотерапии представляет собой устное народ-
ное творчество. Это непрерывный процесс, начало которого зате-
ряно в глубине веков и который продолжается по сей день.

Второй этап – собирание и исследование сказок и мифов. Этот
этап в первую очередь связан с психологическими, глубинными
исследованиями сказок и мифов К. Г. Юнга, М. Л. фон Франц,
Б. Беттельхейма, В. Проппа и др. Познание скрытого смысла ска-
зок и мифов не менее актуально и сегодня.

Третий этап – психотехнический. Суть его – в практическом
применении сказки как диагностической, коррекционной и раз-
вивающей техники.

Четвертый этап – интегративный – связан с формированием
концепции комплексной сказкотерапии как «природосообразной,
органичной человеческому восприятию воспитательной системы,
проверенной многими поколениями наших предков» [Зинкевич-
Евстигнеева, 2000, с. 7].

Раскрывая это широкое определение сказкотерапии, Т. Д. Зин-
кевич-Евстигнеева конкретизирует его различные стороны. Сказ-
котерапия – это и процесс поиска смысла, расшифровки знаний
о мире и системе взаимоотношений в нем; это и процесс образова-
ния связи между сказочными событиями и поведением в реальной
жизни; процесс объективизации проблемных ситуаций; процесс
активизации ресурсов, потенциала личности; совместное с клиен-



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016716/



