
ББК С524.251я73-1Ю93
        Т564

© Уральский федеральный университет, 2012
© Томильцева Д. А., 2012

Учебное пособие посвящено социально-философскому рас-
смотрению опыта прощения. В лекциях раскрываются аспекты
функционирования прощения на различных уровнях и этапах со-
циального бытия, обусловленные социальным контекстом
трансформации в понимании и осмыслении прощения,
взаимоотношения понятий прощения, примирения и извинения.

Предназначено для студентов третьего курса заочного
отдаления департамента философии Института социальных и
политических наук УрФУ, а также для всех интересующихся
вопросами социальной философии.

ББК С524.251я73-1

Томильцева, Д. А.
Опыт прощения: курс лекций : [учеб. пособие] / Д. А. То-

мильцева ; [под общ. ред. Т. Х. Керимова]. – Екатеринбург :
Изд-во Урал. ун-та, 2012. – 100 с.

ISBN 978-5-7996-0766-1

Под общей редакцией
доктора философских наук, профессора Т. Х. К е р и м о в а

Рецензенты:
кафедра религиоведения Казанского (Приволжского)

федерального университета
(заведующий кафедрой кандидат философских наук,

доцент В. В. К о р о л е в);
Л. М. А н д р ю х и н а, доктор философских наук, профессор

(Уральское отделение Российской академии образования)

Т564

ISBN 978-5-7996-0766-1

ОГЛАВЛЕНИЕ

Предисловие автора ..................................................................................... ......4

ЛЕКЦИЯ 1. Опыт прощения: эволюция проблемы прощения
в философии ХХ века ....................................................................................... 5

ЛЕКЦИЯ 2. Социально-действенные основания прощения ............ 22

ЛЕКЦИИ 3–4. Социально-конструктивное и социально-
дифференцирующее функционирование прощения .......................... 44
Социально-конструктивное функционирование прощения ............. 44
Социально-дифференцирующее функционирование прощения ..... 63

ЛЕКЦИЯ 5. Прощение и примирение: параллели и перспективы .. 79



54

ПРЕДИСЛОВИЕ АВТОРА

Учебное пособие по дисциплине «Опыт прощения»
представляет собой курс из пяти лекций, посвященных
социально-философскому рассмотрению опыта прощения.
Тема вызвала большой интерес у слушателей, но недоста-
точное количество русскоязычных источников осложняет
усвоение материала, создает затруднения в получении
дополнительной информации. По этой причине каждая
лекция сопровождается списками рекомендуемой литера-
туры, позволяющей читателям получить дополнительную
информацию по интересующей тематике.

Основная цель курса – представить аспекты функцио-
нирования прощения на различных уровнях и этапах
социального бытия через обусловленные социальным
контекстом трансформации в его осуществлении,
понимании и осмыслении. Темы лекций соответствуют
задачам дисциплины: в учебном пособии раскрывается обу-
словленная социальным контекстом эволюция в понимании
и изучении проблемы прощения в ХХ веке; представляются
социальные действия, лежащие в основании современного
концепта прощения; описывается социально-
конструктивное и социально-дифференцирующее функци-
онирование прощения, а также определяются перспективы
дальнейшего использования прощения в качестве способа
восстановления отношений в дифференциальной социаль-
ности.

Специальный курс «Опыт прощения» читается
студентам департамента философии УрФУ и в
совокупности с другими дисциплинами, преподаваемыми
кафедрой социальной философии, составляет единый
учебно-методический комплекс. Кроме того, изучение дан-
ной дисциплины предполагает использование материалов
общеобразовательных курсов, таких как «Новейшая исто-

рия», «Политология», «Религиоведение» и некоторых
других.

Автор выражает благодарность всем, кто оказал помощь
в подготовке данного издания, и надеется, что оно будет
интересно широкому кругу читателей.

4



4

ПРЕДИСЛОВИЕ АВТОРА

Учебное пособие по дисциплине «Опыт прощения»
представляет собой курс из пяти лекций, посвященных
социально-философскому рассмотрению опыта прощения.
Тема вызвала большой интерес у слушателей, но недоста-
точное количество русскоязычных источников осложняет
усвоение материала, создает затруднения в получении
дополнительной информации. По этой причине каждая
лекция сопровождается списками рекомендуемой литера-
туры, позволяющей читателям получить дополнительную
информацию по интересующей тематике.

Основная цель курса – представить аспекты функцио-
нирования прощения на различных уровнях и этапах
социального бытия через обусловленные социальным
контекстом трансформации в его осуществлении,
понимании и осмыслении. Темы лекций соответствуют
задачам дисциплины: в учебном пособии раскрывается обу-
словленная социальным контекстом эволюция в понимании
и изучении проблемы прощения в ХХ веке; представляются
социальные действия, лежащие в основании современного
концепта прощения; описывается социально-
конструктивное и социально-дифференцирующее функци-
онирование прощения, а также определяются перспективы
дальнейшего использования прощения в качестве способа
восстановления отношений в дифференциальной социаль-
ности.

Специальный курс «Опыт прощения» читается
студентам департамента философии УрФУ и в
совокупности с другими дисциплинами, преподаваемыми
кафедрой социальной философии, составляет единый
учебно-методический комплекс. Кроме того, изучение дан-
ной дисциплины предполагает использование материалов
общеобразовательных курсов, таких как «Новейшая исто-

рия», «Политология», «Религиоведение» и некоторых
других.

Автор выражает благодарность всем, кто оказал помощь
в подготовке данного издания, и надеется, что оно будет
интересно широкому кругу читателей.



76

опытом прощения или прощением как опытом.
Но и работа с понятием опыта также сопряжена с

определенными трудностями. До сих пор в философии
сохраняется смысловая неопределенность и
контекстуальная раздробленность данного понятия:
продолжая традицию эмпиризма, мы говорим об опыте в
строго гносеологическом плане, отделяя его от
экстатического переживания «мистического» или
«трансперсонального» опыта, наконец, мы имеем дело с
многоаспектной и подчас противоречивой
феноменологической традицией опыта. На наш взгляд, сле-
дует признать за опытом социально-онтологическое значение,
брать данное понятие как единство переживаемого и
осмысляемого, прожитого, испытанного и познанного,
рассматривать как открытость будущему и создание
(саморазрушающейся) истории. Таким образом, если мы
сможем ухватить, зафиксировать момент прощения, станов-
ление прощения свершившимся фактом, проведем иссле-
дование «собственной историчности»2 прощения.

Условно опыт прощения следует понимать в социально-
онтологических модальностях: как фактичность прожитого
и непосредственную данность переживаемого3. С другой
стороны, обращение к опыту позволяет по-новому взглянуть
на саму сущность прощения, его социальные аспекты, что
означает обнаружение и выделение черт прощения или
черт, присущих прощению, там, где речь идет об
установлении и разграничении человеческого со-бытия на
его различных уровнях и этапах, выражаемых через осво-
бождение человека от вины.

Необходимость поиска социального измерения
прощения возникла сравнительно недавно. Долгое время
проблема прощения (ряд вопросов, связанных с тем, кому,

2 Гадамер Х.-Г. Истина и метод: Основы философской герминевтики.
М., 1988. С. 414.

3 См.: Лехциер В. Л. Введение в феноменологию художественного
опыта. Самара, 2000.

Лекция 1
ОПЫТ ПРОЩЕНИЯ:

ЭВОЛЮЦИЯ ПРОБЛЕМЫ ПРОЩЕНИЯ
В ФИЛОСОФИИ ХХ ВЕКА

Прощение и опыт. – Секуляризация и политические транс-
формации. – Абстрактный этап эволюции проблемы проще-
ния. – Институциональный этап эволюции проблемы проще-
ния. – Персонифицированный этап эволюции проблемы
прощения

Что такое прощение? Этим вопросом задается
каждый, кто в дружеской беседе, научном диспуте или в
пылу разразившейся личной драмы начинает разговор о
прощении.

В самом общем виде смысл прощения можно передать
следующим образом: под прощением обычно
подразумевается, во-первых, освобождение человека от
вины (отмена наказания, помилование, дарование свободы)
или, во-вторых, отказ от вменения ранее принятых
обязательств (например, снятие долга). В то же время про-
щение – это реакция, «единственная реакция, на которую
невозможно настроиться, оно неожиданно и потому… само
есть деяние, равноценное исходному поступку»1.

Внезапность, с которой происходит прощение, обрекает
нас на «прощение без прощения», заставляет переживать
событие прощения прежде его любого возможного
действенного выражения. Мы «обнаруживаем» прощение
лишь в актах «освобождения» или «дарования», о которых
не сможем с уверенностью сказать, так ли свободны они от
расчета, стратегии, влияния внешних факторов, как то
предполагает внезапность реакции. Скорее, мы всегда име-
ем дело с неким актом о-существления прощения, т. е.

1 Арендт Х. Vita active, или О деятельной жизни. СПб., 2000. С. 319.



76

опытом прощения или прощением как опытом.
Но и работа с понятием опыта также сопряжена с

определенными трудностями. До сих пор в философии
сохраняется смысловая неопределенность и
контекстуальная раздробленность данного понятия:
продолжая традицию эмпиризма, мы говорим об опыте в
строго гносеологическом плане, отделяя его от
экстатического переживания «мистического» или
«трансперсонального» опыта, наконец, мы имеем дело с
многоаспектной и подчас противоречивой
феноменологической традицией опыта. На наш взгляд, сле-
дует признать за опытом социально-онтологическое значение,
брать данное понятие как единство переживаемого и
осмысляемого, прожитого, испытанного и познанного,
рассматривать как открытость будущему и создание
(саморазрушающейся) истории. Таким образом, если мы
сможем ухватить, зафиксировать момент прощения, станов-
ление прощения свершившимся фактом, проведем иссле-
дование «собственной историчности»2 прощения.

Условно опыт прощения следует понимать в социально-
онтологических модальностях: как фактичность прожитого
и непосредственную данность переживаемого3. С другой
стороны, обращение к опыту позволяет по-новому взглянуть
на саму сущность прощения, его социальные аспекты, что
означает обнаружение и выделение черт прощения или
черт, присущих прощению, там, где речь идет об
установлении и разграничении человеческого со-бытия на
его различных уровнях и этапах, выражаемых через осво-
бождение человека от вины.

Необходимость поиска социального измерения
прощения возникла сравнительно недавно. Долгое время
проблема прощения (ряд вопросов, связанных с тем, кому,

2 Гадамер Х.-Г. Истина и метод: Основы философской герминевтики.
М., 1988. С. 414.

3 См.: Лехциер В. Л. Введение в феноменологию художественного
опыта. Самара, 2000.

Лекция 1
ОПЫТ ПРОЩЕНИЯ:

ЭВОЛЮЦИЯ ПРОБЛЕМЫ ПРОЩЕНИЯ
В ФИЛОСОФИИ ХХ ВЕКА

Прощение и опыт. – Секуляризация и политические транс-
формации. – Абстрактный этап эволюции проблемы проще-
ния. – Институциональный этап эволюции проблемы проще-
ния. – Персонифицированный этап эволюции проблемы
прощения

Что такое прощение? Этим вопросом задается
каждый, кто в дружеской беседе, научном диспуте или в
пылу разразившейся личной драмы начинает разговор о
прощении.

В самом общем виде смысл прощения можно передать
следующим образом: под прощением обычно
подразумевается, во-первых, освобождение человека от
вины (отмена наказания, помилование, дарование свободы)
или, во-вторых, отказ от вменения ранее принятых
обязательств (например, снятие долга). В то же время про-
щение – это реакция, «единственная реакция, на которую
невозможно настроиться, оно неожиданно и потому… само
есть деяние, равноценное исходному поступку»1.

Внезапность, с которой происходит прощение, обрекает
нас на «прощение без прощения», заставляет переживать
событие прощения прежде его любого возможного
действенного выражения. Мы «обнаруживаем» прощение
лишь в актах «освобождения» или «дарования», о которых
не сможем с уверенностью сказать, так ли свободны они от
расчета, стратегии, влияния внешних факторов, как то
предполагает внезапность реакции. Скорее, мы всегда име-
ем дело с неким актом о-существления прощения, т. е.

1 Арендт Х. Vita active, или О деятельной жизни. СПб., 2000. С. 319.



98

способностью [Мк., 2 : 5–11]4. При этом полномочия человека
прощать «утверждены» Богом, но ограничены миром людей
и не распространяются на «преступления против Бога».
Кроме того, готовность прощать нанесенные обиды
обеспечивает человеку прощение Богом его собственных
прегрешений. Эта соотнесенность прощения личного и бо-
жественного, в которой утверждается абсолютная мера
земного прощения, – в той степени, в какой мы сами
способны определять, какие поступки или деяния
«прощаемы», а какие нет, – уникальна. Действенное
выражение прощения, а также его обусловленность покая-
нием или искуплением напрямую зависит от предприни-
маемых самим человеком усилий для того, чтобы заслужить
прощение Бога. Таким образом, в религиозном дискурсе
опыт земного прощения всегда предстает как опыт
проецирования божественного прощения.

Разделение светского и религиозного аспектов
понимания прощения проистекало из постепенного
«слияния» прощения как нормы религиозного поведения и
его правового аспекта, порожденного религиозной максимой
светского права прощать, нередко входившего в
противоречие с юридическим пониманием поступка. Светс-
кое прощение уже ставилось в зависимость от существую-
щих моральных и правовых норм и приобретало соответ-
ствующие – этическое и юридическое – измерения. Кроме
того, светское прощение оказывалось соотнесенным с уже
имеющимся опытом освобождения от вины.

Такое положение дел сохранялось вплоть до окончания
Второй мировой войны, когда в философии и социальной
мысли начался методологический и проблемный переворот
в исследовании прощения. Но в первое послевоенное
двадцатилетие мы вынуждены констатировать ограниченное

5 Прежде всего, имеется в виду II Ватиканский собор (1962–1965),
фактическим итогом работы которого (в применении к нашей теме) ста-
ло «позволение» исследования темы прощения в контексте Холокоста,
что привело к постепенной частичной, а потом и полной ее секуляриза-
ции.

6 Jankelevitch V. Should We Pardon Them? // Critical Inquiry. 1996. Vol.
22, Nr 3.

кого и при каких обстоятельствах следует (не)прощать) была
ограничена рамками религиозной традиции или
устоявшихся моральных норм, где человеку предписывались
четкие ориентиры в привычных ситуациях. Кроме того, в
структуре социального прощение «располагалось» на
уровне межличностных взаимоотношений (бытовых или
религиозных – в зависимости от ракурса рассмотрения).
Осмысление событий, «выходящих за рамки» религиозной
традиции или устоявшихся моральных норм, потребовало
поиска иных теоретических оснований. Во многом это было
связано с тем, кто представал в качестве субъектов
прощения и каков уровень (взаимо)отношений между ними.
Для постановки и решения этих вопросов потребовалось
нерелигиозное понимание прощения. Таким образом,
оказалась затронутой тема секуляризации, играющая
решающую роль в понимании светского прощения. Но для
понимания сущности и контекстуализации собственно
светского прощения и вопросов секуляризации требуется
историко-философское отступление.

Появление понятия прощения как специфического
действия, освобождающего человека от вины, принято
связывать с традициями «религий Книги». Термин
«религии Книги» употребляется как во многом
«обобщающий», что позволяет избежать разделения про-
щения на иудаическое, христианское или исламское, в нем так-
же выделяется одна общая черта: прощающий других людей
человек наделяется равной с Богом действенной

4 Так, в Евангелии от Марка утверждается человеческая власть про-
щать в ее эквивалентности божественному прощению. «Иисус, видя веру
их, говорит расслабленному: чадо! Прощаются тебе грехи твои. Тут си-
дели некоторые из книжников и помышляли в сердцах своих: что он так
богохульствует? Кто может прощать грехи, кроме одного Бога? Иисус,
тотчас узнав духом Своим, что они так помышляют в себе, сказал им: для
чего так помышляете в сердцах ваших? что легче? сказать ли расслаблен-
ному: прощаются тебе грехи? или сказать: встань, возьми свою постель и
ходи? но чтобы вы знали, что Сын Человеческий имеет власть на земле
прощать грехи, – говорит расслабленному: тебе говорю: встань, возьми
постель твою и иди в дом твой» (Мк. // Новый Завет. СПб., 1905).



98

способностью [Мк., 2 : 5–11]4. При этом полномочия человека
прощать «утверждены» Богом, но ограничены миром людей
и не распространяются на «преступления против Бога».
Кроме того, готовность прощать нанесенные обиды
обеспечивает человеку прощение Богом его собственных
прегрешений. Эта соотнесенность прощения личного и бо-
жественного, в которой утверждается абсолютная мера
земного прощения, – в той степени, в какой мы сами
способны определять, какие поступки или деяния
«прощаемы», а какие нет, – уникальна. Действенное
выражение прощения, а также его обусловленность покая-
нием или искуплением напрямую зависит от предприни-
маемых самим человеком усилий для того, чтобы заслужить
прощение Бога. Таким образом, в религиозном дискурсе
опыт земного прощения всегда предстает как опыт
проецирования божественного прощения.

Разделение светского и религиозного аспектов
понимания прощения проистекало из постепенного
«слияния» прощения как нормы религиозного поведения и
его правового аспекта, порожденного религиозной максимой
светского права прощать, нередко входившего в
противоречие с юридическим пониманием поступка. Светс-
кое прощение уже ставилось в зависимость от существую-
щих моральных и правовых норм и приобретало соответ-
ствующие – этическое и юридическое – измерения. Кроме
того, светское прощение оказывалось соотнесенным с уже
имеющимся опытом освобождения от вины.

Такое положение дел сохранялось вплоть до окончания
Второй мировой войны, когда в философии и социальной
мысли начался методологический и проблемный переворот
в исследовании прощения. Но в первое послевоенное
двадцатилетие мы вынуждены констатировать ограниченное

5 Прежде всего, имеется в виду II Ватиканский собор (1962–1965),
фактическим итогом работы которого (в применении к нашей теме) ста-
ло «позволение» исследования темы прощения в контексте Холокоста,
что привело к постепенной частичной, а потом и полной ее секуляриза-
ции.

6 Jankelevitch V. Should We Pardon Them? // Critical Inquiry. 1996. Vol.
22, Nr 3.

кого и при каких обстоятельствах следует (не)прощать) была
ограничена рамками религиозной традиции или
устоявшихся моральных норм, где человеку предписывались
четкие ориентиры в привычных ситуациях. Кроме того, в
структуре социального прощение «располагалось» на
уровне межличностных взаимоотношений (бытовых или
религиозных – в зависимости от ракурса рассмотрения).
Осмысление событий, «выходящих за рамки» религиозной
традиции или устоявшихся моральных норм, потребовало
поиска иных теоретических оснований. Во многом это было
связано с тем, кто представал в качестве субъектов
прощения и каков уровень (взаимо)отношений между ними.
Для постановки и решения этих вопросов потребовалось
нерелигиозное понимание прощения. Таким образом,
оказалась затронутой тема секуляризации, играющая
решающую роль в понимании светского прощения. Но для
понимания сущности и контекстуализации собственно
светского прощения и вопросов секуляризации требуется
историко-философское отступление.

Появление понятия прощения как специфического
действия, освобождающего человека от вины, принято
связывать с традициями «религий Книги». Термин
«религии Книги» употребляется как во многом
«обобщающий», что позволяет избежать разделения про-
щения на иудаическое, христианское или исламское, в нем так-
же выделяется одна общая черта: прощающий других людей
человек наделяется равной с Богом действенной

4 Так, в Евангелии от Марка утверждается человеческая власть про-
щать в ее эквивалентности божественному прощению. «Иисус, видя веру
их, говорит расслабленному: чадо! Прощаются тебе грехи твои. Тут си-
дели некоторые из книжников и помышляли в сердцах своих: что он так
богохульствует? Кто может прощать грехи, кроме одного Бога? Иисус,
тотчас узнав духом Своим, что они так помышляют в себе, сказал им: для
чего так помышляете в сердцах ваших? что легче? сказать ли расслаблен-
ному: прощаются тебе грехи? или сказать: встань, возьми свою постель и
ходи? но чтобы вы знали, что Сын Человеческий имеет власть на земле
прощать грехи, – говорит расслабленному: тебе говорю: встань, возьми
постель твою и иди в дом твой» (Мк. // Новый Завет. СПб., 1905).



1110

Ж. Деррида, но заметим, что на тот момент он имел большее
общественное значение, нежели концепции персонализи-
рованного примирения, возникшие в 90-е годы ХХ века.

Когда В. Янкелевич писал свое исследование о
прощении, он был сосредоточен более всего на бинарной
оппозиции ответственности, выражавшейся через так
называемое двойное наложение. Это означало, что
требование от немцев признания вины, которое могло быть
реализовано только через покаяние, одновременно являлось
и принятием ими на себя полной ответственности за про-
изошедшее. Таким образом, покаяние превращалось не в из-
бавляющее действие, но утяжеляющее весь груз (моральной)
ответственности, т. е. распространялось не только на
конкретных преступников, но и на весь народ в целом (здесь
же мы можем провести параллель с ответственностью всех
уничтожавшихся нацистами народов за факт самого своего
существования на Земле).

Требование покаяния также заключало в себе и
тенденцию к глубокому переосмыслению социального,
поскольку выходило на уровень этического и правового
отношения к субъекту (субъектам). Если для нацистов евреи,
как и многие иные народы, были не достойными уважения,
а по сути деперсонализированными, то признание ими
собственной ответственности за преступление, покаяние и
просьба о прощении означали бы не что иное, как восста-
новление личностного статуса жертв, причем
восстановление на официальном уровне. И в таком случае
ответственность действительно должна была
распространяться на тех, кто, не совершая преступлений,
разделял эту всеобщую тенденцию к неуважению. В то же
время (этот феномен ярко показала Х. Арендт) исследова-
тели столкнулись с крайне противоречивым явлением
банального зла.

Банальное зло – чудовищное по своей сути явление – зак-
8 Arendt H. Eichmann in Jerusalem: A report on the Banality of Evil. N. Y., 1994.

P. 22.
9 Ibidem.

количество публикаций, посвященных прощению. Связано
это было прежде всего с «неудобством» данной темы и ее
частичным изъятием из религиозного контекста, поскольку
к секуляризированному варианту в это время обращаются
главным образом нехристианские философы. В то же время
общий рост интереса к прощению развивался пропорцио-
нально не только политическим реалиям, но и
внутрицерковным дискуссиям5.

Период «чрезвычайной актуализации» проблемы
прощения пришелся на 60-е годы ХХ века, когда во многих
западноевропейских странах активно обсуждался вопрос о
возможной амнистии некоторых нацистских преступников.
Например, именно дебаты 1964 года во Франции заставили
В. Янкелевича обратиться к теме прощения. «Должны ли
мы простить их?»6, – задает вопрос исследователь, и этот
вопрос мог бы послужить заглавием для абстрактного этапа
в эволюции проблемы прощения.

Первый этап эволюции проблемы мы обозначили как
«абстрактный», поскольку в дебатах 50–70-х годов ХХ века
фактически не затрагивался вопрос о реализации «личного
– коллективного» в прощении, т. е. в данном случае уместно
было бы говорить о своеобразной универсализации «мы»
жертв и «они» преступников, состоянии, в котором голос
одного мог бы претендовать на выражение «всеобщности».
Кроме того, на этом этапе происходило простое перенесе-
ние на коллективный уровень существующей в сфере меж-
личностных отношений идеальной «модели прощения»7, где
вместо индивидов («обидчик», «жертва») выступали
абстрактные гомогенные общности «обидчиков» и «жертв».
В дальнейшем ракурс «“мы” – жертвы / “они”–
преступники» подвергался критике, например, со стороны

7 Идеальную «модель прощения», или, иначе говоря, классический
сценарий прощения, на уровне межличностных отношений можно пред-
ставить следующим образом: обидчик раскаивается и просит у жертвы
прощения, жертва же, принимая покаяние, в зависимости от тяжести
совершенного поступка прощает и восстанавливает отношения с обид-
чиком или отказывает в просьбе, давая понять, что восстановление отно-
шений невозможно.



1110

Ж. Деррида, но заметим, что на тот момент он имел большее
общественное значение, нежели концепции персонализи-
рованного примирения, возникшие в 90-е годы ХХ века.

Когда В. Янкелевич писал свое исследование о
прощении, он был сосредоточен более всего на бинарной
оппозиции ответственности, выражавшейся через так
называемое двойное наложение. Это означало, что
требование от немцев признания вины, которое могло быть
реализовано только через покаяние, одновременно являлось
и принятием ими на себя полной ответственности за про-
изошедшее. Таким образом, покаяние превращалось не в из-
бавляющее действие, но утяжеляющее весь груз (моральной)
ответственности, т. е. распространялось не только на
конкретных преступников, но и на весь народ в целом (здесь
же мы можем провести параллель с ответственностью всех
уничтожавшихся нацистами народов за факт самого своего
существования на Земле).

Требование покаяния также заключало в себе и
тенденцию к глубокому переосмыслению социального,
поскольку выходило на уровень этического и правового
отношения к субъекту (субъектам). Если для нацистов евреи,
как и многие иные народы, были не достойными уважения,
а по сути деперсонализированными, то признание ими
собственной ответственности за преступление, покаяние и
просьба о прощении означали бы не что иное, как восста-
новление личностного статуса жертв, причем
восстановление на официальном уровне. И в таком случае
ответственность действительно должна была
распространяться на тех, кто, не совершая преступлений,
разделял эту всеобщую тенденцию к неуважению. В то же
время (этот феномен ярко показала Х. Арендт) исследова-
тели столкнулись с крайне противоречивым явлением
банального зла.

Банальное зло – чудовищное по своей сути явление – зак-
8 Arendt H. Eichmann in Jerusalem: A report on the Banality of Evil. N. Y., 1994.

P. 22.
9 Ibidem.

количество публикаций, посвященных прощению. Связано
это было прежде всего с «неудобством» данной темы и ее
частичным изъятием из религиозного контекста, поскольку
к секуляризированному варианту в это время обращаются
главным образом нехристианские философы. В то же время
общий рост интереса к прощению развивался пропорцио-
нально не только политическим реалиям, но и
внутрицерковным дискуссиям5.

Период «чрезвычайной актуализации» проблемы
прощения пришелся на 60-е годы ХХ века, когда во многих
западноевропейских странах активно обсуждался вопрос о
возможной амнистии некоторых нацистских преступников.
Например, именно дебаты 1964 года во Франции заставили
В. Янкелевича обратиться к теме прощения. «Должны ли
мы простить их?»6, – задает вопрос исследователь, и этот
вопрос мог бы послужить заглавием для абстрактного этапа
в эволюции проблемы прощения.

Первый этап эволюции проблемы мы обозначили как
«абстрактный», поскольку в дебатах 50–70-х годов ХХ века
фактически не затрагивался вопрос о реализации «личного
– коллективного» в прощении, т. е. в данном случае уместно
было бы говорить о своеобразной универсализации «мы»
жертв и «они» преступников, состоянии, в котором голос
одного мог бы претендовать на выражение «всеобщности».
Кроме того, на этом этапе происходило простое перенесе-
ние на коллективный уровень существующей в сфере меж-
личностных отношений идеальной «модели прощения»7, где
вместо индивидов («обидчик», «жертва») выступали
абстрактные гомогенные общности «обидчиков» и «жертв».
В дальнейшем ракурс «“мы” – жертвы / “они”–
преступники» подвергался критике, например, со стороны

7 Идеальную «модель прощения», или, иначе говоря, классический
сценарий прощения, на уровне межличностных отношений можно пред-
ставить следующим образом: обидчик раскаивается и просит у жертвы
прощения, жертва же, принимая покаяние, в зависимости от тяжести
совершенного поступка прощает и восстанавливает отношения с обид-
чиком или отказывает в просьбе, давая понять, что восстановление отно-
шений невозможно.



1312

фанатичным приверженцем идеи. В сущности, этот человек,
являющийся ответственным и одновременно
безответственным, предстает безоговорочно и абсолютно не
прощаемым, но не только вследствие своей причастности к
совершавшемуся злу.

Не будучи персонифицированным, он тем самым авто-
матически выпадает из мира поступков, а значит, и
прощения10. Но в таком случае классическое «не ведает, что
творит», где «что» относится к смыслу совершаемого
поступка, в случае Эйхмана может быть
проинтерпретировано как неведение о том, что нечто, про-
цесс, действие (а не его суть), вообще совершается (им
самим), и в то же время речь отнюдь не идет о
недееспособности.

Этот «парадокс прощения», если можно так сказать, со-
четается и с иным направлением осмысления проблемы
прощения, которое включает дело Эйхмана в контекст
общего исследования прощения-примирения с прошлым.
Иными словами, процесс над Эйхманом переходит в один
из аспектов конструирования целостной концепции
прошлого. Кроме того, в радикально-политизированной
интерпретации процесса в конечном счете целью было по-
строение исторической картины примирения с прошлым, в
котором прощение по отношению к одному действующему
лицу могло нарушить всю выстраиваемую стратегию. Об
однозначности этих примирительных построений говорить
достаточно сложно, поскольку в отношении к Эйхману не
было выработано единой позиции. Если в интерпретации
Х. Арендт он представал деперсонализированным «винти-
ком» в системе производства банального зла, то в обвини-
тельной речи Г. Хаузнера11 Эйхман выступал абсолютной
персонификацией злодеяния. И в том и в другом случае он
оказывался непрощаемым.

Однако в контексте примирения «непрощаемость»
Эйхмана не играла ровно никакой роли. Смысл судебного
процесса состоял не в пересмотре и тем более
реабилитации прошлых деяний, а в возможности

лючалось в том, что сводилось лишь к необходимым
процессам административной деятельности тоталитарных
государств. Оно совершалось чисто механически, не
рефлексивно, и потому обвиняемые в его совершении
апеллировали к невиновности «по неведению» или же
«оправдывали» свои поступки обстоятельствами. Ярким
примером этого мог послужить состоявшийся в Израиле в
1961 году процесс над Адольфом Эйхманом. Несмотря на
то, что сам процесс носил весьма неоднозначный характер
и потому заслуживает более подробного рассмотрения, мы
сосредоточимся лишь на аспекте банального зла.

В своей первой речи перед судом Эйхман заявил: «Я не
имел никакого отношения к убийству евреев. Я никогда не
убил… ни одного человека. Я никогда не отдавал приказа
убить еврея или не еврея; я просто не совершал этого» 8.
Впрочем, Х. Арендт довольно едко указывает на другое его
высказывание, раскрывающее двусмысленность
обстоятельств: «Так случилось…. что мне ни разу не при-
шлось сделать это»9. В таком случае парадоксальным обра-
зом момент осуждения за совершенные прошлые деяния до-
полняется раскрытием специфических личностных качеств,
проявление которых могло бы усугубить вину и привести к
еще большим злодеяниям.

Но дело состоит в том, что Х. Арендт, подробно освещая
ход процесса над Эйхманом и особенно заостряя внимание
на личностных качествах обвиняемого, в то же время
деперсонализирует его. Таким образом, способности и
возможности совершать зло низводились Х. Арендт до
безвольного и бездумного выполнения работы. Работы в то
же время и бесцельной, поскольку Эйхман не был

10 См.: Formosa P. Moral Responsibility for Banal Evil // J. of social
philosophy. 2006.  Vol. 37, Nr 4. P. 512.

11 Г. Хаузнер – генеральный прокурор Израиля, главный обвинитель
на процессе по делу А. Эйхмана. Его обвинительная речь «6 000 000 обви-
няют» была опубликована позже (cм.: Хаузнер Г. 6 000 000 обвиняют : речь
израильского генерального прокурора на процессе Эйхмана. Иерусалим,
1961).



1312

фанатичным приверженцем идеи. В сущности, этот человек,
являющийся ответственным и одновременно
безответственным, предстает безоговорочно и абсолютно не
прощаемым, но не только вследствие своей причастности к
совершавшемуся злу.

Не будучи персонифицированным, он тем самым авто-
матически выпадает из мира поступков, а значит, и
прощения10. Но в таком случае классическое «не ведает, что
творит», где «что» относится к смыслу совершаемого
поступка, в случае Эйхмана может быть
проинтерпретировано как неведение о том, что нечто, про-
цесс, действие (а не его суть), вообще совершается (им
самим), и в то же время речь отнюдь не идет о
недееспособности.

Этот «парадокс прощения», если можно так сказать, со-
четается и с иным направлением осмысления проблемы
прощения, которое включает дело Эйхмана в контекст
общего исследования прощения-примирения с прошлым.
Иными словами, процесс над Эйхманом переходит в один
из аспектов конструирования целостной концепции
прошлого. Кроме того, в радикально-политизированной
интерпретации процесса в конечном счете целью было по-
строение исторической картины примирения с прошлым, в
котором прощение по отношению к одному действующему
лицу могло нарушить всю выстраиваемую стратегию. Об
однозначности этих примирительных построений говорить
достаточно сложно, поскольку в отношении к Эйхману не
было выработано единой позиции. Если в интерпретации
Х. Арендт он представал деперсонализированным «винти-
ком» в системе производства банального зла, то в обвини-
тельной речи Г. Хаузнера11 Эйхман выступал абсолютной
персонификацией злодеяния. И в том и в другом случае он
оказывался непрощаемым.

Однако в контексте примирения «непрощаемость»
Эйхмана не играла ровно никакой роли. Смысл судебного
процесса состоял не в пересмотре и тем более
реабилитации прошлых деяний, а в возможности

лючалось в том, что сводилось лишь к необходимым
процессам административной деятельности тоталитарных
государств. Оно совершалось чисто механически, не
рефлексивно, и потому обвиняемые в его совершении
апеллировали к невиновности «по неведению» или же
«оправдывали» свои поступки обстоятельствами. Ярким
примером этого мог послужить состоявшийся в Израиле в
1961 году процесс над Адольфом Эйхманом. Несмотря на
то, что сам процесс носил весьма неоднозначный характер
и потому заслуживает более подробного рассмотрения, мы
сосредоточимся лишь на аспекте банального зла.

В своей первой речи перед судом Эйхман заявил: «Я не
имел никакого отношения к убийству евреев. Я никогда не
убил… ни одного человека. Я никогда не отдавал приказа
убить еврея или не еврея; я просто не совершал этого» 8.
Впрочем, Х. Арендт довольно едко указывает на другое его
высказывание, раскрывающее двусмысленность
обстоятельств: «Так случилось…. что мне ни разу не при-
шлось сделать это»9. В таком случае парадоксальным обра-
зом момент осуждения за совершенные прошлые деяния до-
полняется раскрытием специфических личностных качеств,
проявление которых могло бы усугубить вину и привести к
еще большим злодеяниям.

Но дело состоит в том, что Х. Арендт, подробно освещая
ход процесса над Эйхманом и особенно заостряя внимание
на личностных качествах обвиняемого, в то же время
деперсонализирует его. Таким образом, способности и
возможности совершать зло низводились Х. Арендт до
безвольного и бездумного выполнения работы. Работы в то
же время и бесцельной, поскольку Эйхман не был

10 См.: Formosa P. Moral Responsibility for Banal Evil // J. of social
philosophy. 2006.  Vol. 37, Nr 4. P. 512.

11 Г. Хаузнер – генеральный прокурор Израиля, главный обвинитель
на процессе по делу А. Эйхмана. Его обвинительная речь «6 000 000 обви-
няют» была опубликована позже (cм.: Хаузнер Г. 6 000 000 обвиняют : речь
израильского генерального прокурора на процессе Эйхмана. Иерусалим,
1961).



1514

равно как открыли новый, институциональный этап в
эволюции проблемы прощения. Обозначение данного этапа
как институционального связано с тем, что в нем прощение
перестает быть проблемой абстрактных гомогенных
общностей, но сужается до уровня различных социальных
институтов.

Началом институционального этапа эволюции
проблемы прощения (на религиозном уровне) можно
считать предпринятые немецкой евангелистской
Церковью первые шаги к примирению: в своем послании
ее представители обращались ко всем странам Восточной
Европы с выражениями покаяния и примирения. Сложнее
обстояло дело внутри католической Церкви, поскольку
возникший в первое послевоенное время острый конфликт
между немецкими и польскими ее представительствами нес
немалую угрозу внутрицерковному единству. Вследствие
данного обстоятельства примирительная инициатива
польских епископов была встречена в Ватикане
благосклонно. Однако в этом и заключается весьма пикан-
тный момент, который и до настоящего времени не утратил
своей скандальности. Инициатива к примирению шла от
наиболее потерпевшей стороны, и, кроме того, эту же
инициативу мы можем расценивать как первое
действительно политическое «использование» прощения.

Переданное немецкой стороне письмо завершалось
фразой, выражавшей не только квинтэссенцию всего
послания, но и представлявшей собой тонкий
манипулятивный ход. В словах «прощаем и просим о
прощении»12, во-первых, переносился акцент вины (пред-
полагается, что прощает всегда пострадавший); во-вторых,
благодаря уже даруемому прощению, которому не предше-
ствовала просьба о нем (и в этом аспекте оказалась
нарушенной общепринятая логика прощения), другая

14 Schaap А. Forgiveness, reconciliation and transitional justice // Hannah
Arendt and International Relations: Readings Across the Lines / еds. J. Williams,
A. Lang. Basingstoke, 2005. P. 6.

построения дальнейшей политической и социальной
стратегии на основании вновь переживаемых событий и
впервые оглашаемых фактов. Фактической целью такого
примирения было разрешение сформулированного чуть
позже В. Янкелевичем острого несоответствия между
прошлым и современностью, как бы разрывающего связь
погибших с выжившими, лишающего последних любых прав
и полномочий не только действовать от имени жертв, но
также самостоятельно выносить какие-либо решения о
произошедшем.

Хотя банальное зло было также и очевидным, задоку-
ментированным злом и выжившие могли рассказать о своих
страданиях, тема безмолвия жертв в осмыслении прощения
как социальной проблемы превратилась в почти
непреодолимое препятствие. Не только подобные Эйхману
деперсонализированные персонажи представали как «не
вполне виновные», но и обвинители при всей
правомерности своих обвинений перед лицом миллионов
молчавших жертв оказывались не вполне способными
обвинять. Если они (обвинители, выжившие, потомки), как
на этом настаивал В. Янкелевич, всецело примирившись с
прошлым, прекращали обращать на него внимание, т. е.
усугубляли разрыв, само их примирение подвергалось не
меньшим, а, быть может, даже и большим обвинениям. Из
этого противоречия проистекали одновременно запрет на
обращение к теме коллективного примирения со стороны
пострадавших и требование всеобщего покаяния от
Германии.

Проблема состояла в том, что выдвигаемое «жертвами»
требование покаяния возникло раньше потребности самих
«преступников» сделать это. Первоначальные
«территориальные обиды» Германии интересным образом
отразились в вопросах внутри- и межцерковного прощения,

12 См.: Kerski B., Kycia T., Їurek R. Prebaczamy i prosimy o przebaczenie
Orzкdzie biskupуw polskich i odpowiedџ niemieckiego episkopatu z 1965 roku.
Olsztyn, 2006.

13 Ibid. P. 31.



1514

равно как открыли новый, институциональный этап в
эволюции проблемы прощения. Обозначение данного этапа
как институционального связано с тем, что в нем прощение
перестает быть проблемой абстрактных гомогенных
общностей, но сужается до уровня различных социальных
институтов.

Началом институционального этапа эволюции
проблемы прощения (на религиозном уровне) можно
считать предпринятые немецкой евангелистской
Церковью первые шаги к примирению: в своем послании
ее представители обращались ко всем странам Восточной
Европы с выражениями покаяния и примирения. Сложнее
обстояло дело внутри католической Церкви, поскольку
возникший в первое послевоенное время острый конфликт
между немецкими и польскими ее представительствами нес
немалую угрозу внутрицерковному единству. Вследствие
данного обстоятельства примирительная инициатива
польских епископов была встречена в Ватикане
благосклонно. Однако в этом и заключается весьма пикан-
тный момент, который и до настоящего времени не утратил
своей скандальности. Инициатива к примирению шла от
наиболее потерпевшей стороны, и, кроме того, эту же
инициативу мы можем расценивать как первое
действительно политическое «использование» прощения.

Переданное немецкой стороне письмо завершалось
фразой, выражавшей не только квинтэссенцию всего
послания, но и представлявшей собой тонкий
манипулятивный ход. В словах «прощаем и просим о
прощении»12, во-первых, переносился акцент вины (пред-
полагается, что прощает всегда пострадавший); во-вторых,
благодаря уже даруемому прощению, которому не предше-
ствовала просьба о нем (и в этом аспекте оказалась
нарушенной общепринятая логика прощения), другая

14 Schaap А. Forgiveness, reconciliation and transitional justice // Hannah
Arendt and International Relations: Readings Across the Lines / еds. J. Williams,
A. Lang. Basingstoke, 2005. P. 6.

построения дальнейшей политической и социальной
стратегии на основании вновь переживаемых событий и
впервые оглашаемых фактов. Фактической целью такого
примирения было разрешение сформулированного чуть
позже В. Янкелевичем острого несоответствия между
прошлым и современностью, как бы разрывающего связь
погибших с выжившими, лишающего последних любых прав
и полномочий не только действовать от имени жертв, но
также самостоятельно выносить какие-либо решения о
произошедшем.

Хотя банальное зло было также и очевидным, задоку-
ментированным злом и выжившие могли рассказать о своих
страданиях, тема безмолвия жертв в осмыслении прощения
как социальной проблемы превратилась в почти
непреодолимое препятствие. Не только подобные Эйхману
деперсонализированные персонажи представали как «не
вполне виновные», но и обвинители при всей
правомерности своих обвинений перед лицом миллионов
молчавших жертв оказывались не вполне способными
обвинять. Если они (обвинители, выжившие, потомки), как
на этом настаивал В. Янкелевич, всецело примирившись с
прошлым, прекращали обращать на него внимание, т. е.
усугубляли разрыв, само их примирение подвергалось не
меньшим, а, быть может, даже и большим обвинениям. Из
этого противоречия проистекали одновременно запрет на
обращение к теме коллективного примирения со стороны
пострадавших и требование всеобщего покаяния от
Германии.

Проблема состояла в том, что выдвигаемое «жертвами»
требование покаяния возникло раньше потребности самих
«преступников» сделать это. Первоначальные
«территориальные обиды» Германии интересным образом
отразились в вопросах внутри- и межцерковного прощения,

12 См.: Kerski B., Kycia T., Їurek R. Prebaczamy i prosimy o przebaczenie
Orzкdzie biskupуw polskich i odpowiedџ niemieckiego episkopatu z 1965 roku.
Olsztyn, 2006.

13 Ibid. P. 31.



1716

большей степени связанного с необходимостью
выстраивания взаимоотношений Германии с оккупирован-
ными ею в ходе Второй мировой войны странами, возника-
ли новые вопросы постколониализма, а затем и внутриго-
сударственного примирения.

Прощение оказалось неожиданно
скомпрометированным. Будучи искусственно вводимым в
своем «христианском концепте» в культуры, для которых
оно не было традиционным, прощение сделалось
«приспешником» оккупации: на его основе был сформиро-
ван удобный механизм влияния: «Как показывает Франц
Фанон, идеологическая выгода продвижения христианского
послания о прощении в колониальном контексте состоит в
том, что оно способствует успокоению местного населения.
Те, кто продолжает извлекать пользу из несправедливого
социального урегулирования, вероятно, посоветуют
угнетенным “простить и принять”, когда в действитель-
ности они обладают моральным правом “негодовать и
сопротивляться”»14.

В таком же невыгодном свете прощение нередко
предстает и в гендерных теориях. Социальная традиция
прощения, характерная, например, для западного общества
и предписывающая женщине прощать, особенно если речь
идет об отношениях внутри семьи, часто приводит к тому,
что превращает его (прощение) в «попустительство»
(оскорблениям, побоям и т. п.), а также понижает соци-
альный и моральный статус самих жертв. В конечном счете
такого рода прощение начинает использоваться в качестве

16 Так, ксендз С. Важешак говорит об объективной ответственности
католической Церкви, которая, в отличие от субъективной ответствен-
ности, связывающей напрямую виновного и жертву, свидетельствует об
обновлении исторической памяти и глобальном пересмотре историчес-
ких событий, подтверждающих единство католической Церкви (в том
числе и как социального института) во времени и пространстве (см.:
Warzeszak S. Przebaczamy i prosimy o przebaczenie. Funkcja pamiкci w teologii
jubileuszowego pojednania // Warszawskie Studia Teologiczne. 2000. Nr 13).

17 Griswold C. L. Forgiveness. A Philosophical Exploration. N. Y., 2007. P.
142.

сторона принимала на себя ответственность и обрекалась
на признание в том, что нечто преступное (плохое) уже
имело место. Поскольку в данном случае прощение служило
выражением примирения, то вторая часть фразы – «и про-
сим о прощении» – смягчала интенцию первой, равно как
и служила усилением религиозного смысла.

Однако реакция адресатов была в большей степени
отнесена к примирению, нежели к прощению, и потому в
имеющихся актах дарования прощения и просьбы о нем
(в самом деле не являвшихся равнозначными) достигалось
равновесие, и в то же время не было выказано покаяния:
«C глубоким братским уважением мы пожимаем
протянутую нам руку»13, – так начиналось ответное письмо
немецких епископов.

Здесь мы наблюдаем попытки за обоюдностью
примирения избежать ответственности, которая также
предполагает, как кажется, и взаимность виновности. А
это значит, что фраза «…и просим о прощении» могла быть
истолкована как не просто «смягчение» или обращение к
христианской идее прощения, но и как самообвинение,
попытка встать на один уровень с адресатами, что позво-
ляет говорить и о равномерном распределении
ответственности и виновности, т. е. о благополучном
освобождении от них.

Этот пример довольно ярко иллюстрирует
сформировавшееся к середине 60-х годов ХХ века
отношение к прощению как к одной из форм примирения,
эффективному механизму разрешения конфликтов.

Постепенное вхождение прощения в политическую
практику позволило сосредоточиться на решении сложных
проблем по мере их актуализации. Наряду с проблемой
примирения межгосударственного, международного, в

15 Подробнее об этом см.: Lamb S. Women, abuse and forgiveness: A
special case // Lamb S., Murphy J. Before Forgiving: Cautionary Views of
Forgiveness in Psychotherapy. N. Y., 2002; Haber J. G. Forgiveness and
Feminism // Haber J. G., Halfon M. S. Norms and Values: Esseys on the Work
of Virginia Held. Boston, 1998.



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016677/



