
3

ОГЛАВЛЕНИЕ

ГЛАВА 1. Философско-эстетические поиски в русской  
литературе конца XIX — начала ХХ века.  
Проблемы художественной космогонии..................................................4

Вопросы, предлагаемые для обсуждения...................................20
Литература, рекомендуемая для изучения.................................21

ГЛАВА 2. Художественная космогония в поэзии М. Цветаевой. 
Основы мифопоэтики М. Цветаевой......................................................25

Вопросы, предлагаемые для закрепления материала................35
Литература, рекомендуемая для изучения.................................36

ГЛАВА 3. Концепты художественной космогонии  
в поэзии М. Цветаевой.............................................................................39

3.1. Двоемирие в поэзии Марины Цветаевой  
«Жизнь — смерть — сон»..................................................................39
3.2. Божественное — Дьявольское (мировоззрение и поэтика).....67
3.3. Космология временных категорий в поэзии М. Цветаевой.....90
3.4. Смерть — бессмертие (архетип «небытия»)..............................97

Вопросы, предлагаемые для закрепления материала.............. 115
Литература для самостоятельной работы................................. 116

ГЛАВА 4. Экстериоризация стихийности в поэзии М. Цветаевой 
1920-х годов.............................................................................................124

4.1. «Фольклорные» поэмы Марины Цветаевой............................124
4.2. Чешские поэмы М. Цветаевой 1924—1925 годов 
(«Поэма Горы», «Поэма Конца», «Крысолов»)...............................165

Вопросы, предлагаемые для закрепления материала..............204
Литература для самостоятельной работы.................................205

ВМЕСТО ПОСЛЕСЛОВИЯ...................................................................209

Темы курсовых и квалификационных работ....................................... 214

Глоссарий................................................................................................. 216

Приложение.............................................................................................221



4

ГЛАВА 1. 
Философско-эстетические поиски  

в русской литературе  
конца XIX — начала ХХ века.  

Проблемы художественной космогонии

В переходные эпохи, когда пересматриваются казавшиеся ранее 
незыблемыми политические, нравственные, философские и эстети-
ческие воззрения, возрастает интерес к сущностным проблемам че-
ловеческого бытия. Происходит мифологизация обыденной жизни, 
человеческих отношений, художественной деятельности. Художе-
ственный текст становится своего рода эманацией всеобъемлющего 
текста жизни. Художники создают свои собственные миры, свое- 
образные «сокращенные Вселенные» со своими структурно-семан-
тическими параметрами: пространственно-временными, этиологиче-
скими, нравственно-этическими.

Изучение истории русской поэзии через концепты художествен-
ной космогонии (человек — мир, жизнь — смерть — бессмертие, до-
бро — зло, временное — вечное) позволяет по-новому увидеть твор-
чество того или иного писателя, выявить особенности его отношения 
к сущностным вопросам быта и бытия. Сегодня это становится воз-
можным благодаря переосмыслению самой концепции историко-ли-
тературного процесса первой трети ХХ в.

Художественная космогония до известного времени не могла быть 
предметом специального изучения по ряду причин. Существовал 
непреодолимый разрыв между философской эстетикой и наукой о 
литературе. Космогония как религиозно-мифологическое представ-
ление о возникновении мира и его последующем развитии  иссле-
довалась русской религиозно-философской мыслью, космология —  
астрономией. Материалистическая эстетика, идеология и аксиология 
исключали обращение исследователей к религиозно-мифологическим 



5

проблемам, такие вопросы не могли быть позитивными для академи-
ческой науки. Религиозные идеи, православное христианство нередко 
воспринимались как «официальная ортодоксия», а поэтому и тракто-
вались уничижительно, без глубокого проникновения в сущностное.

В силу известных причин само понятие «художественная космого-
ния» не было оформлено терминологически. А.Ф. Лосев в своих тру-
дах упоминает о том, что впервые термин «космогония» встречается у 
Плутарха (во второй части поэмы «Парменида»). В 1960—1770-е годы  
понятие «космогония» рассматривалось как раздел астрономии,  
изучающий происхождение космических объектов и систем. И только 
в конце 1980-х — начале 1990-х годов «космогония» получила терми-
нологическое обозначение как учение или верование о происхождении 
мира и его последующей эволюции. Появились отдельные литерату-
роведческие работы о поэтическом космосе Ф.  Сологуба, В.  Ивано-
ва, А. Блока, В. Маяковского, Н. Гумилева, И. Бунина, А. Платонова,  
М. Шолохова и др. Возникла необходимость некоторых обобщений.

Художественная космогония представляет собой сложное философ-
ско-эстетическое образование. Под художественной космогонией мы 
подразумеваем мифопоэтическую картину сущностных основ мира и 
его последующего развития, представленную, с одной стороны, через 
систему художественных образов и поэтических средств языка, име-
ющих в основе своей архаические структуры, с другой стороны, через 
переосмысление художниками отдельных религиозных стереотипов. 
Человек и Мир рассматриваются в поэзии Серебряного века как акты 
творения. В большинстве случаев Человек противопоставляет себя 
миру, переосмысливая этот мир и его Творца как Создателя несо-
вершенного Космоса. А отсюда естественное стремление художника 
эстетизировать мир, «космизировать» Вселенную, поэтическое слово 
при этом обретает свой высший смысл, понятия — семантическую 
значимость мифологем. Сама метафора становится мифологемой, со-
держащей миф в свернутом виде, в подтексте. Так актуализируются в 
поэзии Серебряного века мифологемы «дом», «сад», «путь», «смех», 
«мост», «плот», «лестница», «ночь», «огонь» и др. Понятия добро — 
зло, божественное — дьявольское, временное — вечное становятся не 
просто философскими понятиями, они несут в себе глубокий рели-
гиозно-этический смысл, имеют онтологическое и гносеологическое 
значение. Все элементы поэтической структуры рассматриваются как 



6

мифопорождающие, заключающие потенциал ассоциативной энер-
гии. В качестве наиболее важных структурообразующих элементов 
можно рассматривать горнее — дольнее, внутреннее — внешнее, про-
шлое — настоящее, настоящее — будущее, быт — бытие.

Логика мифа становится для поэта принципом отражения мира в 
слове. Слово при этом характеризуется протеичностью, способностью 
к изменениям, трансформациям. Так «огонь» в поэзии Цветаевой — 
это не только образ, который ассоциируется со страстью, душой, воз-
рождением, воскрешением, гибелью и творчеством, но и мифологема, 
за которой стоит миф со всеми своими характеристиками. Если в по-
эзии ранней Цветаевой «огонь» ассоциировался с высшей духовно-
стью, творческим порывом, красотой, то в зрелом — с первостихией, 
союзом, выражающим внеземное, высшее блаженство души.

В качестве составляющих мифопоэтической картины мира рас-
сматриваются наиболее значимые концепты, связанные с глубинным, 
архетипическим уровнем человеческой ментальности. Самыми важ-
ными категориями космогонической системы остаются Человек — 
Пространство — Время. Понятия, к которым обращается художник, 
всегда связаны с сущностными, универсальными проблемами чело-
веческого бытия.

Отмечая своеобразие философского, художественного, мистиче-
ского ренессанса в России начала ХХ в., Н. Бердяев писал: «Никогда 
еще не было послано в мир таких творческих сил и никогда еще не 
была так обнаружена трагедия творчества, несоответствие между за-
данием и достижением»1. Второй русский ренессанс «стоял не только 
под знаком Духа, но и под знаком Диониса»2. В нем смешался ренес-
санс христианский с ренессансом языческим.

Русский ренессанс Н. Бердяев сравнивает с германским романтиз-
мом начала XIX в., которому предшествовала эпоха просвещения. Но 
в русском движении были свои специфически русские черты. Это пре-
жде всего «религиозное беспокойство и религиозное искание, это —  
постоянный переход в философии за границы философского позна-
ния, в поэзии — за границы искусства, в политике — за границы по-

1 Бердяев Н.А. Собр. соч.: в 2 т. Смысл творчества. Опыт оправдания 
человека. — 2-е изд., с разночтен. и доп. — Париж: YMCA-Press, 1985. —  
C. 270.

2 Там же.



7

литики в направлении эсхатологической перспективы»1. Философия 
тяготела к образности, искусство — к понятийности. Космизм с его 
архетипом всеединства был ориентирован на гармонию в мире и в че-
ловеке, на воссоединение личного и сверхличностного начал бытия, 
на пафос универсального синтеза.

Мифологическое сознание как метасодержательная категория 
исследовалась в работах С.С. Аверинцева, М.С. Евзлина, Л. Леви- 
Брюля, А.Ф. Лосева, Е.П. Мелетинского, А.А. Потебни, В.Я. Проппа,  
В.Н. Топорова, О.М. Фрейденберг и др. Речь идет о моделировании 
определенного типа взаимоотношений человека и мира, художника 
и Вселенной. Универсальной формулой таких отношений на рубе-
же веков становится отчуждение. С одной стороны, это отчуждение 
от среды, с другой, — отчуждение от собственного «я». И в том и в 
другом случае реакцией на отчуждение становится попытка рекон-
струировать мир по своим собственным законам. Для М. Цветаевой 
способом «постижения мира» становится «миротворчество» в рамках 
поэтического слова, для В. Маяковского — «жизнетворчество» в рам-
ках реальной жизни и в «самовитом» слове.

Сегодня уже накоплен определенный опыт литературоведческих 
исследований в осмыслении частных проблем мифологического типа 
художественного сознания в поэзии ХХ в., а также создания мифо-
поэтической модели мира отдельными художниками. Этим аспектам 
посвящены работы Н.П. Дмитриевой, М.А. Дмитровской, Г.П.  Ко-
зубовской, Д.М. Магомедовой, А.М. Минаковой, Н.О. Осиповой,  
И.С. Приходько, В.Ю. Прокофьевой, Г.А. Симоновой, С.Л. Слободню-
ка, Н.М. Солнцевой и др.

Мифопоэтическая модель мира предполагает особую связан-
ность, взаимозависимость макрокосма и микрокосма, вселенной и 
человека. Такая модель всегда ориентирована на предельную кос-
мологизированность сущего: все причастно космосу, связано с ним, 
выводимо из него, проверяется и подтверждается через соотнесение 
с космосом.

Представления о неразрывном единстве макрокосма и микро- 
косма — вселенной и человека сложились еще на ранних этапах раз-

1 Бердяев Н.А. Русская идея. — Париж: YMCA-Press, 1971. —  
С. 251—252.



8

вития дофилософского и философского мировоззрения (Пифагор, 
Платон, Плотин и др.). В отечественной науке эта философская про-
блема актуализирована естественным развитием концепции всеедин-
ства (в работах Н. Бердяева, С. Булгакова, В. Иванова, Г. Сковороды, 
В. Соловьева, П. Флоренского и др.).

На рубеже XIX—ХХ вв. обострился интерес к духовной культуре 
античности, древнего Египта, к глубинам герметической мудрости, 
розенкрейцерским идеям. Интерес этот подкреплялся определенной 
целью — познать законы совершенствования человеческой души, че-
ловеческой природы, а через них — законы преображения жизни и 
Космоса. Перенесение человеческих качеств на окружающий мир ста-
вило человека в положение объекта, с помощью которого моделирова-
лись и объяснялись явления социального, природного и космического 
порядка. Человек оказывался в центре мира, становился его «первона-
чалом», связывал все со всем, являлся предпосылкой и условием всех 
происходящих в мире изменений.

В центр Вселенной человек был поставлен практически во всех 
мифологиях, его местоположение означало естественное осознание 
единства человека и мира — единства, заключающегося в изоморфиз-
ме того и другого. Устанавливалось взаимное соответствие между ре-
альностью физической, метафизической и трансцендентной, а также 
между телом, душой и духом.

Философские размышления Гераклита и Пифагора, неотделимые 
от реальности трансцендентной, актуализированы в поэзии начала 
ХХ в. Гераклитов огонь, пифагорово число, рассматриваемые в ка-
честве первоначал мира, обретали мистико-онтологический смысл. 
В философии Платона происходит вычленение метафизической про-
блематики из мистической и одновременное противопоставление ее 
проблематике эмпирической. Идея онтологической тенеобразности, 
иллюзорности эмпирически наблюдаемого мира и человеческого су-
ществования разрабатывалась во многих философски-религиозных 
системах.

Платоновский идеализм, в котором особое место отводилось люб-
ви, состоянию экстаза, учению о «Душе мира», о «музыке сфер», на-
полняющей Вселенную гармонией, был созвучен мечтам и чаяниям 
деятелей русской культуры начала ХХ в. Вселенная представлялась 
целостным организмом, единством трех миров, каждый из которых 



9

выстраивался по аналогии либо с телесной, либо с психической, либо 
с духовной организацией человека. При этом человеческой структуре 
соответствовала космическая. Благодаря такому взгляду на мир лич-
ность по-особенному воспринимала и оценивала себя. Отсюда пред-
ставление о человеке как микрокосме, получившее обоснование в 
античной философии и возродившееся в качестве важного принципа 
в поэзии ХХ в.

Мифологическое мышление моделировало мир по образу и подо-
бию человека. Целостная картина мира обуславливалась единством 
и целостностью человека, его ощущением триединой реальности, ко-
торая являлась для него миром внутренним, внешним, и им самим. 
Человек ощущал себя Вселенной, он в себе ее заключал, заключал в 
«снятом» виде, в виде архетипических образов, которые постоянно 
всплывали на поверхность сознания из подсознания. Архетипические 
образы несли в себе те универсальные смыслы, которыми перепол-
нена трансцендентная реальность, именуемая в различных учениях 
и концепциях то как Бог, то как Космическое сознание, как мир веч-
ных идей (Платон), Абсолютный дух (Гегель), как вселенское семан-
тическое поле (Налимов). Просвечивающиеся сквозь архетипические 
образы смыслы П. Флоренский характеризовал «как отверстия, про-
битые в нашей субъективности»1 — отверстия, через которые в мину-
ты просветления удается заглянуть в небесную «лазурь вечности», то 
есть в трансцендентную реальность.

Наиболее полное выражение символ получает в мифе. Любой миф 
раскрывает в образной форме определенный смысл, до полного его 
исчерпания. Картина эмпирического мира, увиденная сквозь призму 
трансцендентной реальности и воспринятая как отражение этой ре-
альности, рассматривается как телесный образ бестелесного мира. 
Образ этот настолько значимый, что позволяет «увидеть невидимое» 
и «услышать неслышимое». В таком своем новом качестве образ этот 
и актуализирован в эстетике модернизма начала ХХ в.

Миф стал выражением целостного восприятия мира, явленного че-
ловеку непосредственно в его чувствах. А поэтому, как было отмечено 
А. Лосевым, миф нельзя считать ни выдумкой, ни сказкой, ни алле-

1 Флоренский П. Итоги // Эстетические ценности в системе культуры: 
сб. ст. — М.: Ин-т филос. АН СССР, 1986. — С. 125.



10

горией, ни метафорой, хотя все эти элементы в нем присутствуют1. 
Он — явленная человеку непосредственная триединая реальность, 
которая, будучи для него онтологическим основанием, определяет 
всю его специфику. Анализируя «чудо» мифа, А. Лосев отмечал, что 
«решительно все на свете может быть интерпретировано как самое 
настоящее чудо, если только данные вещи и события рассматривать с 
точки зрения изначального блаженно-личностного самоутверждения. 
Ведь во всяком событии такая связь легко может быть установлена.  
И мы часто волей-неволей устанавливает ее, начиная относиться к са-
мым обычным вещам вдруг с какой-то новой точки зрения, трактуя 
их как загадочные, таинственные и пр. Всякий переживал это стран-
ное чувство, когда вдруг становится странным, что люди ходят, едят, 
спят, родятся, умирают, ссорятся, любят и пр., когда вдруг все это оце-
нивается с точки зрения какого-то другого, забытого и поруганного 
бытия, когда вся жизнь предстает вдруг как бесконечный символ, как 
сложнейший миф, как поразительное чудо. Чудесен сам механизм, ми-
фически-чудесны самые «законы природы». Не нужно ничего специ-
ально странного и страшного, ничего особенно необычного, особенно 
сильного, могущественного, специально сказочного, чтобы осуще-
ствилось это мифическое сознание и была оценена чудесная сторона 
жизни»2.

С точки зрения мифологического сознания все в равной степени 
чудесно, по Лосеву, «каждая вещь существует лишь как модус той или 
другой стороны в упомянутом личностном бытии, и велика и мелка 
она в силу того, чего модусом она является. Это приводит будто бы 
к разной чудесности эмпирического бытия. На самом же деле совер-
шенно ясно, что чудесность, как таковая, совершенно одинакова везде 
и что различен лишь ее объект. Весь мир и все его составные эле-
менты, и все живое и все неживое, одинаково суть миф и одинаково 
суть чудо»3. Синкретически все способы познания мира соединяют-
ся в мифе, миф, таким образом, конструирует все возможные модели 
мира, является непосредственным усмотрением истины, проникнове-
нием в сущность вещей.

1 Лосев А.Ф. Философия. Мифология. Культура. — М.: Политиздат, 1991. —  
С. 159.

2 Там же.
3 Там же. — С. 160.



11

«Мифологическое мышление на известной степени развития —  
единственно возможное, необходимое, разумное, — утверждал 
А.А.  Потебня, — оно свойственно не одному какому-либо времени, 
а людям всех времен, стоящим на известной степени развития мыс-
ли; оно формально, то есть не исключает никакого содержания: ни 
религиозного, ни философского и научного»1. А.Н. Афанасьев считал, 
что мифологическое сознание рассматривает космогонический миф 
как модель для любого творчества, в том числе и творчества поэтиче-
ского. Миф соединяет в себе черты уникальности и вневременности, 
традиционности и трансцендентности.

Мифологическое сознание, как способ «освоения мира», рас-
сматривается в работах современного исследователя В.М. Пивоева, 
который вслед за своими предшественниками (А.Н. Афанасьевым,  
А.Ф. Лосевым, Д.Е. Максимовым и др.) утверждал, что мифологиче-
ское начало не сводится к мифологической тематике, а возникает в 
процессе диалектического взаимодействия фольклорно-мифологиче-
ской традиции и индивидуальной авторско-исполнительской интен-
ции, в процессе «применения» архетипических представлений к ак-
туальным историческим и бытовым ситуациям2. В творчестве поэтов 
Серебряного века мифопоэтическое начало проявилось в полной мере, 
отражая развитие фундаментальных мировоззренческих концепций.

Огромное влияние на художественно-философские искания по-
этов Серебряного века оказали идеи русского космизма С. Булгакова, 
В. Иванова, Г. Сковороды, В. Соловьева, Н. Федорова, П. Флоренского. 
Идеи русского космизма, проникающие в духовную жизнь и искус-
ство Серебряного века актуализировали мифопоэтическое сознание 
с его идеей всеединства, параллелизмом «большого» и «малого» про-
странства, относительностью пространственно-временных ориенти-
ров, сакрализаций всех явлений культурной и социальной жизни.

Глубокие прозрения открывались поэтам Серебряного века в фи-
лософских идеях антропологизма Г. Сковороды. Человек у Г. Сково-
роды — Микрокосм, «единственная истинная жизнь — человеческое 

1 Потебня А.А. О мифическом значении некоторых обрядов и поверий. —  
М.: Университетская типография, 1865. — С. 260.

2 Пивоев В.М. Мифологическое сознание как способ освоения мира. — 
Петрозаводск: Карелия, 1991. — 111 с.



12

сердце — есть инструмент этого познания»1. Исходя из учения об ан-
тропологическом критерии высшей истины, философ проповедовал 
художественный образ как путь к истинному познанию, к живой свя-
зи бытия и его скрытой сущности. Г. Сковорода говорил о символиче-
ской природе Библии, «открывающей в нашем грубом практическом 
разуме второй разум, тонкий, созерцательный, окрыленный»2. Благо-
даря символам Библии, — полагал философ, — «человек, проника-
ющий в глубины двойственной природы и охваченный стремлением 
узреть свою истинную идею Бога, ощущает всю силу божественного 
Эроса»3.

Сковорода исповедовал двойственность мира — видимую и не-
видимую сущность его. Философу принадлежит мысль о всеобщем 
воскресении человека и мира. И это не просто человеческое, а косми-
ческое воскресение и преображение. «Царица небесная отворяет врата 
небесных покоев божественной мудрости ради чуда воскресения все-
го мира»4, — пророчествовал Сковорода.

О диалектическом единстве Макрокосма и Микрокосма писал 
С. Булгаков, и в этом единстве ему всегда виделся приоритет Чело-
века во всех его проявлениях, включая его Слово и Имя. Словотвор-
чество рассматривалось философом как космический процесс, ибо 
слово по природе и сущности своей содержит в себе энергию Мира. 
«Когда Человек говорит, то слово принадлежит ему как Микрокосму 
и как Человеку, интегральной части этого Мира. Через Микрокосм 
говорит Космос»5. Космический характер носит уже сам акт наиме-
нования: в них алгебраизируется и химизируется Космос. Подчерки-
вая единство Макрокосма и Микрокосма и увязывая его концепцией 
Всеединства, С. Булгаков утверждал, что «человек в своей причаст-
ности Человеку небесному объемлет в себе все в положительном 
всеединстве. Он есть организованное ВСЕ или Всеорганизм... Че-
ловек есть Логос Вселенной, в котором она себя сознает. Как мета-

1 См.: Лосев А.Ф. Философия. Мифология. Культура. — М.: Политиздат, 
1991. — С. 217.

2 Там же.
3 Эрн В. Г.С. Сковорода. Жизнь и учение. — М.: Путь, 1912. — 342 с.
4 См.: Там же.
5 Булгаков С.Н. Свет невечерний: Созерцания и умозрения. — М.: Респу-

блика, 1994. — С. 248—249.



13

физический центр мироздания, как всеорганизм, человек в каком-
то смысле есть это все, ему подвластное, имеет это все, знает это  
все»1.

О космической природе человека писали Н. Бердяев, В. Иванов, 
В. Соловьев, П. Флоренский и др. «Человек как Микрокосм — основ-
ная истина познания человека»2, — утверждал Н. Бердяев. Человек 
постоянно стремится упорядочить универсальные законы природы, 
но в постоянной борьбе с Мировой душой он терпит фиаско, оказыва-
ется побежденным. Слияние с космической жизнью не освобождает 
личность, а уничтожает ее. Отношение Человека к Миру определяется 
тем, что, будучи Микрокосмом, он заключает в себе сам Космос и его 
историю. Человек, — по Н. Бердяеву, не может быть частью чего-то, 
он всегда целое. Двойственность отношений Человека и Мира заклю-
чается в том, что Человек занимает место над Миром, а Мир над Че-
ловеком. Центральное же положение Человека в Мире определяется 
его духом3.

П. Флоренский же полагал, что ничто не мешает объявить в обрат-
ном порядке: Человека — Макрокосмом, а Природу — Микрокосмом. 
Раз Человек, как и природа бесконечен, как часть природы, он может 
быть равномощен со своим целым. Человек и Мир могут быть частями 
друг друга, более того — частями самих себя. Человек — в Мире, но 
Человек так же сложен, как и Мир. Мир — в Человеке, но и Мир так 
же сложен, как Человек. И хотя Человек есть сумма Мира, — по Фло-
ренскому, — сокращенный конспект его, по такому конспекту легче 
постигать историю Мира и его законы4. П. Флоренский иллюстрирует 
данную мысль многочисленными ссылками на афанасьевские «По-
этические воззрения славян на природу», древнерусские трактаты и 
апокрифы, где Земля представляется исполинским живым существом. 

1 Булгаков С.Н. Свет невечерний: Созерцания и умозрения. — М.: Респу-
блика, 1994. — С. 248—249.

2 Бердяев Н. Человек. Микрокосм и Макрокосм // Бердяев Н. Философия 
творчества, культуры и искусства: в 2 т. — М.: Искусство, 1994. — Т. I. —  
С. 77—108.

3 Там же.
4 Флоренский П.А. Макрокосм и Микрокосм. Оправдание космоса. —  

СПб.: Изд-во Русского Христианского Гуманитарного ин-та, 1994. —  
С. 184—185.



14

Мир как Большой Человек — одна из самых распространенных мифо-
логем человечества во все времена — станет мифологемой-доминан-
той в творчестве В. Маяковского.

П. Флоренскому принадлежит заслуга в решении одной из актуаль-
ных проблем художественного творчества в области «перспективы». 
«Все земные события по закону обратной перспективы изображают-
ся с точки зрения Вечного»1, — писал П. Флоренский. Поэтому то, 
что открывается непосредственно перед взором человека, его земная 
жизнь, не являются центром событий, единственной точкой отсчета. 
В способе такого мировосприятия стоит не земная система координат, 
а духовная, вечная. Все земное подчинено небесному — и только че-
рез небесное и воспринимается. Тайной небесного, вечного, «горнего» 
поверяются все поступки героев М. Цветаевой.

Истинной загадкой для Человека, — считал Вл. Соловьев, — явля-
ется Мир действительный, фактический, однако осуществление До-
бра, Истины и Красоты возможно только в Мире идеальной полноты, 
в Мире Божественном. Проблемой для человеческого разума стано-
вится выведение природного Мира явлений из Мира божественной 
сущности. Это выведение было бы задачей неисполнимой, если бы не 
существовало нечто связующее их, одинаково принадлежащее тому и 
другому, а потому служащее переходом между ними2. Человек и есть, —  
по Соловьеву, — связующее звено между божественным и природным 
Миром. Он совмещает в себе всевозможные противоположности, сво-
дящиеся к одной великой противоположности безусловного и услов-
ного, абсолютной сущности и преходящих явлений.

Каждый человек своей глубочайшей сущностью коренится в веч-
ном мире, он — необходимое и незаменимое звено в абсолютном 
целом. Именно это и оправдывает допущение двух великих истин: 
человеческой свободы и человеческого бессмертия. Несовершенство 
природного Мира Вл. Соловьев видит в самоутверждении и эгоизме, 
которые присущи всему, что составляет природу, поэтому зло есть 
общее свойство природы. А отсюда исключительное значение прида-
валось всеобщей любви в его философии как высшей истины и жи-

1 Флоренский П.А. Обратная перспектива // Флоренский П.А. Соч.:  
в 4 т. — Т. 3 (1). — М.: Мысль, 1999. — С. 46—98. 

2 Соловьев В.С. Чтение о Богочеловечестве // Соловьев В.С. Соч.: в 2 т. — 
М.: Мысль, 1989. — Т. 2. — С. 112—113.



15

вой силы, помогающей человеку преодолеть свою отчужденность от 
человечества, дающей способность стать частью всеединого целого.  
В качестве одного из главных принципов, управляющих Мирозда-
нием, трактовалась любовь в поэзии Серебряного века, любовь как 
начало преображения мира, как творчество, как высшее проявление 
человеческого духа и точка отсчета всех ценностей.

В поэзии модернизма актуализированы и эсхатологические идеи  
Вл. Соловьева, явившиеся переосмыслением евангельского Открове-
ния Иоанна. В «Краткой повести об антихристе» заключена квинтэссен-
ция его философских взглядов в последние годы жизни: «...несомненно, 
что то антихристианство, которое по библейскому воззрению —  
и ветхозаветному, и новозаветному — обозначает собою последний 
акт исторической трагедии... будет не простое неверие, или отрица-
ние христианства, или материализм и тому подобное, а... это будет 
религиозное самозванство, когда имя Христово присвоят себе такие 
силы в человечестве, которые на деле и по существу чужды и прямо 
враждебны Христу и Духу Его»1.

В истории главного персонажа своей повести Вл. Соловьев пред-
рекает трагические сценарии в судьбах человечества. Он пишет о 
вере без любви, когда объектом любви является не Бог, а собствен-
ное «я». «Омраченный самолюбием», человек подменяет в своем со-
знании Христа самим собой и начинает воспринимать Спасителя как 
своего предтечу, и, в конечном счете, себя, пришедшего вторым, вос-
принимает как истинного Спасителя. А отсюда и подмена: «все, что 
сказано в Евангелии о втором пришествии, объясняя это пришествие 
не как возвращение того же Христа, а как замещение предваритель-
ного Христа окончательным, то есть им самим»2. Сочинение героя  
Вл. Соловьева «Открытый путь к вселенскому миру и благоденствию» 
в определенном смысле предвосхищает «Тринадцатого апостола»  
В. Маяковского.

Говоря о «пророчествах» Вл. Соловьева, современный исследо-
ватель модернизма В. Сарычев писал: «Труд героя “Повести” — не 
что иное, как “евангелие” от сверхчеловека (человекобога), и Вл. Со-
ловьев — философ “всеединства”, борец с “отвлеченными началами” 

1 Соловьев В.С. Собр. соч.: в 10 т. — СПб.: Просвещение, 1911—1913. —  
Т. 10. — С. 162.

2 Там же. — С. 198.



16

за “цельное знание”, беспощадно разоблачает мнимый универсализм 
его идей, показывая, что в их основе лежит стремление к дальнейшей 
дифференциации, желание утвердиться в своей особенности и исклю-
чительности. Симптомом подобного неблагополучия, грозящего ката-
строфой центральной, по мнению Вл. Соловьева, мысли христианства 
о синтезе духовного и материального начал, философ считает матери-
алистический иллюзионизм, насаждаемый повсюду этим “грядущим 
человеком”»1.

Особое место в разработке космогонической концепции принадле-
жит Н. Федорову. Космос Н. Федорова — христианский космос. Он за-
дан изначально, нынешнее же состояние Мира, по оценке Федорова, —  
это беспорядок и хаос, мир неразумия. Изначальный мир, судя по 
его Творцу, был миром совершенным, Миром чистоты и невинности. 
Отношения первых людей к Миру были подобны тому отношению,  
«в коем находится ребенок к своим органам, которыми он еще не вла-
деет, не научился еще управлять ими»2. Считая человека сверхпри-
родным существом, Н. Федоров признает необходимость разумной 
регуляции природных процессов.

Н. Федоров поставил под вопрос безусловность самой смерти, 
смерть воспринималась им как явление, которое должно стать пред-
метом всеобщего, всестороннего и самого исчерпывающего исследо-
вания. Духовно-нравственный импульс для общего дела воскрешения 
Н. Федоров искал в Библии. Смелость замысла Н. Федорова заключа-
лась в том, что воскрешал не Бог, а Человек, тогда как традиционное 
христианство делает акцент на возможности преображения телесно-
сти в воскрешении.

Н. Федоров полагал, что в Ветхом Завете сокрыты две великих ис-
тины: признание Бога отцов единственным Богом, то есть отрицание 
других богов и соблюдение пятой заповеди — необходимость почи-
тать родителей. Именно эти два положения и привели к главной запо-
веди христианства — всеобщему воскрешению.

Важнейшим мотивом космогонических представлений Н. Федоро-
ва был мотив дела, воплощение христианского дела в рукотворную 
реальность. Космос в федоровском проекте становится «хозяйством», 

1 Сарычев В.А. Эстетика русского модернизма. Проблема «жизнетвор-
чества». — Воронеж: Изд-во Воронежского ун-та, 1991. — С. 20.

2 Федоров Н. Сочинения — М.: Мысль, 1982. — С. 422.



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016645/



