
Введение 

Специфика языковой и культурной ситуации 30–40-х гг. 
XIX в. во многом обусловлена дискуссией славянофилов и за-
падников. Лингвистические и экстралингвистические фак-
торы влияют на формирование общественно-политической 
и языковой. ситуации. Период в целом характеризуется 
внутренней амбивалентностью, противоречивостью с точки 
зрения культуры и идеологии. В идеологическом славяно-
фильско-западническом дискурсе одинаково важными явля-
ются как тексты антагонистов, так и контекст, в котором они 
создавались. Особенностью дискуссии являлось то, что, 
например, литературные и лингвистические проблемы об-
суждались в контексте философских, социальных и идеоло-
гических установок, при этом идеология, являясь областью 
духовной культуры в этих спорах предстает как синтез эсте-
тических, религиозных, научных и лингвистических пред-
ставлений.  

Средством выражения этих представлений, идеологиче-
ских образов, смыслов и ценностей является язык, в котором 
образуются слова-идеологемы, а идеология как система взгля-
дов общественно-политического, исторического характера 
определяет отношение ко всем другим областям жизни. На 
языковые средства реализации в идеологическом дискурсе, 
т. е. идеологемы, важное влияние оказывает состязательность, 
когда в обязательном порядке присутствуют силы противо-
стояния, стремящиеся достичь превосходства со своей сто-
роны в решении какого-либо вопроса. Именно таков характер 
полемики между славянофилами и западниками. 



4 

1. Основные понятия исследования 

1.1. Дискурс 

Определений понятия дискурс в гуманитарной науке 
достаточно много, и однозначного его понимания не суще-
ствует, поскольку его используют исследователи разных 
направлений. Как отмечает М. Л. Макаров, «широкое упо-
требление дискурса как родовой категории по отношению 
к понятиям речь, текст, диалог сегодня все чаще встречается 
в лингвистической литературе, в то время как в философской, 
социологической или психологической терминологии оно 
уже стало нормой» [Макаров 2003, с. 50]. Если коротко обоб-
щить становление термина, то можно заметить, что семанти-
ческое развитие меняется от первоначального значения «речь, 
диалог, беседа» до почти синонимичного с понятием «текст». 
Термин продолжает оставаться многозначным, о чем еще 
в 70-х гг. XX в. писала Т. М. Николаева: «Дискурс — много-
значный термин лингвистики текста, употребляемый рядом 
авторов в значениях, почти омонимичных. Важнейшие из 
них: 1) связный текст; 2) устно-разговорная форма текста; 
3) диалог; 4) группа высказываний, связанных между собой по 
смыслу; 5) речевое произведение как данность — письменная 
или устная» [Николаева 1978, с. 467]. Таким образом, дискурс 
отождествляется с речью или речевой коммуникацией. 

Во французской традиции под дискурсом понимается не-
кое «гетерогенное единство, реализующееся либо в виде устной 
речи как результат взаимодействия коммуникантов в некотором 
социокультурном контексте, либо в виде письменного текста 
в разных его аспектах» [Рыжкова 2007, с. 166]. В. Е. Чернявская 
предлагает одно из возможных толкований дискурса в связи 
с понятием «текст»: «Дискурс… обозначает текст в неразрывной 
связи с ситуативным контекстом, определяющим все то, что  
существенно для порождения данного высказывания/текста, 
в связи с системой коммуникативно-прагматических и ко-
гнитивных целеустановок автора, взаимодействующего 



5 

с адресатом» [Чернявская 2014, с. 104]. И. Г. Атрощенко, про-
анализировав определения понятия дискурс в современной 
лингвистике, главное внимание уделяет определениям 
в русле коммуникативно-деятельностного подхода и отме-
чает наиболее важные постулаты этого направления в опреде-
лении дискурса: письменный или речевой вербальный 
продукт коммуникативного действия; сложное коммуника-
тивное явление, включающее наряду с текстами внеязыковые 
факторы; связный текст в совокупности с экстралингвистиче-
скими, прагматическими и другими факторами; дискурс осу-
ществляется в определенном коммуникативном пространстве 
[см. Атрощенко 2015, с. 29]. Определение дискурса Т. ван Дей-
ком гораздо шире и с современной точки зрения адекватно от-
ражает сложившуюся традицию употребления термина: 
«…дискурс — это сложное коммуникативное явление, вклю-
чающее, кроме текста, еще и экстралингвистические факторы 
(знание о мире, установки, цели, адресанта), необходимые для 
понимания текста» [Ван Дейк 1989, с. 7]. Это определение 
поддерживается многими исследователями, и, например, 
М. Л. Макаров считает, что оно удобно тем, в нем «подчерки-
вается обобщающий характер понятия дискурс, снимается 
всякая ограниченность признаками монологический/диало-
гический/устный/письменный» [Макаров 2003, с. 59]. 

На наш взгляд, такое определение важно для разграни-
чения синхронии и диахронии в понимании дискурса: 
в диахронии непосредственное устное речевое общение 
исключается; дискурс исторической эпохи может быть пред-
ставлен только письменными текстами разного типа: жур-
нальная статья, художественное произведение, переписка, 
дневники и т. п. При этом каждый текст существует в кон-
кретном социальном, историческом и идеологическом кон-
тексте. То есть текст как определенное высказывание 
определяется социально-историческими условиями, в кото-
рых возникает. В соответствии с этим, слова, употребляемые 
в одном конкретно-историческом дискурсе, могут изменить 
значение или оттенки значений: утратить одни и приобрести 



6 

другие в зависимости от позиции того, кто их употребляет. 
Впрочем, и в пределах одного дискурса одни и те же слова 
в разных текстах, продуцированных разными авторами, могут 
переживать сходные процессы. Безусловно, между авторами 
диалог существует; если они встраиваются в общую полемику 
сторонников разных взглядов, эти тексты воспринимались 
именно как диалог, провокация к ответу, оппоненты изна-
чально знают, к какой идеологической группе автор принад-
лежит. «Речь или дискурс могут быть описаны как диалог — 
перекличка разных голосов» [Бахтин 1979, с. 310]. Мы вынуж-
дены в определенной степени ретроспективно объединять 
тексты эпохи 30–40-х гг. XIX в. в единый дискурс. 

Лексикографическое описание понятия достаточно од-
нообразно. См., например: «ДИСКУРС, -а; м. [от лат. 
discursus — речь, разговор]. 1. Лингв., психол. Беседа, текст; 
речевая деятельность (как объект лингвистического исследо-
вания). Анализ дискурса. Подменить тему дискурса. // Основное 
содержание текста, речевого акта. Д. разговора сводился к просьбе 
о помощи. 2. Филос. Рассуждение, обладающее понятийной 
и логической связанностью причин и следствий» [БТС].  

В гуманитарных науках предлагаются для анализа раз-
личные виды дискурса: политический, советский, тоталитар-
ный, юридический, идеологический и т. п. Г. Ч. Гусейнов 
определяет, например, идеологический дискурс следующим 
образом: «Дискурс — открытый тип социальной коммуника-
ции, или способ словесно-символического обмена, при кото-
ром носители языка, без предварительных условий 
погруженные в поток свободно обращаемых знаний и пред-
ставлений, подвергают постоянной переналадке (“пере-
стройке”, “критике”) общую картину мира» [Гусейнов 2004, 
с. 13]. В политической науке понятием «дискурс» обознача-
ется реальное сосуществование и постоянное взаимодействие 
разнообразных идеологических течений. А. П. Чудинов, го-
воря о политических текстах, считает основополагающим в их 
анализе дискурсивный подход. «Это означает, что каждый 
конкретный текст рассматривается в контексте политической 



7 

ситуации, в которой он создан, в его соотношении с другими 
текстами, с учетом целевых установок, политических взглядов 
и личностных качеств автора, специфики восприятия этого 
текста различными людьми» [Чудинов 2007, с. 7–8]. А много-
образие общественной жизни приводит к тому, что в содержа-
ние любого дискурса не имеет границ: «Дискурс не имеет 
завершенной формы и четких границ, поэтому происходят 
регулярное расширение его текстового пространства и фор-
мирование дополнительного контекстного знания (его изме-
нение и модификация)» [Туманова 2023, с. 927]. В него могут 
входить не только тексты политического или идеологического 
характера, но и другие тексты, «содержание которых учиты-
вается автором и адресатом… текста, политические взгляды 
автора и его задачи при создании текста, представление ав-
тора об адресате, политическая ситуация, в которой создается 
и “живет” данный текст» [Чудинов 2007, с. 41]. Конкретная 
разновидность дискурса обычно характеризуется набором 
определенных черт: языковых средств, стилистикой их ис-
пользования; но, кроме того, еще и тем, что как бы окружает 
дискурс, общий культурный фон его репрезентации: тема-
тика, авторская позиция, принадлежность автора к опреде-
ленной социальной или идеологической группе, состояние 
общества, наличие или отсутствие цензуры и т. д. Другими 
словами, любой вид дискурса можно понимать как текст или 
совокупность текстов одной тематики, т. е. как продукт ком-
муникативной деятельности.  

1.2. Идеологический дискурс 

Слово идея появляется в русском языке в начале 
XVIII века [см., например: Черных I, с. 336], постепенно порож-
дая круг однокоренных слов. Идеология появляется впервые 
у Яновского: «Идеологiя, Гр. реч. Метаф. Разсужденiе, слово 
о идеяхъ. Идеологъ. Занимающiйся наукой о идеяхъ. Идея, Гр. 
Представленiе какой-либо вещи, дѣйствiя или предмета въ 
умѣ» [Яновский I, стлб. 804]. Затем слово отражено в СРЦЯ 



8 

1847 года, но с тем же значением, имеющим помету метаф. 
[СРЦЯ, II, с. 101]. Ю. С. Сорокин отмечал, что слово идеология 
в значении «умозрительная философия», «метафизика» упо-
требляется достаточно долго, и приводит примеры из Гер-
цена и Одоевского: «Тучков чрезвычайно интересный 
человек, с необыкновенно развитым практическим умом. 
У нас это большая редкость, — мы или животные или идео-
логи, как и аз грешный <…>. Эти люди были признаны за 
вредных мечтателей, за идеологов» [Сорокин 1965, с. 77]. По 
его мнению, современное значение у слов идеология, идео-
лог формируется лишь к концу XIX в. [см. там же]. Современ-
ное значение см., например, в «Новейшем философском 
словаре»: «Идеология — понятие, посредством которого тра-
диционно обозначается совокупность идей, мифов, преда-
ний, политических лозунгов, программных документов 
партий, философских концепций» [Новейший философ-
ский словарь 2003]. По мнению М. М. Бахтина, идеология 
представляет собой область всей духовной, мыслительной 
жизни, которая реализуется в «идеологических продуктах», 
или «продуктах идеологического творчества», которыми яв-
ляются произведения искусства, научные сочинения, рели-
гиозные символы и обряды и т. д. [Бахтин 1998, с. 110]. 
Идеология в данном случае — это состояние сознания,  
отраженное в общественном учении, которое обычно пред-
полагает непогрешимость собственных представлений 
и убеждений. 

Языковое сообщество обычно неоднородно как по 
уровню владения общенациональным языком, так и по идео-
логическим взглядам. Идеологическая неоднородность нахо-
дит отражение в языке и способствует его идеологической 
дифференциации. М. М. Бахтин утверждал, что «Мировоз-
зрения, верования, даже зыбкие идеологические настроения 
даны не внутри, не в головах и не в “душах” людей. Они  
становятся идеологической действительностью, только осу-
ществляясь в словах, в действиях, в одежде, в манерах, в орга-
низациях людей и вещей, одним словом, в каком-либо 



9 

определенном знаковом материале» [Там же, с. 114.]. Идея — 
это содержание, а слова — форма его выражения.  

К пониманию идеологического дискурса наиболее 
близким оказывается определение дискурса как «воплощен-
ные в речи мироощущение и жизненная позиция» [Жолков-
ский 1995, с. 190]. Идеологический дискурс охватывает 
различного рода речевые произведения и направлен на ре-
презентацию и отстаивание той или иной позиции, точки зре-
ния, поэтому его важнейшим признаком является полемика. 
Справедливо замечание Татьяны Воеводиной: «Идеология, 
как и религия, отвечает на вопрос: кто мы такие, кто наши 
враги и друзья, кто наши герои и мученики за веру» [https:// 
lgz.ru/article/-18-6461-07-05-2014/svobodnoe-pole-ideologii]. 

Идеологический дискурс относится к так называемым 
институциональным его видам. Основную характеристику ин-
ституционального дискурса определила Е. И. Шейгал. По ее 
мнению, институциональный дискурс воплощает в себе языко-
вую систему, речевую деятельность и текстовые формы, где 
язык представляется как абстрактная система знаков, которая 
находит свое выражение в дискурсивной практике. «Политиче-
ский, педагогический, религиозный, научный, юридический 
и другие виды институционального дискурса привлекают 
к себе внимание исследователей, поскольку в этой исследова-
тельской парадигме на первый план выдвигаются не внутри-
системные языковые отношения, а характеристики языковой 
личности как носителя соответствующей культуры и ста-
тусно-ролевых отношений» [Шейгал 2004, с. 2]. Формирова-
ние понятия «идеологический дискурс» рассматривается 
С. И. Репко: «1) категории “идеологический дискурс” не 
могло существовать до 1799 года, когда французский фило-
соф А. Дестют де Траси придумал слово “идеология”; 2) в пер-
вой половине ХХ века понятие “идеологический дискурс” 
именовали фразеологической единицей “идеологическая 
борьба” или словом “пропаганда”; 3) в первой четверти 
XXI века два разных определения политического и идеологиче-
ского дискурса совпадали по сфере этого явления, поскольку 



10 

политики в риторике всегда используют лексику, означаю-
щую идеалы, ценности, принципы своей партии» [Репко 2023, 
с. 14]. В. М. Потомкина и О. И. Калинин, сравнивая полити-
ческий и идеологический дискурс, приходят к мысли о выде-
лении гибридного политико-идеологического дискурса, 
поскольку «политико-идеологический дискурс интерпрети-
руется как символически-знаковая форма коммуникации, 
направленная на создание и воспроизводство разнообразных 
идей, образов, значений, ценностей и их интерпретаций» 
[Потомкина, Калинин 2025, с. 111].  

Частная корреляция языка и идеологии отражает  
социальный характер взаимоотношений языка и культуры. 
Социальная дифференциация языка отражается в его идео-
логической дифференциации, которая возникает как ре-
зультат влияния идеологии на лексико-семантическую 
систему и сопровождается социальной оценочностью. При этом 
идеологическая оценочность накладывается на социальную 
и перекрывает ее, а границы идеологической дифференциации 
языка могут не совпадать с социальной дифференциацией.  
Другими словами, духовная культура не только социальна, но 
и идеологична по своей природе. Идеологию можно понимать 
не только как «систему взглядов и идей, в которой осознаются 
и оцениваются отношения людей к действительности и друг 
к другу, социальные проблемы и конфликты, а также содер-
жатся цели (программы) социальной деятельности, направ-
ленной на закрепление или изменение (развитие) данных 
общественных отношений» [ФЭС 1993, с. 206], но и более ши-
роко. Идеология представляет собой область всей духовной, 
мыслительной жизни, которая реализуется в «идеологических 
продуктах», или «продуктах идеологического творчества», ко-
торыми являются произведения искусства, научные сочине-
ния, религиозные символы и обряды [см.: Бахтин 1998, с. 110]. 
Идеологическая неоднородность языкового сообщества нахо-
дит отражение в языке и способствует идеологической диф-
ференциации языка. Как заметил В. Г. Белинский, «над 
обществом имеют прочную власть только идеи, а не слова» 
[Белинский VI, с. 326]. Идеология в данном случае — это 



11 

состояние сознания, претендующего на научность обществен-
ного учения, которое предполагает непогрешимость собствен-
ных представлений и убеждений. Идея — это содержание, 
а слова — форма ее выражения.  

В лексике влияние идеологии сказывается на таких про-
цессах, как заимствования, интенсивность неологии, измене-
ние лексической сочетаемости слов, их терминологизация 
и использование некоторых из идеологически маркирован-
ных единиц в качестве символов и знаков идеологической 
борьбы. Развитие философских концепций требует разра-
ботки теоретического аппарата, дифференциации и конкре-
тизации лексических значений. Исторические процессы, 
характеризующиеся бурным развитием идеологической 
сферы существования общества, сопровождаются серьезными 
сдвигами в нормативно-стилистическом укладе языков: новые 
идеологии обычно развиваются представителями новых, или 
ранее пассивных социальных слоев. Например, в 30–40-х гг. 
XIX в. формирующаяся разночинская культура в значитель-
ной степени способствует развитию революционно-демокра-
тической идеологии в обществе.  

Средством выражения идеологических образов, смыс-
лов и ценностей является язык. Связь идеологии и языка 
может проявляться двояко. Во-первых, в образовании слов-
идеологем, а во-вторых, — идеология, т. е. некая система 
взглядов общественно-политического, исторического харак-
тера определяет отношение к национальному языку (его со-
ставу, свойствам, формам существования и т. д.). На языковые 
средства реализации в идеологическом дискурсе важное вли-
яние оказывает состязательность, когда в обязательном по-
рядке присутствуют силы противостояния, стремящиеся 
достичь превосходства со своей стороны в решении какого-
либо вопроса. 

1.3. Идеологема 

Следует сразу оговориться, что в данном исследовании 
под идеологемой понимается не идея или комплекс взглядов, 



12 

а конкретная лексема, употребляемая преимущественно 
в идеологическом дискурсе и обладающая ярко выраженной 
идеологической коннотацией. Впрочем, М. М. Бахтин, пони-
мал под идеологией область конкретной культуры в единстве 
эстетических, религиозных, научных, правовых представле-
ний. «Идеология», по его мнению, связана с основной идеей 
(комплексом идей), мыслью, постулатом, содержанием духов-
ной культуры; «идеологемой» может быть «слово, звук, жест, 
комбинация масс, линий, красок, живых тел и пр.» [Бахтин 
1998, с. 118]. 

В противоположность лексикографическим дефини-
циям, ср., например: «ИДЕОЛОГЕМА, -ы; ж. [от греч. idea — 
понятие и agein — вести]. Основная мысль, наиболее полно 
выражающая содержание той или иной системы взглядов. Со-
циальные, политические идеологемы» [БТС]. 

Социальная дифференциация, предопределенная анта-
гонистическими идеологиями, ведет к дифференциации 
языка как отражения социальных взаимоотношений носите-
лей разных идеологий, т. е. приобретает языковые средства 
выражения этого антагонизма. «Какое смешение языков должно 
у нас владычествовать в сфере литературных доктрин, си-
стем, убеждений, понятий, мнений!» — писал В. Г. Белинский, 
оценивая постоянное столкновение представителей различ-
ных школ и эпох [Белинский X, с. 165]. Система исповедуемых 
ценностей, которая актуализирует в каждом дискурсе соот-
ветствующие идеологемы, формирует языковое сообщество.  

При этом в разных дискурсах могут использоваться 
одни и те же лексемы, получающие разную семантику, соци-
альную маркированность и идеологическую оценочность 
(например, народность). Кроме того, оценочность развивается 
у нейтральных слов, и она различна в зависимости от идеоло-
гии, за счет чего происходит расширение значений слов: 
«Объектом социальной, идеологической оценки в потенции 
может быть любое понятие и явление общественной жизни» 
[Голованевский 1995, с. 123], по-разному трактуемое идеоло-
гами различных социальных или идеологических групп. 



13 

Идеология является доминантой социолингвистических уста-
новок носителей языка, или языковой политики, направлений 
тех или иных языковых реформ, представлений о правиль-
ности, престижности как языковых систем в целом, так и от-
дельных их элементов: «Рассматривая проблему “язык 
и идеология”, следует различать два аспекта анализа: с од-
ной стороны, язык — средство выражения, передачи любой 
идеологии как философской политической теории — особая 
проблема. С другой стороны, — язык — сам объект идеоло-
гической борьбы» [Дешериев 1972, с. 425–426], а споры 
о языке являются неотъемлемой частью этноязыкового созна-
ния. Реакция на языковые изменения, определяемые во мно-
гом внутренними законами развития «естественного» языка, 
свидетельствует об активизации этнокультурных процессов. 

«Одним из ключевых вопросов политической лингви-
стики является проблема выделения идеологизированного 
компонента в структуре политических единиц. Сегодня 
лингвисты признают тот факт, что в семантику обще-
ственно-политического слова входит идеологический компо-
нент, влияющий на семантику слова» [Бантышева 2007, с. 18]. 

В русистике вслед за А. Нойбертом, идеологема опреде-
ляется как «лингвистический инвариант с социальной реле-
вантностью» [см.: Крючкова 1975, c. 20]. Понятие идеологемы 
разрабатывается в работах Н. А. Купиной, которая отмечает, 
что «идеологизация слов» происходит с помощью догматиче-
ских добавок: на традиционную семантику слова искус-
ственно накладываются идеологические смыслы [Купина 
1999, с. 14]. Еще В. В. Виноградов писал, что «в некоторых се-
мантических группах отдельные, наиболее семантически ве-
сомые слова выступают в качестве семантических центров, 
вокруг которых группируются целые ряды слов и понятий» 
и иногда они «выражают основные, “боевые” понятия той или 
иной эпохи» [Виноградов 1994, с. 990]. Другими словами, ста-
новятся идеологемами, которые употребляются для обозначе-
ния идеологизированного смысла, передающего сущностные 
понятия определенного дискурса, в нашем случае дискурса, 



14 

который отражает формирование в России идеологий славя-
нофильства и западничества. Идеологемы оказываются свое-
образными «парольными словами», которые отсылают «к 
ценностному тезаурусу того или иного группового субъекта 
политики» [Шейгал 2004, с. 227]. При таком толковании идео-
логема — это слово или составное наименование, в семантике 
которого есть идеологический компонент, а каждая идеоло-
гия формирует свое «языковое поле», состоящее из набора 
идеологем.  

Таким образом, идеологемы как символы или маркеры 
приобретают значимость в конкретном контексте идеологиче-
ского дискурса, а маркером «слово делает именно идеологиче-
ская установка — оценка политического противника с позиций 
своей группы “наш — не наш”» [Шейгал 2004, с. 132]. Струк-
тура идеологемы основывается на фундаментальных оппози-
циях: свое ~ чужое, старое ~ новое, а «семантика знака в языке 
идеологии исчерпывается прагматикой» [Гусейнов 2004, с. 28]. 
Идеологема является знаком, отсылающим к определенному 
идеологическому дискурсу. Другими словами, идеологема 
нацелена на то, чтобы маркировать ту или иную идеологию, 
а не объяснить ее сущность; идеологема воспринимается не 
с точки зрения ее словарного значения, эксплицитного 
смысла, а с точки зрения того, что вызвано ассоциациями и до-
полнительными коннотациями. При этом ни западников, ни 
славянофилов не интересуют объяснения (толкования) тех 
или иных парольных слов, они лишь используют понятный 
единомышленникам маркер, ярлык. 

Идеологема, употребленная в речи, отсылает к тому или 
иному мировоззрению, той или иной идеологической пози-
ции, выступает маркером, знаком этой позиции. Возникнове-
ние и бытование отдельных слов оказывается связанным или 
обусловленным историко-культурным или историко-соци-
альным фоном: слово получает специфическое осмысление, 
развивает вторичные значения, выступает в виде «клички, 
маркировки, ярлыка» [СРЯ XIX 2002, с. 15].  



15 

Идеологема как единица когнитивного уровня любой 
языковой личности представляет собой определяющий эле-
мент дискурса ко-. Идеологема в славянофильско-западни-
ческом дискурсе являет собой сущностным когнитивно-
ментальное образованием, которое образует идеологию дан-
ного дискурса.  

О. А. Кузина выделяет следующие свойства идеологемы. 
«Во-первых, идеологема всегда содержит эмоционально-оце-
ночный компонент, т. к. она ориентирует реципиента инфор-
мации в рамках оценочной шкалы “свое — чужое”. Во-вторых, 
идеологема имеет определенные временные рамки своего су-
ществования <…>. С изменением политических и идеологи-
ческих взглядов она может либо претерпевать значительные 
изменения, либо вообще выходить из употребления. В-тре-
тьих, идеологема нуждается в систематической и последова-
тельной актуализации, чтобы действительно стать частью 
картины мира индивида и воздействовать на его восприятие. 
И в-четвертых, идеологема всегда основана на искаженном от-
ражении действительности, поскольку автор идеологемы 
<…> всегда преломляет происходящее под нужным ему уг-
лом…» [Кузина 2019, с. 136]. 

Н. А. Купина выделяет два вида идеологем: 1) слово, 
смысл которого по-разному понимается или эмоционально 
окрашивается оппонентами (в нашем случае это славянофил, 
западник, прогрессист и др.); 2) именования, которые исполь-
зуются только сторонниками определенных взглядов (напри-
мер: соборность, московское направление, прогресс и др.). 
Подобные типы идеологем выделяет и А. П. Чудинов: «В пер-
вом случае имеется в виду слово, смысловое содержание кото-
рого неодинаково понимается сторонниками различных 
политических взглядов. Особенно часто эти различия связаны 
с эмоциональной окраской слова, на которое переносится 
оценка соответствующего явления» [Чудинов 2007, с. 92]. 
Для акцентирования оценочного смысла могут использо-
ваться трансформация слов, характеризующий эпитет, обоб-
щающие слова с негативным значением, антитезы. Развивая 



16 

положения Н. А. Купиной, исследователи выделяют первич-
ные и вторичные идеологемы, первичные — это специфич-
ные для идеологического дискурса слова, обозначающие 
социальные и политические идеи и понятия, а вторичные по-
являются как лексемы вне идеологии, но могут получать до-
полнительные идеологические смыслы в определенном 
историческом или идеологическом контексте. Г. Г. Слышкин 
выделяет в их составе нейтральную составляющую, соб-
ственно словарное значение и идеологическую составляю-
щую, которая складывается в результате переосмысления 
словарного значения, которое направлено «на обогащение 
концепта желательными данному социальному институту ас-
социациями и на отторжение нежелательных» [Слышкин 
2005, с. 11].  

Но в дискурсе 30–40-х гг. все оказывается сложнее. 
Одни и те же идеологемы используются сторонниками раз-
ных взглядов, и приобретают при этом разные значения, или 
различные коннотации, которые отражают сущностные  
понятия того или иного идеологического течения как явле-
ния культуры, обладают эмоциональной окрашенностью 
и функционируют в славянофильско-западническом дис-
курсе. Наиболее яркими идеологемами являются именования 
оппонентов, в нерасчлененном виде выражающие идеологи-
ческие различия между славянофилами и западниками.  

Очевидно, что любое слово или составное наименование 
может включить в свою семантику идеологический компо-
нент, а каждая идеология формирует свое «языковое поле», 
состоящее из набора идеологем. Таким образом, идеологемы 
приобретают смысл и значимость в конкретном историче-
ском и политическом контексте, т. е. они становятся знаками, 
отсылающими к определенному идеологическому дискурсу. 
Идеологема, скорее, нацелена на то, чтобы маркировать ту 
или иную идеологию, а не объяснить ее сущность. Таким  
образом, идеологема обозначает идеологизированное слово, 
отражающее сущностное понятие того или иного идеологиче-
ского течения, обладающего эмоциональной окрашенностью 



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016380/



