
3

Cодержание

Предисловие (В.Д. Серафимова)  ...................................................................4
Русская литература ХХ — начала XXI века.
Основные тенденции развития (обзор) (В.Д. Серафимова)  ........................7

М. Горький (В.Д. Серафимова)  ..................................................................32

И.А. Бунин (В.Д. Серафимова)  ...................................................................59

А.А. Блок (В.Д. Серафимова)  .....................................................................78

В.В. Маяковский (Е.В. Иванова)  ............................................................. 114

С.А. Есенин (Е.В. Иванова)  .......................................................................140

А.А. Ахматова (В.Д. Серафимова)  ...........................................................166

М.И. Цветаева (Е.В. Иванова)  ..................................................................185

М.А. Булгаков (В.Д. Серафимова)  ...........................................................200

Б.А. Пильняк (В.Д. Серафимова)  ............................................................217

А.П. Платонов (В.Д. Серафимова)  ...........................................................226

М.А. Шолохов (В.Д. Серафимова)  ...........................................................257

А.И. Солженицын (В.Д. Серафимова)  ....................................................277

В.М. Шукшин (В.Д. Серафимова)  ...........................................................310

А.В. Вампилов (В.Д. Серафимова)  ..........................................................332

Н.М. Рубцов (Е.В. Иванова)  ......................................................................352

В.Г. Распутин (В.Д. Серафимова)  ............................................................366

В.С. Маканин (В.Д. Серафимова)  ............................................................388



4

ПРЕДИСЛОВИЕ

Специфика курса «Русская литература XX в. с основами 
литературоведения» связана с тем, что в нем сочетается ис то -
ри ко-литературный и теоретико-литературный материал. В по-
собии представлена целостная картина развития историко-ли-
те ратурного процесса, даны элементы анализа художественного 
произведения разных родов и жанров.

Пособие предназначено для студентов педагогических вузов 
и предполагает изучение высокохудожественных литературных 
произведений, вошедших в культурный обиход.

Каждую главу дополняют вопросы и задания, материал к 
семинару, темы для курсовых работ, рефератов, докладов, со-
общений, а также список литературы и методические рекомен-
дации.

Значительно меньшее количество часов в учебных планах, 
отведенное на изучение курса, потребовало жесткого отбора 
худо жественных текстов, которые способствуют воспитанию 
всесторонне развитой личности, гражданской позиции студента, 
патриотических убеждений, стойкой нравственной позииции, 
формированию эстетических вкусов и идеалов, культуры чтения 
художественного текста и его интерпретации, навыков реали-
заии этих установок в школьной аудитории. В пособие включе-
ны художественные тексты, принадлежащие перу М. Горького, 
А. Блока, А. Ахматовой, В. Маяковского, М. Булгакова, Б. Пиль-
няка, А. Платонова, С. Есенина, М. Цветаевой, М. Шолохо-
ва, А. Солженицына, Н. Рубцова, В. Распутина, А. Вампилова, 
В. Шукшина, В. Маканина.

Авторы пособия ставят задачу ознакомить студентов с 
основными родами литературных явлений, литературным твор-
чеством как особым видом духовной деятельности человека, 
литературным произведением как сложным единством формы 
и содержания, моделью реальной действительности в словесно-



5

образном выражении и литературным процессом как последова-
тельностью литературных явлений.

Литература рассматривается как искусство слова, как само-
ценный, собственно эстетический феномен. Фундамент концеп-
ции пособия составляют следующие принципы:

● развитие читательских умений и интересов студентов, 
ознакомление будущих педагогов с важнейшими явлени-
ями русской литературы XX — начала XXI в.;

● развитие студента как творческой личности, формирова-
ние его художественного вкуса; развитие художественной 
впечатлительности, чуткости к слову, образного мыш-
ления;

● изучение литературы как искусства слова, рассмотрение 
литературного произведения как художественного един-
ства, как художественной целостности;

● постижение языка словесного искусства, специфики сло-
весной образности.

Цель курса:
● способствовать формированию у студентов полноцен-

ного и целостного представления о русской литературе 
XX — начала XXI в., о современной русской литературе 
как о живом, развивающемся, диалектически многооб-
разном процессе, в котором сложно переплетаются твор-
ческие судьбы всех поколений писателей отечественной 
литературы;

● познакомить студентов с важнейшими явлениями рус-
ской литературы XX — начала XXI в. в прозе, поэзии и 
драматургии, способствовать развитию у студентов куль-
туры чтения художественного произведения и его анали-
за с использованием научных понятий для истолкования 
художественного произведения.

● уделять должное внимание как на лекционных занятиях, 
так и во внеаудиторной работе патриотическому воспита-



6

нию, воспитанию гражданской позиции студента, любви 
к своей Родине, уважительного отношения к людям дру-
гих стран и народов, ценным вековым традициям, выра-
ботанным в предшествующие эпохи, к памяти павших в 
Великой Отечественой войне.

Авторы пособия выражают благодарность рецензентам кни-
ги, а также доктору филологических наук, профессору В.К. Си-
гову, доктору филологических наук, профессору Р.З. Хайрулину 
за их критические замечания и предложения, касающиеся как 
содержания, так и структуры пособия.



7

РУССКАЯ ЛИТЕРАТУРА ХХ — НАЧАЛА XXI ВЕКА. 
ОСНОВНЫЕ ТЕНДЕНЦИИ РАЗВИТИЯ

(обзор)

Русская литература XX — начала XXI в. — явление сложное, 
неоднородное, вобравшее в себя всю сложность исторического 
времени. Противоречивость чувств и настроений, владевших ума-
ми людей на рубеже веков, ожидание перемен, неудовлетворен-
ность настоящим и надежду на будущее емко и выразительность 
представил А. Блок в поэме «Возмездие»: «Двадцатый век... Еще 
бездомней, / Еще страшнее жизни мгла (Еще чернее и огромней / 
Тень Люциферова крыла). <...> Сознанье страшное обмана / Всех 
прежних малых дум и вер, <...> И отвращение от жизни, / И к ней 
безумная любовь, / И страсть и ненависть к отчизне... / И черная, 
земная кровь / Сулит нам, раздувая вены, / Все разрушая рубежи, / 
Неслыханные перемены, / Невиданные мятежи...» (1911).

Развитие русской литературы XX — начала XXI в. связано и 
с традициями русской литературы XIX в., и с новыми тенденци-
ями эпохи, определившими новые начала в эстетическом освое-
нии действительности.

В 1905 г. Л.Н. Толстой писал: «Век и начало века на еван-
гельском языке не означают конца и начала столетия, но озна-
чают конец одного мировоззрения, одной веры, одного способа 
общения людей и начало другого мировоззрения, другой веры, 
другого способа общения». В этих словах мысль о неизбеж-
ном смещении мировоззренческих ориентиров, нравственно-
философских взглядов, о формировании нового героя и читате-
ля, т.е. «нового художественного зрения» (Ю. Тынянов).

Пути развития русской литературы начала XX в. были раз-
ными. Поздний А.П. Чехов и Л.Н. Толстой, В.Г. Короленко, 
В.В. Вересаев, И.А. Бунин, А.И. Куприн были связаны с тра-
дициями критического реализма XIX в.; синтез романтизма и 
реализма обозначился в творчестве раннего М. Горького; модер-



8

нистская эстетика нашла выражение в творчестве Д.С. Мереж-
ковского, Ф. Сологуба, А. Блока, В. Хлебникова, Н.С. Гумилева. 
Эта новая эстетика была представлена тремя основными тече-
ниями: символизмом, акмеизмом, футуризмом.

О практическом творчестве жизни, формировании нового 
сознания личности в этот период пишут виднейшие отечествен-
ные мыслители, философы «русского духовного ренессанса», 
оказавшие огромное влияние на развитие русской литерату-
ры, — И.А. Ильин, Н.А. Бердяев и др. Основная мысль их фило-
софских исследований — переориентация сознания с радикаль-
ного революционного мышления на повышение «спроса с себя» 
(Л. Толстой). Об «обновлении» России, о «новом человеке» и 
путях достижения цели «через работу души и духа в этом на-
правлении» размышляет И.А. Ильин в своих работах «Фило-
софия как духовное делание», «Очертания будущей России», 
«О главном». В соответствии с религиозным мировоззрением 
И.А. Ильин мыслил преодоление кризиса современности через 
возвращение к семи духовным основам бытия: вере, любви, сво-
боде, совести, семье, родине, нации. По Ильину, «...стать участ-
ником в духовном делании — значит, прежде всего, создать в 
своей душе необходимый уровень внутренней жизни, отсутст-
вие которого делает неизбежным совлечение в пошлость»1.

Творчество, необходимость «духовного делания» становятся 
главной темой работ Н.А. Бердяева «Смысл и творчество», 
«Спасение и творчество». «Природа человеческой лично-
сти — творящая. Спасается личность. Но для того, чтобы лич-
ность спаслась, нужно, чтобы она была утверждена в своей под-
линной природе. Подлинная же природа личности в том, что она 
есть центр творческой энергии. <...> Творчество есть обнаруже-
ние богоподобной природы человека»2.

1 Ильин И.А. Философия как духовное делание // Русская философия. Ко-
нец XIX — начало XX века: антология. СПб., 1993. С. 457.

2 Бердяев Н.А. Спасение и творчество. Два понимания христианства // 
Русская философия: Конец XIX — начало XX века. Анатомия. СПб., 1993. 
С. 198—199.



9

Основным источником мистических чаяний и социальных 
утопий поэтов-символистов становится философия и поэзия 
Владимира Сергеевича Соловьева (1853—1900). Младосим-
волисты отталкиваются от учения философа о Софии — «пре-
мудрости Божией», о божественном единстве Вселенной (поэма 
«Три свидания»). В работе «Общий смысл искусства» задачу 
искусства Соловьев усматривает в том, чтобы установить в дей-
ствительности порядок воплощения «абсолютной красоты или 
создание вселенского духовного организма». В контексте учения 
Соловьева в борьбе со злом человека поддерживают любовь, 
женственность, внеземное ее воплощение — Вечная Женст-
венность.

Необходимость нравственного самоусовершенствования, 
внутренней работы души, предельное внимание к духовно-
му миру человека становятся стержневой мыслью сборника 
«Вехи», продолжающего и развивающего гуманистические идеи 
XIX в., мысль Л.Н. Толстого, высказанную им в статье 1906 г. 
«Революция, государство, народ»: «Для того, чтобы положение 
людей стало лучше, надо, чтобы сами люди стали лучше, <...> 
надо, чтобы они все больше и больше внимания обращали 
на себя, на свою внутреннюю жизнь». Призыв «веховцев» во-
плотился в поэзии Серебряного века. «Поэтика “Серебряного 
века”, — отмечает М.Л. Гаспаров, — это прежде всего поэти-
ка русского модернизма. Так принято называть три поэтических 
направления, объявивших о своем существовании между 1890 и 
1917 гг.: символизм, акмеизм и футуризм. <...> Серебряный 
век — это не только время и отношение писателя к этому вре-
мени, это целенаправленное, волевое воссоздание образа мира и 
времени в своем собственном творчестве, именно в тех рамках 
и формах, которые диктует время»3.

Символизм ни в коей мере не связан с разрушением тради-
ций русской классики XIX в.: он противостоял реалистическим 
традициям отечественной литературы, но при этом имелся в 

3 Гаспаров М.Л. Поэтика «серебряного века» // Русская поэзия «серебря-
ного века». 1890—1917: антология. М., 1993. С. 7.



10

виду реализм как художественный метод, а не как отрицание 
имен, связанных с реализмом. В символизме не было, как позже 
в футуризме, нигилистически пренебрежительного отношения к 
«дорогим именам». Символисты, напротив, считали себя наслед-
никами всей мировой культуры. Лучшие русские поэты, такие 
как В. Брюсов, К. Бальмонт, А. Блок, М. Волошин, Н. Гумилев, 
Вяч. Иванов и др., открыли для русского читателя поэтов Запад-
ной Европы: Перси Биши Шелли, Шарля Бодлера, Поля Верле-
на, Эмиля Верхарна, Теофиля Готье, Артюра Рембо, трагически 
воспринимающих несоответствие и морально-эстетическую не-
совместимость реальных условий человеческого существования 
и очарования воображаемого мира, который каждый из поэтов 
творил по своей поэтической прихоти. Символисты, подобно 
своим западным «единоверцам», собратьям по перу, заимствова-
ли «краски со всех палитр и звуки со всех клавиров» (Теофиль 
Готье), подчеркивали свою связь с отечественной классикой. 
«Мне сладки все мечты, мне дороги все речи, / И всем богам 
я посвящаю стих»; «Руки несытые я простираю, / Чтобы весь 
мир осязать» — так передает приятие многообразия Вселенной 
Валерий Яковлевич Брюсов. «Утверждение и оправдание на-
стоящих ценностей прошлого столь же революционный акт, как 
создание новых ценностей», — утверждал Осип Эмильевич 
Мандельштам, понимая новую поэзию как «тоску по мировой 
культуре». Проникнутая «тоской по мировой культуре» поэзия 
Мандельштама была сосредоточена на философском осмыс-
лении истории и отличалась богатой ассоциативной образно-
стью, присущей ей метафорой «веера», классической формой. 
Сама метафора «веера» появляется в стихотворении «Меганон» 
(1917): «И раскрывается с шуршаньем печальный веер прошлых 
лет...».

Ведущей тенденцией литературного процесса начала XX в. 
становятся обращение к романтизму, романтический пафос 
утверждения нового человека, нового отношения к миру, к са-
мому себе. Представителей Серебряного века объединял мак-
сималистский принцип нового искусства. «Я брал только то, 



11

что чувствовал выше себя и в то же время созвучное», — писал 
Иннокентий Федорович Анненский в «Книге отражений». 
Максималистом в своих требованиях к искусству был Нико-
лай Степанович Гумилев: «От личности поэзия требует того 
же, чего религия от коллектива. Во-первых, признания своей 
единственности и всемогущества, что рождает в нем чувство 
катастрофичности, ему кажется, что он говорит свое послед-
нее и самое главное, и, во-вторых, — усовершенствования сво-
ей природы»4. Стремление понять мир и себя в мире приводит 
лирического героя Гумилева к страстной тоске, к желанию «ше-
стого чувства». «Так век за веком — скоро ли, Господь? — / Под 
скальпелем природы и искусства / Кричит наш дух, изнемогает 
плоть, / Рождая орган для шестого чувства».

Максимализм, предельное внимание к душе, к внутреннему 
миру человека приводят поэтов Серебряного века к главенству 
в поэзии экзистенциальных тем, касающихся переживаний че-
ловека, жизни, Бога, смерти. Социальные, гражданские темы, 
стоящие в центре внимания писателей и поэтов предыдущих 
поколений, переносятся на второй план. В «Арабесках» Андрей 
Белый касается основных эстетических принципов «нового» 
искусства: «Только в тот момент, когда мы выдвинем вопрос о 
жизни и смерти человечества, мы приблизимся к тому, что дви-
жет новым искусством... Людям серединных переживаний та-
кое отношение к действительности кажется нереальным; они 
не ощущают, что вопрос о том, быть или не быть человечеству, 
реален»5.

Этот же максимализм ведет главного участника движения 
футуристов (которому соответствует русское название «будет-
ляне») Велимира (Виктора) Владимировича Хлебникова к 
поиску цельного знания, превосходящего пределы художествен-
ного творчества, для того чтобы создать «звездный», «мировой», 
иероглифический язык понятий, «азбуку ума», найти числовые 

4 Гумилев Н.С. Письма о русской поэзии. Читатель // Гумилев Н. Забытая 
книга. М., 1989. С. 420.

5 Белый А. Арабески. М., 1911. С. 242, 243.



12

закономерности истории. Эти поиски отражены в стихотворе-
ниях «Числа» (1912), «Город будущего» (1920), в поэме «Ладо-
мир» (1920, 1921), «Воззвании Председателей земного шара» 
(1917). К человечеству, истерзанному войнами и распрями, об-
ращены слова поэта: «Люди! Утопим вражду в солнечном све-
те! / В плаще мнимых звезд ходят — я жду — / Смелых замыс-
лов дети, / Смелых разумов сын». В статье «Учитель и ученик» 
(1912) Хлебников высказал основные стремления в создании 
своего художественного мира: «Я не смотрел на жизнь отдель-
ных людей; но я хотел издали, как гряду облаков, как дальний 
хребет, увидеть весь человеческий род и узнать, свойственны ли 
волнам его жизни мера, порядок и стройность».

Замечательными представителями Серебряного века были 
не только созданы многочисленные произведения, художествен-
ная ценность которых неоспорима, но и сформирована уникаль-
ная целостная эпоха, отмеченная необычайным взлетом духов-
ности и культуры. Этот взлет духовности нашел отражение во 
всех новых веяниях эпохи: в музыке Стравинского, в живописи 
Васнецова, Рериха, Кустодиева, в балете, в философии, в поэ-
зии. Этот взлет духовности объясняется интересом к просвети-
тельскому знанию, предъявлением «спроса с себя». Стремле-
ние «все видеть, все понять, все знать, все пережить», «понять 
целокупность», как выразился Максимилиан Волошин в сти-
хотворении 1904 г. «Сквозь сеть алмазную зазеленел Восток», 
 объясняет глубину достижений Серебряного века.

После раскола в рядах символистов, происшедшего в 1910 г. 
из-за расхождения взглядов на «революционизирование» симво-
лизма, в начале второго десятилетия XX в. появляются два но-
вых поэтических течения — акмеизм и футуризм. Акмеисты (от 
греч. акме — цветущая пора, высшая степень чего-либо), хотя и 
признавали символизм «достойным отцом», призывали очистить 
поэзию от философии, от использования туманных намеков и 
символов, ратовали за возврат к материальному миру, принятие 
его таким, каков он есть, требовали впустить в поэзию «дуно-
вение жизни вещной, зримой», отказывались от рассмотрения 



13

социальных проблем. Манифесты акмеистов были напечатаны 
в 1913 г. в статьях Николая Степановича Гумилева «Насле-
дие символизма и акмеизм» и Сергея Митрофановича Горо-
децкого «Некоторые течения в современной русской поэзии». 
Акмеисты провозгласили принцип «искусство для искусства», 
демонстративно отказывались от решения социальных проблем, 
однако творчество таких талантливых поэтов, как Н.С. Гумилев, 
А.А. Ахматова, О.Э. Мандельштам, М.А. Кузмин (1872—1936), 
выходило далеко за рамки теоретических постулатов. Все они 
внесли в поэзию свои неповторимые мотивы и настроения, обо-
гатили русскую поэзию высокохудожественными образами.

Футуристы в отличие от акмеистов провозгласили полный 
отказ от любых литературных традиций, от классического на-
следия, объявили себя противниками буржуазного общества, 
защитниками «естественного» человека, его права на индиви-
дуальное развитие. Они стремились овеществить слово, связать 
его звучание непосредственно с тем предметом, которое оно 
обозначает. Свои эксперименты они объясняли желанием соз-
дать новый, широко доступный для всех язык, способный раз-
рушить преграды, разобщенность людей. Наиболее известными 
футуристами были В. Маяковский (ранний), Велимир (Виктор 
Владимирович) Хлебников, Игорь Северянин (Игорь Владими-
рович Лотарев), Борис Леонидович Пастернак.

Большое влияние на поэзию футуристов оказало творчество 
Велимира Хлебникова. Его умение насытить звуковые эле-
менты стиха смысловыми ассоциациями, его смелая образность 
отозвались в поэзии В. Маяковского, Н. Асеева (1889—1963), 
Б. Пастернака, М. Цветаевой, Д. Хармса (Даниила Ивановича 
Ювачева, 1905—1942), Н. Заболоцкого (1903—1959). «Колум-
бом новых поэтических материков», создателем «целой перио-
дической системы слова», «поэтическим учителем» называл 
Хлебникова Маяковский. Поэзия Хлебникова проникнута истин-
ным новаторством и глубокой поэтичностью. Друзья-футуристы 
восторгались его неистощимым экспериментированием над 
словом и удивлялись тому, с какой легкостью он возвращал 



14

поэтическому языку образность первобытного мышления, из-
начальную конкретность. Именно в расширении диапазона ли-
тературного языка, в «словотворчестве и словоновшестве», в 
возвращении к фольклорно-мифологическим «первоначалам», 
в предвосхищении искусства будущего состоит новаторство 
Хлебникова. В слове поэт видел энергию жизнестроения, спо-
собную восстановить утерянную некогда общность человече-
ских связей, вернуть миру его изначальную сущность, «само-
витость», как он выражался, «вне быта и жизненных польз». 
С этой целью Хлебников стремился создать новый тип языко-
вого мышления, пытался выделить в слове смысл, заложенный 
в нем в древнюю эпоху, «разложить» слово на его первоначаль-
ные части, из которых потом можно вывести новые части. Так 
строится известное стихотворение поэта «Заклятие смехом» 
(1908—1909): «О, рассмейтесь, смехачи! / О, засмейтесь, смеха-
чи! / Что смеются смехами, что смеянствуют смеяльно / О, за-
смейтесь усмеяльно!..».

Среди новых течений, возникших во втором десятилетии 
XX в., заметное место занимала группа новокрестьянских поэ-
тов — Николай Алексеевич Клюев (1889—1937), Сергей Ан-
тонович Клычков (1889—1937), Петр Васильевич Орешин 
(1887—1938). Поэтизация патриархальной старины связывала 
Клюева, как и Есенина, с устремлениями «русского модерна». 
В предоктябрьских стихах Клюев развивал миф о богоизбран-
ничестве «избяной Руси», об «избяном космосе» («Беседная 
изба — подобие вселенной»), о Руси — «белой Индии». Клюев 
был близок к группе «Скифы», противопоставляющей Восток 
«бездуховному» (по выражению самого Клюева) Западу. Одно 
из вершинных созданий Клюева — цикл «Избяные песни» 
(1914—1916), воплотивший черты миросозерцания севернорус-
ского крестьянства, поэзию его верований, обрядов, примет, его 
связь с землей, с деревенским «вещным» миром. С 1920-х годов 
Клюев все больше подвергался критике как «кулацкий поэт». 
Его выдающиеся поэмы «Песнь о великой матери» и «Пого-
рельщина» опубликованы только в наши дни. В 1934 г. Клюев 



15

был выслан из Москвы в Нарым и в 1937 г. расстрелян в Том-
ской тюрьме.

Современники видели в крестьянских поэтах самород-
ков, отражающих в своем творчестве заботы и беды крестьян. 
 Объединяло их также широкое использование религиозной сим-
волики, фольклорных мотивов. Некоторое время с группой кре-
стьянских поэтов был близок Сергей Александрович Есенин. 
Жизнеутверждающая тональность, стремление к романтизации 
Руси, присущие крестьянской поэзии, преобладают в ранних 
стихах Есенина. Скромный рязанский пейзаж, «край дождей 
и непогоды» Есенин расцвечивает нарочито яркими, контраст-
ными красками: «О Русь — малиновое поле / И синь, упавшая 
в реку». Родина предстает в ранней поэзии Есенина, как и в 
 поэзии новокрестьянских поэтов, неоглядно просторной, зали-
той солнцем, полной ярмарочного веселья.

Возникший в национальной культуре Серебряный век поэ-
зии стал своеобразным русским ренессансом, продолжившим 
традиции пушкинского золотого века. 1917 г. оборвал эту пре-
емственность, хотя многие писатели и поэты были верны ей до 
конца своей жизни (И. Бунин, А. Ахматова, И. Шмелев, Б. Зай-
цев и др.). Наступило новое время, привнесенное Октябрьской 
революцией: изменились герои, читатели, сама литература, по-
степенно терявшая свою внутреннюю, соответствующую ее 
природе эстетическую свободу, которая вытеснялась идеологи-
ческими штампами, давлением классовых критериев.

1920-е годы еще сохранили известное литературное много-
голосие, но уже запрещались и не печатались произведения 
М. Булгакова, А. Платонова, Б. Пильняка, Е. Замятина. «Неис-
товые ревнители» (представители РАППа — Российской ассо-
циации пролетарских писателей) отстаивали «чистоту» нового, 
рожденного революцией пролетарского искусства, которое, в 
их видении, «организует психику и сознание рабочего класса и 
широких трудовых масс в сторону конечных задач пролетариата 
как переустроителя и создателя коммунистического общества». 
В этих условиях творчество таких писателей и поэтов, как 



16

И. Бунин, А. Ахматова, В. Ходасевич, определялось как попытка 
организовать «психику читателя в сторону поповски-феодаль но-
буржуазных реставраций».

Судьба русской литературы на многие годы была предре-
шена — ее дальнейшее развитие пошло по трем направлени-
ям: официальная, запрещенная и эмигрантская. Только в конце 
XX в. появилась возможность их воссоединения, и тогда читате-
лю открылся огромный эстетический пласт истории отечествен-
ной культуры, пережившей все катаклизмы эпохи и незаслужен-
но преданной забвению.

Метод социалистического реализма, во многом норматив-
ный, диктовавший и выбор темы, и героев, и принципы изо-
бражения, был представлен такими именами, как М. Горький, 
А. Серафимович, Ф. Гладков, Л. Леонов, В. Катаев, В. Маяков-
ский, А.Н. Толстой, М. Шолохов. Сам метод, конечно, не был 
повинен в печальных судьбах многих писателей, творчество ко-
торых не соответствовало принципам советской партийной иде-
ологии, диктовавшей литературе свои требования изображения 
действительности. И неслучайно уже в 1960—1970-е годы все 
чаще ставилось под сомнение существование литературы, стес-
ненной запретами партии и правительства. А к 1980-м годам аб-
сурдность нормативного метода, каким был социалистический 
реализм, стала совершенно очевидной.

Вторая половина 1920-х — начало 1930-х годов характеризу-
ются развитием сатирических традиций в творчестве М. Зощен-
ко, М. Булгакова, А.Н. Толстого, в романах И. Ильфа и Е. Пет-
рова, в пьесах В. Маяковского. Объектом критики писателей 
становятся уродливые явления общественного бытия, мещан-
ство, бюрократизм. Писатели наследуют традиции Гоголя, Щед-
рина, используют элементы фантастики, гротеска в целях фор-
мирования нового художественного мышления.

Тенденция эпического осмысления действительности выяв-
ляется в романе Александра Фадеева «Разгром», в социально-
психологическом романе Михаила Булгакова «Белая гвардия». 



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016840/



