
3

Оглавление

Введение  ..........................................................................................................5

РАЗДЕЛ I. БИБЛИЯ: КНИГИ ВЕТХОГО
И НОВОГО ЗАВЕТОВ  ................................... 16

Глава 1. Библейский сюжет в ключевых событиях  ..............................19
1.1. Сотворение мира  ....................................................................................19
1.2. Грехопадение человека  ..........................................................................23
1.3. Первое пришествие Христа  ..................................................................27
1.4. Второе пришествие Христа  ...................................................................30

Глава 2. Жанровая система Ветхого Завета  ...........................................35
2.1. Хроникально-эпические тексты  ...........................................................35
2.2. Лиро-дидактические тексты  ..................................................................41
2.3. Пророческие тексты  ...............................................................................51

Глава 3. Жанровая система Нового Завета  ............................................57
3.1. Евангелие: четыре текста и единый сюжет ..........................................58
3.2. Жанровая характеристика Евангелия  ...................................................61
3.3. Евангельский сюжет как система событий  ..........................................64
3.4. Евангельский сюжет как система имен  ................................................68
3.5. Евангельский сюжет как система конфликтов  ....................................74
3.6. Евангельский сюжет как система речей  ...............................................81
3.7. «Деяния апостолов»: развитие евангельского сюжета  .......................89
3.8. Апостольские послания  .........................................................................91
3.9. Новозаветные апокрифы  .......................................................................94

РАЗДЕЛ II. СЛОВЕСНОСТЬ
И ЛИТЕРАТУРА СРЕДНЕВЕКОВЬЯ  .................... 112

Глава 1. Византийская духовная словесность  .....................................120
1.1. Богословские тексты  ............................................................................120
1.2. Аскетические тексты  ............................................................................129
1.3. Духовная поэзия  ...................................................................................142
1.4. Жития святых  .......................................................................................149

Глава 2. Западноевропейская словесность и литература  ..................156
2.1. Книга Боэция «Утешение философией»  ............................................156



4

2.2. Исповедь и автобиография  ..................................................................159
2.3. Героический эпос  .................................................................................166
2.4. Рыцарская литература: роман и поэзия  ..............................................179
2.5. Поэмы Данте  .........................................................................................199
2.6. Поэзия вагантов и Франсуа Вийона  ...................................................210

РАЗДЕЛ III. СЛОВЕСНОСТЬ
 И ЛИТЕРАТУРА ВОЗРОЖДЕНИЯ  ...................... 219

Глава 1. Словесность Возрождения  .......................................................235
1.1. Книга Франческо Петрарки «Моя тайна, или Книга бесед

о презрении к миру»  ............................................................................235
1.2. Книга Никколо Макиавелли «Государь»  ............................................239
1.3. Мартин Лютер и его словесность  .......................................................242
1.4. Книга Эразма Роттердамского «Похвала Глупости»  ........................251
1.5. Книга Томаса Мора «Утопия»  .............................................................255
1.6. Книга Мишеля Монтеня «Опыты»  .....................................................258

Глава 2. Литература Возрождения  .........................................................263
2.1. Книга Джованни Боккаччо «Декамерон» ...........................................263
2.2. Книга Джеффри Чосера «Кентерберийские рассказы»  ....................268
2.3. Роман Франсуа Рабле «Гаргантюа и Пантагрюэль»  .........................273
2.4. Поэма Торквато Тассо «Освобождённый Иерусалим»  .....................280
2.5. Трагедии Шекспира  ..............................................................................284
2.6. Роман Сервантеса «Дон Кихот»  ..........................................................300

Заключение  ..................................................................................................319

ПРИЛОЖЕНИЕ  ..........................................................................................323
 Список произведений  ..........................................................................323
 Темы семинаров  ...................................................................................325
 Типовые вопросы к семинарским занятиям  ................................325
 Вопросы к экзамену  .............................................................................327
 Дополнительная литература  ................................................................329
 Вопросы и задания для самооценки и самопознания  .......................331



5

ВВЕДЕНИЕ

Студенты гуманитарных факультетов изучают зарубежную 
литературу Средних веков и Возрождения после курса Антич-
ности. Такой подход был закономерен и для высшей школы со-
ветского периода с ее убежденностью в обязательном противо-
стоянии высокой словесности и религии, с однозначной оценкой 
Библии как пропагандистской книги, агрессивно навязывающей 
вредное и устаревшее мировоззрение. Священные для христи-
анской (русской и романо-германской) цивилизации тексты не 
изучались в филологических курсах и лишь опровергались пре-
подавателями дисциплин, посвященных возвышению атеизма 
как контррелигии. После гомеровских поэм, древнегреческих 
трагедий и римских стихов появлялись русские жития святых, 
рыцарский роман и «Божественная Комедия». Герои этих про-
изведений следовали новозаветным принципам, находили исто-
рические формы евангельских конфликтов, определяли модель 
сюжета, восходящую к библейскому мифу, но все это оставалось 
странным и чужим. Христианский пафос Роланда и ангельскую 
красоту Беатриче нельзя было объяснить лишь греко-римской 
традицией, а знание иных источников культуры не предусмат-
ривалось. Студенты филологического факультета наблюдали, 
как буквально «из ничего» возникает христианская литература 
Древней Руси, от которой старательно отсекалась византийская 
словесность. На романо-германском факультете Европа, сотни 
лет воссоздававшая те или иные формы библейского мира, оста-
валась главным объектом изучения, а вот библейский мир рас-
творялся в небытии. Нужно было читать и понимать «Потерян-
ный рай» Милтона, но заниматься текстом, его породившим, не 
было никакой возможности.

Если смотреть с позиции литературоведения, то нарушались 
законы исторической поэтики: становление жанров и образных 
систем лишалось важнейшего звена. Еще печальнее ситуация 
выглядела с позиции здравого смысла: интеллектуальный да и 
просто житейский процесс оказывались без символов и идей, 



6

помогающих психологическому самоопределению личности. 
То, о чем многие говорили с неослабевающим напряжением и в 
разных контекстах, у нас оставалось неизученной дисциплиной, 
непрочитанной книгой.

За тридцать с лишним лет ситуация с преподаванием средне-
вековой и ренессансной словесности мало изменилась. Как и в 
Советском Союзе, библейская платформа словно отсутствует. 
Филфаки стесняются Священного Писания, так легче — не ка-
саться главного.

Обосновывая присутствие библейских текстов в курсе «За-
рубежной литературы Средних веков и Возрождения», мы опи-
раемся на многолетний опыт лекционно-практической работы 
со студентами-гуманитариями Кубанского государственного 
университета, с которыми рассматриваем книги Священного 
Писания как филологический объект, как произведения, суще-
ствующие в религиозной, философской и прежде всего — эсте-
тической сфере. Структура книги и ее содержание формиро-
вались на лекциях и семинарах по текстам Ветхого и Нового 
Заветов, а также на занятиях, посвященных развитию библей-
ского сюжета в «Песне о Роланде», «Гамлете», «Дон Кихоте» и 
других произведениях Средневековья и Возрождения.

* * *

Мы не ставим перед собой религиозных задач. Проповедь — 
не вузовский жанр, и студент, который опасается за свою сво-
боду совести, может быть спокоен — ее не отнимут. При этом 
нужно помнить, что чтение Библии — не только филологически 
трудное, но и духовно энергоемкое дело: нет другого текста, ко-
торый так бы сопротивлялся читателю, привыкшему к облегчен-
ной литературе. Многим поначалу приходится «продираться» 
через Ветхий и Новый Заветы, вздыхая по поводу незнакомых 
имен, длинных речей и странных символов. Кого-то не устроит 
сохраняющаяся архаика синодального перевода, лексика и фра-
зеологические обороты, метафоры и притчи, формирующие ху-
дожественную ткань Библии. Эти сложности можно преодолеть, 



7

как и более серьезный барьер, — кажущуюся противоречивость 
повествования, многосмысленность учительных речей, под-
вижность образов. Надо привыкнуть к тому, что по-настоящему 
значительные произведения всегда ускользают от однозначного 
истолкования, зовут читателя к сотворчеству, которое отменяет 
заучивание кем-то высказанных идей — своеобразный захват 
смысла. Здесь смысл не захватишь, его нужно постоянно искать, 
убеждаясь, что сам поиск интереснее обладания.

Предлагаем правило контекста: встретившись с эффектным 
словом, с экстравагантной проповедью, с непонятной, но притя-
гательной речью, не спешите изъять ее из общего смысла и по-
строить на частном отрезке текста свою маленькую «церковь». 
Она окажется сектой, и вы, «сев» на цитату, замкнете себя 
в душной комнате без окон и дверей. Духовный текст велик и 
опасен. Об этом стоит помнить. Слова Иисуса Христа «Не мир 
я принес с собою, а меч» не зовут к истреблению инакомысля-
щих. «Кто не оставит отца и мать своих, в Царство Небесное 
не войдет» не означают бегства из дома и забвения родителей. 
Не нужно посвящать себя поиску даты апокалипсиса, прочитав 
«Откровение Иоанна Богослова».

Одна из задач нашей книги — введение в библеистику и 
рассмотрение литературы Средних веков и Возрождения как 
духовно-художественной реализации христианской идеи. Мы хо-
тим представить основы филологической работы со сложными 
текстами, показать взаимодействие разножанровых и разновре-
менных произведений, составляющих одну большую традицию. 
Изучение библейского сюжета в развитии — идеальная возмож-
ность осознать литературу как незаучиваемый предмет, как про-
должающийся разговор, качество и интенсивность которого за-
висит от интеллектуального и духовного усилия его участников.

* * *

Закономерная сложность — присутствие религиозных и ли-
тературных текстов в рамках одного курса. Читатель Ветхого и 



8

Нового Заветов легко убедится, что в них есть сюжет и компо-
зиция, конфликты, авторская позиция и образы героев, много 
метафор и сравнений. Вроде бы можно делать вывод, что Би-
блия — это литература, напоминающая эпос, лирику и драму 
поздних времен. Но при всей любви к «Гамлету» или «Евгению 
Онегину», мы не отмечаем дни рождения главных персонажей, 
погребение Тристана с Изольдой не требует всемирного трау-
ра. Трудно представить группу лиц, построивших храм и в нем 
разыгрывающих мистериальную драму бегства и успокоения 
Мцыри. Дон Кихот — любимый герой, но мы знаем, что он не 
рождался и не умирал.

Иной случай — Новый Завет. Читая Евангелие, мы узнаем 
событийные основы календаря: даже государство считает Рож-
дество и Воскресение своими праздниками. Миллионы людей в 
среду и пятницу вспоминают о предательстве Иуды и мучениях 
Христа, долгими постами готовят себя к дням, воплощающим 
евангельский сюжет. Попробуйте сказать христианину, что Ии-
сус — «литературный герой», и тут же узнаете, что наличие ху-
дожественной формы не всегда делает текст «литературой».

Она похожа на жизнь, но у нее есть автор с биографией, со-
циальной и философской позицией, с талантливым, но неиз-
бежно ограниченным взглядом, — и эта ограниченность пре-
пятствует превращению текста в религиозное знание. Он творит 
свой мир, так или иначе отражая действительность, преобразуя 
ее в художественный образ, а читатель понимает: здесь отрази-
лось сознание самого автора, его частное мировосприятие, лич-
ные предпочтения и антипатии. Призывы к определенным мыс-
лям и действиям могут быть громкими и почти бесспорными, но 
ничто не мешает читателю списать издержки пафоса на творче-
ские обстоятельства, которые совсем необязательно переносить 
на себя. Классические герои всегда с нами, их имена — знаки 
житейских ситуаций, иногда — способ уточнения характеров 
наших ближних, помощь в познании мирового разнообразия. И 
все же, когда читатель, нарушая законы восприятия литературы, 
слишком сильно внедряется в текст, стремительно возвращается 



9

«детство», появляется любопытная, но болезненная ситуация, в 
которую попал знаменитый персонаж Сервантеса.

Одно дело — слушать поэтическую молитву, удивляясь глу-
бине чувств лирического героя. Другое дело — молиться са-
мому, находясь внутри ситуации, и зная, что никакая красота 
молитвенной формы не заменит душевной чистоты и простой 
искренности. В первом случае имеем дело с литературой, во 
втором — со словесностью. В ней принципы совершенно иные. 
Вместо явного авторства — анонимность: даже подписанный 
текст свидетельствует не о личном творческом успехе, а о кол-
лективном образе, который кому-то удалось выразить с макси-
мальным совершенством. Здесь автор — не хозяин текста, про-
изводящий на свет сюжет и героев, а посредник между Богом и 
человеком, духом и воспринимающим сознанием. Евангелисты 
не мыслят себя основателями нового жанра, их задача — понять 
волю Небес и смиренно записать случившееся.

Еще одна черта словесности — мифологический реализм. 
Древние сказания кажутся нам пределом литературной фанта-
стики, плодом разгоряченного воображения, ищущего чудес. 
Для тех, кто живет в словесности, текст — правдивая история, 
открывающая прошлое, настоящее и будущее, соединяющая 
личность с высшим миром, с самим собой. Для библейского че-
ловека евангельское повествование — честный отчет о самом 
важном событии, о тех речах, без которых нет жизни. Нет сло-
весности и без дидактики: нужно вслушиваться в произведение, 
воспринимать его как себя доказавшую нравственность.

В литературе юридические нормы, религиозные обязан-
ности и исторические реалии остаются в стороне. На первый 
план выходит эстетика, не отсекающая историзм и дидактику, 
но всегда преображающая их. Читатель литературных произве-
дений, как бы ни переживал он сюжетное происшествие, всег-
да сохраняет дистанцию. Она делает страх приятным, а сле-
зы — успокоительными. Не случайна любовь к трагическим 
представлениям: страдания Эдипа, смерть Ромео и Джульетты, 
горькое познание короля Лира напоминают нам о собственном 



10

уделе, но в данный момент страдание настигло не нас. На на-
ших глазах умирает Гамлет, а мы остаемся, чтобы в суете буд-
ней иногда вспоминать о его героической жизни. Несмотря на 
тяжесть многих сюжетов, мучения героев и стенания авторов, 
литература всегда сохраняет легкость: она — не жизнь. В лю-
бой момент можем выйти из текста, отделаться от него, захлоп-
нуть книгу и не открывать ее никогда, если нам того не захо-
чется. Литература — частность. Она возникает из истории и 
пребывает в ней, но сама является чем-то другим. Представля-
ет, отражает, свидетельствует, она — образ действительности, 
но не сама действительность.

В мире, где словесность еще не произвела из себя литературу 
(или не замечет ее), от текста-жизни никуда не денешься. Древ-
ний израильтянин может не любить «Книгу Иова» и отказаться 
от нее ради псалмов, но и там будет то же молитвенное напря-
жение — иная форма, но не суть. У христианина есть шанс из 
философского «Евангелия от Иоанна» перебежать в более про-
стое «Евангелие от Матфея», да ведь и тут необходимо следовать 
за Иисусом, из читателя становиться делателем, знающим, что 
путей спасения вне Нового Завета нет и весь мир поместился в 
лаконичном повествовании о жизни и учении Христа.

В литературе любой текст может быть рассмотрен как си-
стема заповедей. При этом обязательность того или иного мо-
рального принципа свободно определяется самим читателем. 
Кого-то убеждает Достоевский, кого-то — Толстой, но есть не 
так много проповедующий Тургенев или Чехов с его спокой-
ным, психологически комфортным пессимизмом. В литературе 
возможны и обязательны переходы из текста в текст, из систе-
мы в систему. В словесности, требующей не только доверия, 
но и веры, круг один — бежать некуда. А если все же бегство 
удастся, то из египтянина станешь израильтянином, из хри-
стианина — мусульманином. Меняя литературных авторов, со-
храняем жизнь. Переходя из одной словесности в другую, зано-
во рождаемся, становимся детьми иного Бога, людьми другого 
мышления.



11

Давно уже образовалось единое поле культуры, в котором 
словесность делает шаг навстречу литературе, встречая ее от-
ветный шаг. Мы понимаем, что Фауст, Печорин и Раскольни-
ков — художественные образы, но как много они значат для 
практики познания, для творческой ориентации в мире, где все 
сюжеты возможны. Гамлеты и Дон Кихоты живут вокруг нас, 
и мы уже не знаем, угадали ли писатели Возрождения героев бу-
дущего или тексты сделали свое дело, заполонив времена и про-
странства историческими подобиями популярных персонажей.

Да и Новый Завет попал в контекст, в котором необходимо 
доказывать свою правоту, полемизировать с иными словесно-
стями. В прежние времена буддист и христианин жили в раз-
ных землях, теперь они — рядом, в едином мире. И вот тут, 
когда словесность спорит со словесностью, появляется литера-
тура — пристанище компромиссного диалога, не отменяющего 
религиозно-философский задор, но требующего филологиче-
ской культуры. Словесность порождает литературу, а в некото-
рых случаях и становится ею.

* * *

Рассмотрим простые, приспособленные для студентов уров-
ни становления литературного произведения, проходящего путь 
от высказанного авторского слова до личного читательского 
мнения, в котором события, герои, образы приобретают субъек-
тивные смыслы.

Текст. Рассматривая произведение, начиная о нем общий 
разговор, необходимо иметь перед собой текст, достоверность 
которого принимается всеми участниками диалога. Научные из-
дания предусматривают этап серьезной работы с источником. 
Это обеспечивает максимально объективную публикацию, про-
верку всех возможных рукописей, сличение вариантов, пред-
ставляющих авторский замысел. У нас нет возможности под-
робно заниматься текстологическими вопросами. Библейские 
книги, произведения Средневековья и Возрождения изучены, 



12

изданы и прокомментированы очень хорошо. Временная дис-
танция способствует их бесспорному существованию в совре-
менном литературном сознании.

Но присутствует другая проблема. Новый Завет на древне-
греческом языке, на языке церковнославянском, в русском пере-
воде XIX века, в русскоязычных протестантских переложени-
ях — это один текст или разные? Один читает шекспировского 
«Гамлета» на английском рубежа XVI—XVII веков, кто-то — 
на языке Пастернака, другой доверяет Лозинскому. Един ли об-
раз датского принца в такой ситуации? Язык в своих националь-
ных особенностях — слишком тонкая материя, чтобы ответить 
утвердительно без всяких сомнений. Но качество перевода, ко-
торого литература достигла в XX веке, позволяет принять ком-
промисс: текст, написанный на древнегреческом, старофранцуз-
ском или латинском языках, принимается в русском переводе и 
признается сюжетно соответствующим оригиналу с условием, 
что собственно лингвистические проблемы не ставятся.

Фабула. В любом произведении есть художественное время. 
Оно часто не совпадает с исторической хронологией: в поэме 
или романе одновременно происходящие события располага-
ются последовательно; создавая биографию героя, автор, руко-
водствуясь интересами замысла, может говорить о «прошлом» 
после сообщения о «настоящем». Фабула — это пересказывае-
мые события текста, их восприятие в историческом времени. На 
этом уровне произведения спора быть не должно. Слова Иисуса 
Христа дискуссионны, но факт его крещения, отраженный еван-
гелистами, оспаривать невозможно. Под вопросом — смысл 
литературного происшествия, но если мы принимаем текст, то 
должны согласиться и с фабулой: Роланд умирает последним из 
франков, Данте встречает Вергилия, Дон Кихот атакует мельни-
цу. Отношение к Библии определяется самыми разными факто-
рами, что не ставит под сомнение художественную реальность 
диалога женщины и Змея у древа познания или распятие Хри-
ста на Голгофе. Фабула — каркас сюжета, твердая основа всех 
филологических дискуссий.



13

Сюжет. В любом тексте, независимо от времени написа-
ния и авторского таланта, слово сохраняет многозначность и в 
контакте с другими словами порождает художественный мир, 
требующий от читателя творческой работы, переживания и соз-
дания произведения в своем неповторимом сознании. Если о 
фабуле не спорят, то сюжет — сфера нескончаемого диалога, в 
том числе и внутреннего. В «Евангелии от Иоанна» есть встре-
чи Иисуса с Никодимом и самарянкой, есть чудо в Кане Гали-
лейской и воскрешение Лазаря. Это фактология текста, основа 
нашей памяти о нем. Переход от конкретности события к инди-
видуальному осмыслению — это движение от фабулы-пересказа 
к сюжету-творчеству.

Сюжет всегда находится в развитии. Любое слово и действие 
раскрывается в контексте — не только художественном, но и 
историческом. Представьте себе византийца V века, читающего 
Новый Завет, и сравните со своим восприятием. От груза много-
вековой культуры не отделаешься. Сюжет изменяется вместе со 
временем. Трудно предположить, что наше знание Гамлета со-
впадает с шекспировским. Да и что такое «наше»? Ведь кто-то 
оценивает датского принца как безвольного резонера, не спо-
собного исполнить волю отца. Другому шекспировский герой 
кажется таинственным философом, оставившим новое учение. 
Фабула сохраняется в обоих случаях, сюжет — разный.

Сюжет не поддается логической схематизации. В его неуло-
вимости — залог интереса к литературе, которая преодолевает 
власть всех интерпретаций и сама себе обеспечивает свободу. 
Библейский сюжет — становящаяся категория: в синтезе идей, 
образов, конфликтов каждая эпоха, в зависимости от удаления 
от первоисточника, открывает свою историю. Роланд не похож 
на героя жития, Августин Аврелий исповедуется иначе, чем 
Петр Абеляр, но все они раскрывают грани библейского сюже-
та, утверждают его в исторической значимости.

Идея сюжета. Итак, сюжет — это то, что обеспечивает по-
стоянный диспут и никогда не умещается в рациональном 
определении. Но литературный разговор призывает к опреде-



14

ленности. Иначе пропадает предмет обсуждения. Идея сюже-
та — это сведение художественного многообразия к тезисам, 
выражающим личное мнение о прочитанном. Сюжет — про-
странство памяти, основа ее существования. Идея — сжатие 
текста до определенного знака. Библейский сюжет способство-
вал появлению на свет сотен разных организаций-конфессий, 
выбирающих в нем необходимое для себя, соответствующее 
исторической, национальной или клановой психологии. Одну 
Библию читают православные, католики и протестанты, настаи-
вая на разных идеях, уточняющих смысл Священное Писание. 
Сюжету предшествует фабула, поставляя события для бесконеч-
ного развития. В обсуждении сюжета возникает идея — филосо-
фия текста, которая может быть оспорена другой философией. В 
этом конфликте — нормальность творческого процесса.

Знайте текст и фабулу! Размышляйте над сюжетом! Двигай-
тесь к его персональной идее!

* * *

Как была написана эта книга? И как читать ее? Основа была 
создана Алексеем Татариновым, преподавателем Кубанского 
гос университета, в 1999 году и издана в 2000 году под названи-
ем «Библейский сюжет и его становление в литературном про-
цессе (Средние века и Возрождение)». В той версии слабым 
был раздел западноевропейского Средневековья и смешно смо-
трелось Возрождение, сведенное к «Гамлету» и «Дон Кихоту». 
Однако учебное пособие работало, работало без сбоев. Прежде 
всего за счет энергии страниц о библейской и византийской сло-
весности. Ничего подобного в учебной отечественной медиеви-
стике на рубеже веков не было.

С 2009 года к жизни этой книги активно подключилась Оль-
га Татаринова, жена Алексея Викторовича. Она спасла от не-
нужных и заумных реконструкций лучшее, что здесь есть — би-
блейский раздел; сумела доказать первому автору, что прожить 
двадцать лет в филологии не значит начать писать лучше, чем 



15

прежде. Важно, что главы о рыцарской литературе и Данте уси-
лены с ее помощью. Активность Ольги Вадимовны — в появ-
лении мощного, на наш взгляд, раздела о словесности и лите-
ратуре Возрождения. Его качество и объем определила именно 
она. Ольга Татаринова уже несколько лет преподает этот курс; 
ее ценные замечания многое поправили в издании, которое пе-
ред вами.

Если отказаться от занудства и стремления соответствовать 
разным «эффективностям», эта книга — о рождении христиан-
ского сюжета, о становлении его классических форм и начале 
тяжелого кризиса. Мы стремимся к полноценному введению 
в христианскую словесность. При этом перед вами большой 
вузовский курс, который под разными названиями и с особы-
ми модификациями читается на большинстве филологических 
направлений Кубанского госуниверситета с 1992 года по на-
стоящее время. Нам удалось добиться его солидного часово-
го наполнения: 16 (32 часа) лекций и 16 (32 часа) семинаров, 
итог — экзамен.

Не скроем от вас, что не все обсуждаемые в книге произве-
дения помещаются в разговор со студентами. Как правило, это 
главы о новозаветных апокрифах, Боэции, Макиавелли, Томасе 
Море, Тассо. Факультативны ли они? Решать вам.

Обратите внимание на самый последний параграф Приложе-
ния. Это «Вопросы и задания для самооценки и самопознания». 
Формулировки оттачивались в ходе многолетнего общения с са-
мыми разными студентами. Я бы рискнул и начал знакомиться с 
книгой именно с конца.



16

Ра з д е л  I

БИБЛИЯ: КНИГИ ВЕТХОГО
И НОВОГО ЗАВЕТОВ

N O

С греческого языка «библия» переводится как «книги», что 
сразу указывает на структуру памятника: это сборник текстов, 
связанных общим замыслом. Впервые это слово было отнесено 
к священным произведениям в IV веке нашей эры, когда состав 
сборника был окончательно утвержден церковным согласием. 
Самоназвания древней части Библии: «Писания», «Книги За-
вета», «Закон» и «Пророки». Христиане I—III веков называли 
свои книги «Евангелие» и «Апостол».

Библия — двуязычный текст, сохранивший классические 
формы еврейского и греческого языков. В Библии две части: 
Ветхий и Новый Заветы. Первая часть — история, религия, ми-
фология и литература древнееврейского народа. Вторая, также 
связанная с Палестиной, отразила переход от национального 
сознания к сознанию всемирному, став главным текстом хри-
стианства. Для такого движения больше подходил древнегрече-
ский язык, охвативший значительную часть тогдашней цивили-
зации.

Слово «Завет» говорит о содержательной специфике памят-
ника. Его значения: «закон», «союз», «договор». Каждое преду-
сматривает участие и взаимосвязь двух сторон, поэтому можно 
говорить о двух личностях, чьи сложные отношения являются 
главной темой обоих Заветов. В союз вступают Бог и человек. 
Первое и самое существенное стремление Библии — показать, 
как «падший мир» постигает «божественный Закон», сначала 
учится моральной стойкости и послушанию через религиозно-



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016917/



