
 3  

ВВЕДЕНИЕ 

 

Проблема «человек и мир» является основополагающей в литературе 

и философии. Конечно, в каждую эпоху ее значимость как моделирующего 

фактора культуры различна. Являясь центральной для культуры XX века, 

она определяет онтологический, аксиологический и гносеологический па-

раметры существования личности и общества, человека и мира. В поста-

новке этой проблемы и ее решении необходимо наличие двух составляю-

щих: направление сознания «вовне», в космос и обращение его «внутрь», к 

человеку. Первый элемент создает картину мира, а ориентированность 

«внутрь» дает нам возможность постичь суть и место человека в окру-

жающем мире, где он определяется не как часть вещного мира, а как бытие 

другого ряда, так как наделен сознанием и чувствами.  

«Полюсами напряжения» в мышлении являются мир «внешний» по 

отношению к человеческому сознанию, окружающие человека социум и 

природа, и мир «внутренний» – психологическая жизнь субъекта. Мир и 

человек в художественном тексте отражают в себе особенности воспри-

ятия данных категорий в разные эпохи, так как каждая из них по-своему их 

структурирует [1]. Поэтому всякий мастер слова при решении проблемы 

«мир и человек» стремится отразить не только свою мировоззренческую 

позицию, но и особенности времени, в котором создается произведение. 

Преобладающее настроение в культуре начала ХХ века можно опре-

делить как чувство утраты целостной картины мира, что в ХIX веке пред-

сказывал еще Н.В. Гоголь. В «Мертвых душах» писатель характеризовал 

грядущую эпоху как время «страшного раздробления». По мнению Гого-

лю, «страшное раздробление» выражается не только в экономическом и 

политическом кризисе, но и в разрушении социальных институтов: проис-

ходят изменения в системе традиционных классов (интеллигенция объяв-

ляется врагом народа, пролетариат провозглашаться единственной про-

грессивной силой, дворянство уничтожается). В результате ослабляются 

непосредственные связи между людьми, человек чувствует себя потерян-

ным в страшном и постоянно меняющемся мире. Одновременно с соци-

альным «раздроблением» личности происходит «раздробление» внутрен-

нее, психологическое. Человек не может найти своего места в мире, он тя-

готиться навязанными ему из вне и часто противоречащими друг другу, 

культурными, социальными и психологическими «ролями». Значит, вместе 

с образом мира видоизменяется и образ человека, становясь все более от-

носительным, изменчивым и неустойчивым.  

В периоды кризисов и исторических переломов, когда в обществе 

актуализируются проблемы ценностей, определяющих нормы поведения 

человека в социуме, особенно возрастает интерес к сатире. Поэтому изуче-

ние сатирического образа человека и образа мира в творчестве Булгакова в 

таком аспекте является весьма актуальным на данном этапе развития со-



 4 

временного общества. Рассмотрение настоящей проблемы дает возмож-

ность приблизиться к решению вопроса о существенных принципах поэти-

ки сатирической прозы писателя и через них постичь художественный мир 

сатиры писателя, способы воплощения в конкретные художественные 

формы тех идей, которые волновали художника. 

Сатирический образ человека и мира в тексте совмещает в своей ос-

нове черты эпохи и мировоззренческую позицию писателя, его взгляд на 

происходящие события и роль в этом процессе человека, поэтому в твор-

честве М.А. Булгакова он рассматривается нами как, образ человека, соз-

данный в культуре ХХ века и отраженный на фоне картины мира, которая 

выстраивается и осмысливается художником в сатирическом ключе. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5  

Часть I. 

 

ОБРАЗ ЧЕЛОВЕКА В САТИРИЧЕСКОЙ ПРОЗЕ  

М.А. БУЛГАКОВА 

 

 

Природа художественности повестей 20-х годов и романа  

«Мастер и Маргарита» М.А. Булгакова 
 

В историко-литературной науке давно подмечен сатирико-

фантастический характер повестей  «Дьяволиада», «Собачье сердце» и 

«Роковые яйца» (С. Фуссо, К. Райдель и т.д.), в повествовательной струк-

туре которых доминирующая роль отводится фантастическому элементу. 

О.Н. Николенко отмечает, что в «Собачьем сердце» это положение под-

тверждается уже подзаголовком произведения «Чудовищная история», в 

повестях «Дьяволиада» и «Роковые яйца» изображаются препятствия на 

пути утопической мечты, рисуется картина ненормальной действительно-

сти с алогичными социальными законами, запечатлена трагическая судьба 

личности в обществе насилия [1].  

Роман «Мастер и Маргарита» относят к типичным антиутопиям 

(особенно западные ученые: Э. Госцилл, П. Дейл и др.), поскольку в про-

изведении создан образ дисгармоничного мира, иррационального бытия, 

реального и в то же время фантастического, в котором вступают в кон-

фликт человек и государственная система власти. Но сразу следует отме-

тить, что проблема «закатного» романа намного глубже: человек предстает 

в момент кризиса нравственной системы координат. Поэтому определение 

«Мастера и Маргариты» Лакшиным как романа сатирико-философского 

следует считать более правомерным [2]. 

Несмотря на использование фантастического элемента в воссоздании 

современной реальности, в повестях и романе отмечается явный сатириче-

ский характер повествования. Фантастичны сатирические произведения 

Булгакова «по своей форме, как сатира Щедрина, но оттого не менее ре-

альны в своем содержании». Использование «фантастического допуще-

ния» (Л.Б. Менглинова) в сатирической прозе Булгакова выступает не про-

сто как способ создания несуществующей реальности, а как «принцип са-

тирического обобщения» [3]. Данный подход позволяет писателю поднять 

важные социально-политические и нравственно-философские проблемы 

времени, дает возможность заглянуть за пределы реальности – в душу че-

ловека и в самую суть изменяющегося мира. На наш взгляд, в повестях 20-

х годов и романе «Мастер и Маргарита» сатирический ракурс – доминанта 

видения современного М.Булгакову мира. Если понимать сатиру как осо-

бый тип художественности, то можно увидеть, что природа смеха в этих 

произведениях ему соответствует. 



 6 

В основе сатирической художественности лежит серьезное воспри-

ятие роли личности в мире, осмеяние выстраивается на ее несоответствии 

высшим ценностям и нормам. Дивергенция героя с нравственным идеалом 

является текстообразующим основанием всех сатирических произведений 

Булгакова. Поэтому не случайно большинство исследователей сомневается 

в наличии главного героя в романе «Мастер и Маргарита», так как важным 

для писателя оказалось разоблачение пороков времени, а не изображение 

судьбы одного человека. То же самое наблюдается и в сатирических по-

вестях. Герой «Дьяволиады» Коротков сам принадлежит бюрократической 

системе, которая его погубила, он ее порождение, ее часть, и его противо-

стояние ей вызвано лишь случившимся недоразумением, увольнением с 

работы, а не глубоким внутренним протестом. Столкновение «нежного, 

тихого» блондина с Кальсонером – это лишь попытка вернуть себе утра-

ченную работу. В «Собачьем сердце» противоборство Филиппа Филиппо-

вича домкому и  его председателю Швондеру вызвано не столько между 

ними существующими идеологическими разногласиями, но в большей 

степени стремлением избежать посягательства на его личную свободу,  ко-

торое проявляется в попытке домкома заставить героя жить по тем же 

стандартам, как и новое общество, если не удается Преображенского при-

нудить думать как все, то хотя бы внешние признаки единомыслия и об-

щежития должны быть соблюдены: профессор обязан уплотниться, то есть 

превратить свою отдельную квартиру в коммунальную. А конфликт героя 

с Шариковым вызван тем, что Полиграф Полиграфович своим мироотно-

шением и поведением вносит разруху в размеренное и урегулированное 

бытие ученого, поэтому и вызывает его неприязнь. Герой повести «Роко-

вые яйца» Владимир Ипатьевич Персиков живет с экономкой, «ходившей 

за профессором, как нянька». Он слаб и раним: спрятавшись от мира за 

черными шторами кабинета, ученый занимается научной работой, из-за 

которой от него жена «сбежала с тенором оперы Зимина в 1913 году»
1
. По-

этому не случайно, что профессора потрясла не общая картина бедствия и 

разрухи в стране, а потеря коллекции голых гадов: «Действие смертей, и в 

особенности Суринамской жабы, на Персикова не поддается описанию. В 

смертях он почему-то обвинил тогдашнего наркома просвещения. <...> 

Персиков стал молчать целыми днями, потом заболел воспалением легких, 

но не умер» [II, 47]. Отдавая дань таланту профессора, его воспринимают 

как чудака и разговаривают с ним как с неразумным младенцем: «Что-то 

квакало и постукивало в трубке, и даже издали было понятно, что голос в 

трубке, снисходительный, говорит с маленьким ребенком» [II, 82]. Таким 

                                           
1
 Булгаков, М.А. Собр. соч.: В 5 т. / М.А. Булгаков. – М., 1992. – Т. II. – С.46. Далее 

ссылка на это издание дается в тексте работы с указанием тома римскими и страницы 

арабскими цифрами.  

 
 



 7  

образом, внутренняя составляющая индивидуальной жизни булгаковского 

героя оказывается уже внешней ее границы. 

В сатирических произведениях М.А. Булгакова герой одинок, что не 

всегда является следствием трагических обстоятельств. Эгоцентризм сати-

рического персонажа и вызванная этим его самоизоляция – его принципи-

альная позиция. Самоизоляция является защитной реакцией, герой, как 

улитка, прячется в свою раковину от пугающей его действительности 

(Персиков – в кабинете, с черными шторами, Преображенский – в своей 

семикомнатной квартире, Коротков всеми силами пытается удержаться на 

должности). Подлинные мотивы поведения героя не всегда чисты, возвы-

шенны и очевидны, и чаще всего они объясняются попыткой устроить 

свой быт. 

Для определения художественности как сатирической, однако, не 

достаточно наличия в дискурсе одной лишь дегероизации. Еще одним ус-

ловием является активная авторская позиция осмеяния, которая компенси-

рует несовершенство объекта исследования и создает художественную це-

лостность другого вида. Необходимо создание новой формы искусства, в 

котором реальность в ее изначальной порочности «изображается так, что 

она разрушает себя в самой себе, чтобы именно в этом саморазрушении 

ничтожного истинное могло обнаружиться как прочная сохраняющаяся 

сила» [4]. Через суетные амбиции и претензии героев сатирических произ-

ведений Булгакова на господство в мире выявляется истинное  нравствен-

ное начало бытия.  

Имя личности в дегероизированной системе ценностей выступает 

как «бессодержательная оболочка “я”» [5], не наполненная индивидуаль-

ным смыслом. В «Собачьем сердце» имя Шарикову выбирают по календа-

рю, а в романе «Мастер и Маргарита» Иван Николаевич Понырев берет 

себе творческий псевдоним Бездомный. Герои с легкостью отказывается от 

родового наименования, так как оно не имеет для них истинной ценности.  

В большинстве своем сатирические герои Булгакова – самозванцы в 

этом мире, они занимают чужое место, претендуют на мировое господство. 

Стержнем сатирической ситуации в повести «Роковые яйца» является са-

мозванство персонажа (Рокк авантюрист, он ничего не знает о разведении 

кур, но с энтузиазмом берется за новое дело, не задумываясь, во что это 

может вылиться). В «Собачьем сердце» Полиграф Полиграфович Шариков 

– искусственный человек, созданный гением профессора Преображенского 

из собаки – не желает развиваться и самосовершенствоваться, но требует 

уважения и социальных привилегий. Героическое исполнение персонажа-

ми служебного долга оказывается всего лишь самозваной претензией на 

действительную роль в миропорядке. Деятельность их мнима, они лишь 

создают иллюзию увлечения делом. В романе «Мастер и Маргарита» ди-

ректор Варьете Степа Лиходеев так охарактеризован Коровьевым: «Пьян-

ствуют, вступают в связи с женщинами, используя свое служебное поло-



 8 

жение, ни черта не делают, да и делать ничего не могут, потому что ни-

чего не смыслят в том, что им поручено. Начальству очки втирают!» [II, 

83] (курсив мой – Н.П.). Внутренняя граница личности здесь ничтожно ма-

ла в сравнении с ее ролевой претензией, из чего и складывается сатириче-

ское разоблачение героя. Квинтэссенцией проявления пустой сущности и 

значимости персонажа в романе становится образ «самопишущего костю-

ма в полоску».  

Вследствие этой внутренней оторванности от миропорядка сатири-

ческому «я» присуща самовлюбленность, неотделимая в то же время от его 

панической неуверенности в себе. Владимир Ипатьевич Персиков в «Роко-

вых яйцах» сконцентрирован только на своей научной деятельности, он бы 

и не заметил изменения окружающего мира, если бы не погибла его кол-

лекция голых гадов. Герой, несмотря на свою внутреннюю независимость, 

постоянно боится, что его исследованиям может что-то помешать. Этот 

психологический парадокс характеризует всех без исключения персонажей 

сатирической прозы М.А. Булгакова. Сатирик ведет их по пути самоут-

верждения, которое неумолимо приводит к самоотрицанию (по преимуще-

ству невольному) и которое иногда доходит до саморазрушения персона-

жа. Например, попытка борьбы с бюрократией как системой государствен-

ного насилия приводит Короткова к сумасшествию и самоубийству. В 

«Собачьем сердце» герой, осознав безрезультатность своего открытия, 

размышляет: «Так вот, вам, как другу, сообщу, по секрету, конечно, я 

знаю, вы не станете срамить меня – старый осел Преображенский нарвал-

ся на этой операции, как третьекурсник. <...> Вот, доктор, что получается, 

когда исследователь вместо того, чтобы идти ощупью и параллельно с 

природой, форсирует вопрос и приподымает завесу! На, получай Шарико-

ва и ешь его с кашей!» [II, 193] (курсив мой – Н.П.). В момент самоотрица-

ния и возвращения жизни «ее действительного, не замутненного самолю-

бием смысла» [6] сатирическая личность обретает сама себя, как это слу-

чается с Иваном Бездомным в романе «Мастер и Маргарита». (В связи с 

этими примерами следует подчеркнуть факультативность комизма для са-

тиры как эстетической доминанты). 

Все эти положения в равной степени относятся и к герою-объекту, и 

к субъекту, и к адресату сатирической художественности (не случайно в 

«закатном» романе автор зовет читателя за собой и открыто к нему обра-

щается: «Но довольно, ты отвлекаешься, читатель! За мной» [V, 58]). «Мо-

дус художественности состоит как раз в том, что произведение искусства 

силой целостности своего условного мира распространяет некую концеп-

цию личности» (модель личностного присутствия в мире) на всех участни-

ков эстетической ситуации, соединяя их «в катарсисе соответствующей 

эмоциональной рефлексии» [7]. Эта сатирическая генерализация отчетливо 

ощутима и в повестях («Дьяволиада», «Собачье сердце», «Роковые яйца»), 

и в «закатном» романе М.А. Булгакова. Художественное целое сатириче-



 9  

ской прозы писателя организовано на противопоставлении высокой идей-

ной заданности нового революционного строя в его внутренней субъек-

тивности с сатирическим несоответствием низкой данности представите-

лей нового миропорядка – их высокой сверхличной заданности.  

В данном дискурсе наравне с дегероизацией отмечается обличение, 

активная авторская позиция осмеяния, а это значит, что при изображении 

мира и человека в повестях 20-х годов и романе «Мастер и Маргарита» пи-

сателем создается сатирическая художественность. 

 

Концепция человека в сатирическом модусе мира М.А. Булгакова 

 

В центре внимания писателя всегда стоит человек и его взаимоотно-

шения с миром (недаром Максим Горький определил художественную ли-

тературу как «человековедение»). Художников слова занимал вопрос о 

свободном развитии человека, о максимальном выявлении его потенци-

альных качеств и свойств. Человек был в центре творчества и М.А. Булга-

кова, как и других крупных писателей – его современников (Л.Н. Андрее-

ва, И.А. Бунина, Е.И. Замятина, А.П. Платонова и др.). 

У каждого мастера слова свой подход к человеку, свой ракурс его 

художественного исследования. Так, в XIX веке писатели видели задачу 

искусства и литературы в «восстановлении погибшего человека, задавлен-

ного гнетом обстоятельств, застоя веков и общественных предрассудков», 

«в оправдании униженных и всеми отринутых парий общества» [8]; они 

боролись за «восстановленный человеческий образ, просветленный и очи-

щенный от посрамлений, которые наслоили на нем века подъяремной ра-

боты и неволи» [9]. Изображали писатели и «пошлости пошлого челове-

ка», исследовали многообразие их проявлений.  

В XX веке очень ярко проявляется господство материалистических 

принципов, утверждающих приоритет материальных над ценностей ду-

ховными.. Если классики русской литературы XIX века пророчили про-

блему зла и трагического существования человека, утратившего связи с 

природой и духовными корнями, то в ХХ веке их предсказания сбылись. 

Представители русской литературы ХХ века воочию столкнулись с нега-

тивными проявлениями современной цивилизации, развитие которой со-

провождается процессами разложения культурных отношений, негатив-

ными проявлениями человеческой природы: агрессией, враждой, злобой, 

предательством, завистью и т.д. В ХХ веке преобладающим стало не  ду-

ховное совершенствование, а накопление материальных ценностей. 

Проблеме разрушительных тенденций в жизни человека посвящены 

труды выдающихся русских мыслителей: Н.А. Бердяева, Л.Н. Гумилева,  

И.А. Ильина, В.В. Розанова, Г.П. Федотова и многих других. В них дается 

мировоззренческая и философская характеристика и оценка негативных, 

разрушительных явлений человеческой души, показывается, что одной из 



 10 

наиболее важных тем русской литературы с момента ее зарождения и до 

наших дней является проблема добра и зла, духовного и нравственного 

вырождения человека.  

Проблема нравственной деградации наиболее остро поставлена в ра-

ботах философа и публициста И.А. Ильина. Борьбе против двух форм про-

явления духовного разложения и зла посвящен его труд «О сопротивлении 

злу силой» [10]. Мыслитель выступает против этической и философской 

антисистемы Л.Н. Толстого и политической и социальной антисистемы ХХ 

века – большевизма. Философ знал, к чему на деле приводит жонглирова-

ние словами и подмена понятий. В отличие от многих интеллигентов его 

поколения, у И.А. Ильина хватало мужества признавать, что в катастрофе, 

постигшей Россию, в бедствиях, обрушившихся на русский народ, в значи-

тельной степени виновата образованная часть общества. «Грозные и судь-

боносные события, постигшие нашу чудесную и несчастную родину, про-

носятся опаляющим  и очистительным огнем в наших душах. В этом огне 

горят все ложные основы, заблуждения и предрассудки, на которых строи-

лась идеология прежней русской интеллигенции. На этих основах нельзя 

было строить Россию; эти заблуждения и предрассудки вели ее к разложе-

нию и гибели» [11]. Часть вины лежит и на русской литературе, на твор-

цах, чей художественный и поэтический талант послужил злу, чья пассио-

нарность отрицательно повлияла на этнокультуру. И.А. Ильин большую 

часть своей работы посвящает критике несостоятельности учения           

Л.Н. Толстого о непротивлении злу насилием. Философ обстоятельно до-

казывает, что агрессивность, негативизм, само зло – явления внутренние, 

имеющие совершенно определенную направленность: человеческую душу. 

«Внешне – материальный процесс, пробуждающий в одних душах божест-

венные силы и развязывающий в других дьявола, не является сам по себе 

ни добром, ни злом. Зло начинается там, где начинается человек..., челове-

ческий душевно-духовный мир – это истинное местонахождение добра и 

зла» [12]. По мнению И.А. Ильина, к процессу духовного и нравственного 

упадка приводит следующее: замкнутость собственного «я» на исключи-

тельно своих потребностях и душевных процессах, центрация внимания на 

их динамике, что порицается православной моралью; построение отноше-

ний с внешним, окружающим миром посредством навязывания миру соб-

ственной проблематики, вынос из себя, из своего внутреннего мира и на-

ложение на внешний мир  кризисных, негативных переживаний; стремле-

ние к сознательному или бессознательному упрощению всей многогранно-

сти явлений жизни, как индивидуальной, так и общественной, и природной 

и т.д. Многие идеи русского философа нашли подтверждение в творчестве 

М.А. Булгакова, которого вопрос нравственной деградации волновал как 

гражданина, поэтому Булгаков-писатель свою творческую задачу видел не 

в изображении человека, задавленного гнетом госаппарата, а в исследова-

нии причин и многообразных проявлений «обесчеловечивания» человека, 



 11  

его духовного и морального разложения. Художник как моралист прелом-

ляет онтологическую и гносеологическую проблематику через призму ак-

сиологии, выделяя, прежде всего, нравственную интерпретацию этой про-

блемы. 

На протяжении всего своего творчества писатель пытается понять, 

что такое человек. Уже в своей первой сатирической повести «Дьяволиада» 

писатель обращается к теме «маленького человека» и поднимает вопрос о 

существовании человека в пограничной ситуации, ситуации «безвреме-

нья», которая сформировалась в России после революции 1917 года. Это 

произведение определяют как ученическое, но уже в нем находят отраже-

ние основные идеи последующего сатирического творчества и намечаются 

методы и принципы  исследования окружающей действительности. 

Главный герой произведения Варфоломей Петрович Коротков бо-

рется за свое место в социуме, за право жить. Характер героя уже проявля-

ется в его фамилии: Коротков – «кроткий, незлобивый, покорный, смир-

ный». При первом знакомстве с персонажем писатель характеризует его – 

«нежный, тихий блондин» [II, 7]. Герой повести Коротков прослужил в 

Главцентрбазспимате «целых 11 месяцев». Он успел поверить в прочность 

и незыблемость своего положения в жизни. Как-никак – «целых 11 меся-

цев» на одном месте (иронизирует Булгаков) в неспокойное, смутное вре-

мя, когда вокруг предприятия и конторы то росли как грибы, то исчезали 

по мановению волшебной палочки (яркий атрибут времени:  контора Ко-

роткова располагалась в помещении бывшего ресторана «Альпийская ро-

за»), и вдруг «тихий блондин» вылетает со службы из-за ошибки в приказе.  

В основе сюжета повести «Дьяволиада» лежит развернутый анекдот: 

необычная фамилия заведующего учреждением Кальсонер, измененная 

под пером делопроизводителя Короткова, не разобравшего подпись, иска-

жает смысл приказа; делопроизводителя увольняют, его попытка восста-

новиться на работе и тщетная погоня с бесконечными препятствиями за 

начальником, вырастающая до дьявольских масштабов, составляют фабулу 

повести. 

«Зерно» столкновения делопроизводителя с руководителем Спимата 

составляет комическое обстоятельство, казус. Коротков случайно искажает 

фамилию начальника Кальсонера, спутав ее с предметом мужского гарде-

роба, вследствие чего герой оказывается втянутым в водоворот бюрокра-

тической системы. Игра слов, метафора в данных обстоятельствах делают-

ся элементами высокого художественного единства, единого аналитиче-

ского комплекса. Частный случай, обрастая подробностями, становится 

способом анализа конкретных явлений действительности: бюрократизации 

государственного аппарата, волокиты и  беспорядка на местах, канцеляр-

ского равнодушия.   
Использование анекдота в качестве аккумулятора сюжетного по-

строения наблюдается и в юмористических текстах. Но если в юморе жиз-



 12 

ненность отдельного явления не отрицается, а изображается его несовер-
шенство и дается надежда на его изменение, то сатира обличает жизнеуст-
ройство всего социума. В повести «Дьяволиада» смешной эпизод, осно-
ванный на перепутывании фамилий, дает возможность писателю показать 
порочность всей социальной системы государства, где бюрократизм стано-
вится не просто методом работы, а способом мысли, принципом существо-
вания.  

Этот ситуативный анекдот позволяет художнику изобразить драма-
тическую судьбу обычного, «маленького» человека в новом обществе. Ге-
рой повести Варфоломей Коротков пытается восстановить справедливость, 
бегает по бесконечному количеству инстанций, но в какие бы он двери не 
входил, его всегда встречает бюрократ. Должность делопроизводителя 
становится смыслом его существования, как, например, шинель для Ака-
кия Акакиевича Башмачкина, героя повести Н.В. Гоголя «Шинель». Вар-
фоломей Коротков, пытаясь исправить несправедливость, в погоне за не-
уловимым Кальсонером теряет себя. Однако столкновение «маленького» 
человека с бюрократизмом обусловлено не столько глубоким внутренним 
протестом, а лишь случившимся недоразумением. Коротков принадлежит 
этой системе, «прочно служит ей» [II, 7]. Героя устраивает его место, по-
этому-то он и пытается вернуться в строй. 

Обобщающее значение придает повести название «Дьяволиада». В 
мировой мифологической традиции дьявол – олицетворение сил зла, «не-
чистая сила», противостоит доброму началу [13]. В повести как злое, дья-
вольское начало, как система насилия над человеком выступает система 
управления государства. Бюрократическая машина власти персонифици-
руется в образе бывшего начальника героя Кальсонера. Демонический ру-
ководитель сводит с ума подчиненного своими сверхъестественными пре-
вращениями: то Кальсонер гладко выбрит, то он с ассирийской бородкой, 
то он превращается в черного кота, а затем и в белого петушка с надписью 
«исходящий». Булгаков расширяет значение понятия «бюрократ». В его 
трактовке оно обозначает не только человека, занимающегося канцеляр-
щиной и проявляющего пренебрежение к сути дела ради соблюдения фор-
мальностей [14], в произведении Кальсонер занят не только бумажной дея-
тельностью, он вершит судьбы людей. Таким образом, в повести бюрокра-
тизм – это форма существования административно-казарменной системы. 
Средствами сатиры писатель раскрывает коренной порок этого порядка – 
обезличивание, нивелирование человека. Для этой цели М.А. Булгаков ис-
пользует принцип похожести героев, например, чиновничества в «Дьяво-
лиаде»: «Ни одного знакомого лица в хрустальном зале не было. Ни Дроз-
да, ни Анны Евграфовны, словом – никого. За столами, напоминая уже не 
ворон на проволоке, а трех соколов Алексея Михайловича, сидели три со-
вершенно одинаковых бритых блондина в светло-серых клетчатых костю-
мах...», затем в Центроснабе в одном зале он «увидел стеклянные клетки и 
много белокурых женщин, бегавших между ними... В третьем царил дроб-
ный непрерывный грохот и звоночки – там за 6 машинами писали и смея-



 13  

лись шесть светлых мелкозубых женщин» [II, 17]. Использование этого 
приема в повести подчинено одной идейно-художественной цели – разо-
блачению современной бюрократической дьяволиады. В унификации пи-
сатель справедливо усматривает исключительность и враждебность данно-
го явления нормальному строю жизни и подчеркивает, что чиновники-
бюрократы верой и правдой служат системе, их породившей, стремясь 
продлить ее существование. Служение системе приводит к тому, что эти и 
без того ограниченные люди становятся еще более ограниченными, тупы-
ми. Под воздействием системы они теряют свои индивидуальные черты и 
становятся похожими друг на друга. «Один персонаж произведения своим 
поведением, своими действиями буквально копирует, повторяет другого. 
Писатель пользуется своеобразной множительной линзой, производя «ти-
раж людей», создавая целый ряд сходных фигур» [15], сошедших с одного 
творческого конвейера.  

Поскольку слово «повторение» имеет общий характер и обозначает 
много типов, то С. Голубков в работе «Мир сатирического произведения» 
предлагает использовать термин «прием множественности» (или тиражи-
рования), вошедший в научный оборот и обозначающий идентификацию, 
отождествление нескольких персонажей в произведении. Этот прием по-
лучит распространение и в сатирической прозе Булгакова, например, в 
«Собачьем сердце» описание домкомовцев: «<...> дверь впустила особен-
ных посетителей. Их сразу было четверо. Все молодые люди и одеты 
очень скромно, <...> все четверо в изумлении уставились на Филиппа Фи-
липповича, четверо вновь смолкли и открыли рты» [II, 135] (курсив мой – 
Н.П.). Для сатирика эти «четверо» неотделимы друг от друга, это одна об-
щая человекомасса. Лишь иногда писатель позволяет обозначить, выде-
лить одного из четверки: «Сейчас ко мне пришли четверо, из них одна 
женщина, переодетая мужчиной», «самый юный из четверых персикового 
вида» [II, 138]. Здесь М.А. Булгаков прибегает к иронии, чтобы подчерк-
нуть авторское отношение к этому типу героев. Контраст карикатурного 
внешнего вида домового комитета и респектабельного облика профессора 
создает сатирический эффект.  

Перед нами герои, похожие друг на друга не только своим внешним 
видом, они одинаковые и внутренне, у них отмечается общность мыслей, 
чувств и действий. А ведь жизненное явление всегда индивидуально и не-
повторимо. Употребление слова «одинаковый» в приложении ко всему 
живому и изменяющемуся дает возможность говорить об отклонении от 
нормы. Используя прием «множественности», Булгаков тем самым при-
ближает своих героев к манекенам, куклам, т.к. «в природе манекена зало-
жен серийный, множественный элемент» [16]. Герои в сатирических про-
изведениях писателя, идентифицированные согласно приему множествен-
ности, напоминают марионеток. 

В начале ХХ века прием «множественности» был очень распростра-

нен в сатирической литературе. К нему не раз обращались Е.И. Замятин, 



 14 

А.П. Платонов и многие другие. Например, Евгений Замятин в повести 

«Островитяне» использует прием «тиражирования» для обрисовки второ-

степенных персонажей: «Воскресные джентльмены, как известно, изготов-

лялись на одной из джемондских фабрик и в воскресенье утром появля-

лись на улицах в тысячах экземпляров – вместе с воскресным нумером 

«Журнал Прихода Сент-Инох». Все с одинаковыми тростями и в одинако-

вых цилиндрах, воскресные джентльмены со вставными зубами почетно 

гуляли по улицам и приветствовали двойников» [17]. Тиражированы у За-

мятина и образы женщин по двум рубрикам: «голубые» и «розовые». 

Столкновение делопроизводителя Варфоломея Короткова с «земным 

дьяволом» Кальсонером заканчивается гибелью «маленького» человека. 

Финал оставляет трагическое ощущение того, что гибель Короткова не 

случайна. Булгаков показывает, как новая социальная система насилия гу-

бит личность, уничтожает духовные идеалы. Идея предупреждения на-

сквозь пронизывает повесть «Дьяволиада». Мысль о человеке, о сохране-

нии нравственных ценностей определяет гуманистический пафос произве-

дения.  

Если в повести «Дьяволиада» Булгаков говорит о деформации обще-

ственного устройства государства и о судьбе маленького человека в этой 

абсурдной среде, то в повести «Роковые яйца» писателем исследуются 

причины нравственного разложения личности в «новой» социально-

политической системе.  

Персонажи сатирической повести можно разделить на два основных 

типа: герой-экспериментатор и противостоящий ему дегенеративный тип. 

Владимиру Ипатьевичу Персикову противопоставлен образ Александра 

Семеновича Рокка. Булгаков здесь опять использует традиционный прием 

говорящей фамилии: Рокк – это олицетворение роковой, фатальной обу-

словленности жизни человека, проявляющейся во всех ее сферах.  

Жизнеописание Персикова и Рокка построено по принципу паралле-

ли: до и после Октября. До революции профессор читал лекции на четырех 

языках, изучал земноводных, но в 1919 году у него отняли три комнаты из 

пяти, его исследования стали никому не нужны, «окна в институте про-

мерзли насквозь, так что цветистый лед сидел на внутренней поверхности 

стекол» [II, 47]. Время после революции остановилось, прекратилось есте-

ственное течение жизни. Показательная деталь: «Часы, врезанные в стену 

дома на углу Герцена и Моховой, остановились на одиннадцати с ¼ » [II, 

46]. Только период нэпа вносит какое-то ощущение стабилизации. «В 22-м 

году началось какое-то обратное движение. <…> В террариях опять заки-

пела жизнь… В 23-м году Персиков уже читал 8 раз в неделю – 3 в инсти-

туте и 5 в университете, в 24-м году 13 раз в неделю, и кроме того на раб-

факах, а в 25-м  весной прославился тем, что на экзаменах срезал 76 чело-

век студентов <…> Вообще это было замечательное лето в жизни Перси-

кова,  <…> он <…> потирал руки, вспоминая, как он жался с Марьей Сте-



 15  

пановной в 2 комнатах. Теперь профессор все 5 получил обратно <…> Ин-

ститут тоже узнать было нельзя» [II, 47-48].  

Александр Семенович Рокк до 1917 года играл на флейте в ансамбле 

маэстро Петухова в Екатеринославе. После Октября он покинул кинемато-

граф «Волшебные грезы» и «бросился в открытое море войны и револю-

ции, сменив флейту на губительный маузер» [II, 92]. Революция дала воз-

можность реализоваться этому человеку разносторонне: он писал работы 

по орошению Туркестана, редактировал газету и, наконец, решил попробо-

вать себя в куроводстве. 

 Рокк – авантюрист; не имея не малейшего представления о сферах 

предстоящей  деятельности, он бросается в пучину сомнительного пред-

приятия с голым энтузиазмом, самоуверенностью и маузером в руках. Та-

ким образом, интеллигентности, эрудиции и знаниям, трудолюбию, пре-

данности делу профессора Персикова противопоставлены невежество, 

хамство, бескультурье Александра Семеновича Рокка, т. е. писатель стал-

кивает людей с различными  нравственным кодексом и мировосприятием. 

Этот человеческий тип, грозящий социальной опасностью,  – «низкий че-

ловек на кривых ногах» [II, 114] с маленькими, как булавочные головки, 

глазками, «смотрящими на мир удивленно и в то же время уверенно» [II, 

81], – враждебен автору. Булгаков делает акцент на неприятности впечат-

ления, которое персонаж производит на окружающих. Это ощущение ав-

тор усиливает характеристикой: «что-то развязное было в коротких ногах с 

плоскими ступнями» [II, 81].  

В описании героев отмечается синтаксическая однородность в по-

строении фраз. Булгаков пишет о Персикове: «Не бездарная посредствен-

ность, на горе республике, сидела у микроскопа. Нет, сидел профессор 

Персиков!» [II, 50]. И о Рокке: «Увы! Увы! На горе республике, кипучий 

мозг Александра Семеновича не потух, в Москве Рокк столкнулся с изо-

бретением Персикова, и в номерах на Тверской родилась у Александра 

Семеновича идея, как при помощи луча Персикова возродить в течение 

месяца кур в республике» [II, 92]. Схожесть в конструкции фраз подводит 

читателя к мысли о том, что главным виновником катастрофы являются не 

конкретные люди, а неразумная система общественного устройства. Через 

исследование причин, приведших к беде, писатель вскрывает абсурд соци-

альной системы, когда звонок из Кремля управляет жизнью и дает власть 

невежественному авантюристу. 

В повести Булгаков дает некую «аллегорию насильственной транс-

формации русского общества» [18]. От главы к главе нарастает ощущение 

грядущей катастрофы. Социальная проекция грядущей трагедии выводит-

ся писателем в описании поведения простейших организмов – амеб – под 

воздействием красного луча: «В красной полосочке кипела жизнь. Серень-

кие амебы, выпуская ложноножки, тянулись изо всех сил в красную полосу 

и в ней (словно волшебным образом) оживали. Какая-то сила вдохнула в 



 16 

них дух жизни. Они лезли стаей и боролись друг с другом за место в луче. 

В нем шло бешеное, другого слова не подобрать, размножение <…> Эти 

организмы в несколько мгновений достигали роста и зрелости лишь затем, 

чтобы в свою очередь тотчас же дать новое поколение. В красной полосе, а 

потом и во всем диске стало тесно и началась неизбежная борьба. Вновь 

рожденные яростно набрасывались друг на друга и рвали в клочья и глота-

ли <…> Побеждали лучшие и сильные. И эти лучшие были ужасны» [II, 

53-54]. Булгаков проводит параллель между природой и обществом, где 

также действуют законы борьбы за существование. Узнав о катастрофе в 

совхозе, толпа в панике осаждала вокзалы, люди давили друг друга, попа-

дали под колеса. Москва была объявлена на военном положении, на ули-

цах то и дело вспыхивала тревожная стрельба. Эти картины относят чита-

теля к недавним событиям гражданской войны и революции.    
На первый план в повести выдвигается не исследование образов  

Рокка и Персикова, а психология массы. Поэтому в главе «Бой и смерть» 
основным становится образ толпы, которая за время революции усвоила 
только один закон – закон силы: в борьбе за существование выживает 
сильнейший. В толпе человек превращается в безликое существо, сливает-
ся с массой и теряет свои индивидуальные черты. Здесь не действуют 
нравственные законы, а законы стада, где интересы одного подавляются 
большинством. Эти люди  живут с оглядкой на остальных, для них все не-
понятное сродни катастрофе. Поэтому не случайна гибель профессора 
Персикова, ставшего жертвой толпы: «Низкий человек, на обезьяньих кри-
вых ногах, в разорванном пиджаке, в разорванной манишке, сбившейся на 
сторону, опередил других, дорвался до Персикова и страшным ударом 
палки раскроил ему голову» [II, 114]. В «низком человеке на кривых но-
гах» Булгаков выводит на сцену образ массовидного героя, который в 
дальнейшем будет развит в фигуре Полиграфа Полиграфовича Шарикова в 
«Собачьем сердце». Данные люди взращены новой социальной и нравст-
венной системой, принципом которой становится умение приспособиться 
к разнообразным житейским ситуациям, чувствовать себя комфортно в 
любых условиях. Персонажи этого типа уверенно ощущают себя только в 
массе, а поодиночке трусливы и жалки. Вспомним поведение Шарикова в 
присутствие домкома и один на один с профессором Преображенским, 
стоящим намного выше героя в моральном и интеллектуальном плане. 
Проблема «массового» человека была очень актуальна в литературе 20-40-
х годов ХХ века. Впервые ее поставил Е.И Замятин в романе «Мы». К ней 
обращались А. Неверов, Вс. Иванов, А. Серафимович и др. В романе И. 
Эренбурга «Трест Д.Е.» идея замещения в человеке индивидуального «я» 
коллективным «мы» реализуется в предложении мистера Твайта создать 
новые сорта людей – «человек-грузчик», «человек-лакей», «человек-
извозчик» – и ассоциируется  с идеями превращения человека в «винтик» 
социалистической машины. Таким образом, в основе человека толпы ле-
жит унификация, уничтожение индивидуального начала. Сначала человека 



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016776/



