
5

Памяти моего учителя
Нисаргадатты Махараджа,

абсолютного депрограммиста



6



7

БЛАГОДАРНОСТЬ

Карлу Гинзбургу, Дугласу Хардингу, Джеку Хорнеру, Дэвиду Кет-
цину, Дэвиду и Кэрол Ланге, Бабе Муктананде, Бабе Нитьянанде, 
Роберту Мастерсу и Джин Хьюстон, чей способ групповой работы 
без ведущего из «Игр с умом» я использовал, Нисаргадатте Ма-
хараджу, Брюсу Картеру и Донне Росс (верстка), Линн Бенфилд 
(редактору) и Карен Бличер (общему редактору). Особая при-
знательность Маргарет Райан, которая очень помогла, переписав 
по-новому первые сорок страниц, и Кристи Кенией, которая была 
соавтором пятой главы.

Большое спасибо всем участникам семинаров, спонсорам, и 
прошедшим обучение, с которыми я встречался, которые доверя-
ли мне и помогали своими сомнениями.



8



9

ПРЕДИСЛОВИЕ

Стивен Волински создал одну из самых интересных и вдохнов-
ляющих психологии со времен Абрахама Маслоу.

С того времени, как я написала мою работу о Маслоу, 
«Новые пути в психологии» в 1970 году, я с восхищением наблюдаю 
постепенную дефрейдизацию психологии. Сначала пришла «экзи-
стенциальная психология» Виктора Франкла, которая возникла из 
его опыта в фашистских концлагерях и была основана на призна-
нии того, что психическое и физическое здоровье человека зави-
сит от его чувства цели. Приблизительно в то же время английские 
и американские читатели узнали о Цюрихской школе экзистенци-
альных психологов под руководством Людвига Бинсвангера, кото-
рый подчеркивал необходимость того, чтобы психоаналитик вхо-
дил «внутрь» невроза пациента и прекращал вносить собственные 
предубеждения. Исходным моментом «Психосинтеза» Ассаджио-
ли было признание того, что у человека есть сердцевина бытия, 
«я», и что осознавая свои творческие возможности, человек может 
продвинуться к «сверхсознанию». Маслоу тоже решительно от-
казался от фрейдовских механистических взглядов на человека и 
говорил о «высших пиках человеческого сознания». Мне кажется, 
что суть таких переживаний, эти внезапные вспышки силы и пол-
нейшего счастья, характерны для всех здоровых людей. Карл Род-
жерс признал центральную важность самооценки, идеи, которая 
к тому же была оригинально разработана Натаниелем Брендоном.

В некотором смысле все эти разработки возвращаются к наблю-
дению, сделанному Уильямом Джеймсом в его небольшой книге 
«О жизненных резервах». «Человек . обычно живет глубоко вну-
три своих границ; у него есть разнообразные способности, кото-
рые он обыкновенно не использует», и что центральная проблема 
человека – заядлая привычка неполноценности по отношению к 
нашему полному «я». Так что пока Фрейд старался доказать, что 
человек гораздо беспомощнее, чем мы предполагаем, Джеймс и 



10

Предисловие

его последователи старались показать, что человек гораздо силь-
нее, чем он считает, и что исцеление его неврозов зависит от того, 
научится ли он понимать это.

Мне кажется, одна из самых интересных недавних разрабо-
ток  – техника «фокусировки» Юджина Джендлина. По сути, это 
обучение пациента заглядывать внутрь себя, стараться «сфоку-
сировать» суть своего несчастья и выразить её словами. Хотя это 
явно похоже на «лечение выговариванием» Фрейда, эту технику 
естественно использует и каждый творческий человек, особенно 
поэт: он учится изливать свои проблемы на бумагу, и исключать 
их из своей системы.

Все это показывает, что в психологии нет «оригинальности». 
Психология – это все-таки наука о душе, и каждый, кто может ак-
куратно наблюдать, неизбежно поймет те же основополагающие 
истины.

Что мне особенно интересно в Стивене Волинском – это то, что 
он подошел к этим истинам в том же духе, как и многие «рели-
гиозные аутсайдеры», о которых я написала в моей первой книге. 
Он признает, что был «завсегдатаем духовных семинаров», провел 
шесть лет, обучаясь в Индии, и затем еще двенадцать лет в меди-
тации три раза в день. Очевидно, что, как и для Святого Августи-
на, Якоба Беме, Джорджа Фокса, Блеза Паскаля, Шри Рамакриш-
ны, для него проблема «личного спасения» была почти физически 
неотложным вопросом. И в конце концов его самонаблюдение 
привело его к выводу, что «наблюдатель не только наблюдает и 
осознает, что проходит через ум и тело, но и является творческим 
источником этого». Это достаточно легко понять. Просто энер-
гично потрите глаза, потом закройте веки и постарайтесь наблю-
дать плавающие цветные пятна. Ваше наблюдение меняет пятна, 
когда вы стараетесь их рассмотреть. Гуссерль назвал этот эффект 
«преднамеренностью». Стивен Волински предпочитает говорить о 
принципе неопределенности Гейзенберга, в котором наблюдатель 
влияет на наблюдение субатомных частиц. И это, в свою очередь, 
привело его к разработке техники «выхода за рамки создающего 
наблюдателя», и достижения того, что он называет «состоянием 



11

Предисловие

без состояния». Он осознал глубокую истинность идеи Бома о 
«неявном порядке», который лежит в основе явлений, и который 
формирует «неразрывную целостность, соединяющую нас всех».

То, что Стивен Волински раскрыл здесь – основное мистическое 
переживание. Оно описано, например, в книге Франклина Мир-
рел-Вольфа «Проходы к пространству»: «Затем с открытыми гла-
зами ... я извлек субъективность – «Я ЕСТЬ» (или Атман) – из все-
общего многообразия объективного сознания. Я сосредоточился 
на нем. Естественно, я обнаружил, что с относительной точки зре-
ния есть «темнота» и «пустота». Но я осознал это как абсолютный 
свет и полноту, и что я являюсь Этим». И это вызвало у Мир-
рел-Вольфа то, что он назвал «неземным наслаждением», чувство 
чистой радости и свободы, продолжавшееся много дней.

Так что можно сказать, что реальная проблема психотерапии – 
раскрыть самый глубокий уровень собственной личности, и осоз-
нать «Ты есть то», «Тат твам аси». Результат – чувство полнейшего 
восторга и облегчения, свободы от «ложного я», которое окутало 
нас, как удав. Рамакришна пережил это ощущение, когда он на-
чал совершать самоубийство, вонзая меч в свою грудь. Даже Грэм 
Грин, один из самых мрачных писателей нашего времени, пережил 
что-то очень похожее, когда играл в русскую рулетку с револьве-
ром и ударник щелкнул по пустому гнезду барабана. Но, конечно, 
этот метод не рекомендуется для общего пользования.

Тогда как же это можно сделать? Вот здесь Стивен Волински 
показывает результат своих двенадцати лет самонаблюдения. Он 
разработал ряд упражнений – в них состоит суть этой замечатель-
ной книги – дающих возможность любому сообразительному че-
ловеку «работать над собой» и достичь результатов.

Один из самых важных результатов наблюдений – это что все 
наши психические состояния, по сути, состоят из форм энергии. 
Мы считаем некоторые из форм – удовольствие, свободу – хоро-
шими, а другие – страдание, вину – плохими. Но осознать их как 
просто формы энергии – значит извлечь «ложное я» из ситуации, 
и убрать «двойной тупик». В этом отношении я особенно реко-
мендую восьмую главу – «Живущая пустота», и упражнение под 



12

Предисловие

названием «Головоломка Эйнштейна», в котором конфликт (в дан-
ном случае – сохранять отношения или разорвать их) рассматри-
вается как частицы в пространстве, а затем пространство рассма-
тривается как состоящее из того же вещества, что и частицы (как 
сказал Эйнштейн). Результат: «конфликт исчезает».

Что занятно в Волинском – так это чувствовать, как блестящий 
ум радуется своей способности решать проблемы. Он искренен 
насчет собственных озарений и как они к нему пришли; он гово-
рит с открытостью человека, которому нечего скрывать. Так что 
даже помимо упражнений, сама книга оказалась для меня бодря-
щим и поэтому терапевтическим переживанием. Отвечая на жи-
вость Волинского в преодолении проблем, читатель сам начинает 
опережать его и испытывать чувство собственной свободы – то, 
что Бакминстер Фуллер имел в виду, когда заметил: «Я как бы ста-
новлюсь глаголом».

Каждая психотерапия – это попытка «составить карту души». 
Аналогии вроде принципа Гейзенберга – это просто разновид-
ность «координатной системы», которая помогает нам взять соб-
ственный курс. Уильям Джеймс предпочитал начинать с аналогии 
жизненных резервов, рассматривая душу как аккумулятор, кото-
рый может разрядиться. Гурджиев предпочитал аналогию со сном 
и войной против сна. Франкл видел это как проблему «закона об-
ратного усилия». Что радует меня в Волинском – это что он еще 
раз доказал, что хорошая исходная «система координат» может 
дать нам возможность разобраться с проблемой, и вызвать здо-
ровое чувство свободы, способности человеческого ума решить 
любую проблему. Как Джеймс, Франкл, Маслоу, Роджерс и Ассад-
жиоли, Волински обнаружил новый и очень оригинальный способ 
дать нам осознать одну из самых парадоксальных истин человече-
ской реальности; что точнее говорить не «у меня есть свобода», а 
«я – свобода».

Колин Вилсон



13

ПРОЛОГ

После моего возвращения из Индии в 1982 году я начал про-
водить семинары в моей квартире. Эти небольшие группы, 

размером от восьми до шестнадцати человек, были первым шагом 
в разработке «квантовой психологии». Еще многое из этой книги 
вышло в виде моей докторской диссертации. Со временем семина-
ры расширялись и синтезировали другие школы, психологические 
и духовные дисциплины, давая возможность на опыте пережить 
квантовый подход. Тогда я считал, как и теперь; что лучше всего 
обучать людей подходам работы с собой и с другими, чтобы они 
могли организовывать свои собственные группы В конечном сче-
те, люди так могут становиться своими собственными учителями.

Эта книга ограничена по масштабам, поскольку квантовая пси-
хология содержит детально разработанную систему исследования, 
для прохождения которой требуется пятнадцать дней Обучения. 
Тем не менее в этой книге представлено более 80 упражнений и 
созерцаний для того, чтобы развивать и исследовать самого себя, 
в любой обстановке, которую вы предпочитаете. Некоторые люди 
работают самостоятельно, а для других оказалось ценнее созда-
вать собственные учебные группы без ведущего, которые встре-
чаются у кого-то дома раз в неделю или раз в две недели. Такой 
способ, когда роль фасилитатора чередуется, каждый по очереди 
проводит в группе квантовые упражнения, процессы и обмен опы-
том, по-видимому, эффективнее всего, и я рекомендую именно та-
кой способ.

Многие участники семинаров говорили, что квантовый стиль 
работы открывает настолько много разных окон понимания, что 
часто им не хватает групповой обстановки, чтобы обговорить это, 
и они чувствуют потребность в этом. Конечно, это может помочь, 
дав поддержку при совершении определенных внутренних изме-
нений.



14

Пробуждение от транса

Квантовая психология действительно просит читателя прак-
тически делать упражнения и созерцания, а не только читать их. 
Квантовая психология – занятие не для зрителей. Я постарался 
включить сюда упражнения и созерцания, которые объяснимы и 
выполнимы в рамках книги. Если какое-то упражнение не подхо-
дит или не действует, переходите к другому – это не значит, что 
вы менее развиты или не готовы, это значит, что оно вам не под-
ходит, так что переходите к следующему. Представленные здесь 
части системы предназначены для добавления к любой «работе», 
которую вы уже с собой проводите, и конечно не предназначены 
быть «единственным путем» или «всеисцеляющим средством». 
Эти упражнения действуют лучше всего при выполнении без пре-
дубеждений, когда вы откладываете ваши толкования мира, вну-
треннего и внешнего, в сторону, используя позицию «а что, если 
это правда», «предположим», или «рассмотрим это как возмож-
ность». После завершения каждого упражнения, если оно выпол-
няется в условиях группы, участники создадут много смыслов. На 
самом деле, в упражнениях нет какого-то одного смысла – доста-
точно просто делать и исследовать их.

Я надеюсь, что вам этот процесс понравится настолько же, как 
и мне. Я сказал бы так: «Надеюсь, что он настолько же хорош для 
вас, как он был для меня».

С любовью, ваш брат Стивен.



15

Глава 1 
ПРОБУЖДЕНИЕ ВЕЛИКАНА

Сколько я себя помню, моим самым большим желанием было 
суметь ответить на вопрос «Кто я?». Я достигал этой цели 

больше двадцати лет, топая через все крупные и мелкие дисци-
плины западной психологии, восточной медитации, и даже  через 
квантовую физику, а также отходы в наркотики и «свободную» 
сексуальность шестидесятых. К 1976 году я уравновесил мои ча-
кры, восстановил свое тело до его наилучшего оргазмического со-
стояния с помощью райховской терапии, сидел на «горячем стуле» 
гештальта, сыграл, драмы моего детства в психодраме, исследовал 
субличности и состояния «я» в психосинтезе и трансактном ана-
лизе, изучил больше ста техник медитации, заново родился, и вос-
пел имена Бога на нескольких языках.

И все же я чувствовал себя неполным. У меня не было успокаи-
вающего чувства знания, кто я, я не нашел переживания себя, ко-
торое было бы постоянным, я не мог указать на неизменное «я». Я 
все так же был разными «я», которые все время менялись, когда я 
входил в разные эмоциональные состояния. То я нравился себе, то 
нет. Один день я был удовлетворен своей жизнью, а на следующий 
был нетерпеливым.

После того, как я столько лет был завсегдатаем семинаров, я 
встретил индийского гуру. Мне сказали, что он не только знает, 
кто он, но и может как-то передать эту способность знать мне, так 
что в итоге я достигну состояния избавления и свободы. Конечно, 
ни один уважающий себя завсегдатай семинаров не мог упустить 
такую возможность – особенно потому, что это стоило всего пять-
десят долларов.

Скоро я стал приверженцем этого гуру, все еще интересуясь, 
когда же я приду к просветлению, когда я в конце концов «най-
ду себя» и узнаю ответ на вопрос всей своей жизни: «Кто я?». Я 



16

Пробуждение от транса

провел почти шесть лет в монастыре в Индии, повторяя мантры, 
работая и медитируя на своем пути сквозь потоки эмоциональной 
боли, не находя никакого ответа.

Затем с помощью личного контакта с Нисаргадаттой Ма-харад-
жем, другим индийским учителем, я начал обнаруживать, кем и 
чем я не являюсь: я – это не мой ум ... я – это не мои мысли ... я – это 
не мои эмоции ... я не являюсь ничем познаваемым. Я свидетель 
всех этих вещей, которые приходят и уходят, но которые не явля-
ются мной. Позднее я узнал, что этот подход – обнаруживать, кто 
ты есть, сначала переживая на опыте, кем ты не являешься – са-
мостоятельный путь. Практической аналогией этого может быть 
снятие слоев с луковицы. Когда мы начали этот процесс, большин-
ство из нас не осознавало, что остается, когда с «луковицы» сняты 
все слои – ничего. Но мы еще поговорим об этом.

Следующие пять лет, возвратившись в Штаты, я медитировал 
от трех до пяти часов ежедневно и продолжил мои исследования 
западных психотерапевтических методов. Эриксоновский гипноз 
и семейная терапия добавились как составные части к моему вну-
треннему синтезу. К концу 1985 года я осознал, что впадаю в хро-
ническое состояние депрессии. Я не только не обнаружил, кто я, но 
и начал воспринимать все модели психотерапии, йоги и духовных 
дисциплин как всего лишь модели. Это системы верований – кар-
тинки, истории, пересказы истины – но не истина. Если бы в них 
была истина, я бы, конечно, не был угнетен, потому что все-таки 
«верил», что «истина» избавляет от всей боли. Я опять вернулся как 
клиент в психотерапию и проработку тела, занимаясь этим почти 
ежедневно. Были периоды времени, когда я каждую неделю получал 
семь часов проработки тела и несколько часов «обычной» терапии, 
в дополнение к моей обильной практике медитации. Я пустил все 
возможное в ход, но все же не чувствовал внутреннего прояснения.

Я изучал буддизм, а Будда говорил, что «я» не существует. Но 
я говорил: «Конечно, правильно, «я» не существует, но теперь «я» 
должен медитировать, «я» должен прорабатывать эти ощущения, 
«я» должен работать над собой ... «я» должен поддаться ... «я» дол-
жен перестать сопротивляться» ... и так далее, и так далее. После 



17

Глава 1. Пробуждение великана

многолетней медитации несколько часов в день, я мог войти в 
умиротворенное состояние, в пустоту, но когда я прекращал ме-
дитировать, результат длился, если мне везло, только несколько 
часов. Затем мой ум возвращался, и я начинал чувствовать себя 
неудобно: раздражительным, злым или каким-то еще, поскорее 
возвращался к моей медитации и наблюдал все то же самое снова. 
В 1986-ом я понял, что восточные учения упускают важный аспект 
наблюдателя или свидетеля: наблюдатель не только наблюдает и 
осознает то, что проходит через ум и тело, он вместе с тем является 
творческим источником этого.

Другими словами, свидетель или наблюдатель ума (мыслей, 
чувств, эмоций и ассоциаций), не только наблюдает мысли или 
эмоции, но каким-то образом мгновенно создает то, что он на-
блюдает. Под этим я имею в виду, что мысль под названием «я не 
люблю себя» появляется «как будто» она здесь всегда была и само-
стоятельно жила. Тем не менее в реальности наблюдатель загадоч-
ным образом создает мысль с помощью наблюдения; наблюдение 
является творческим орудием наблюдателя. Проще говоря, чтобы 
наблюдатель имел работу под названием «наблюдать», он должен 
создавать что-то, чтобы наблюдать это.

Именно тогда я смог пережить на опыте, а не просто обдумы-
вать, принцип неопределенности Гейзенберга (подробнее об этом 
позже). По сути, он утверждает, что вся реальность создается на-
блюдателем. И вот я действительно пережил на опыте, что я сна-
чала создаю те мысли, которые я затем наблюдаю или свидетель-
ствую при медитации. Мое второе открытие работы Гейзенберга 
на опытном уровне заново открыло мне квантовую физику и при-
вело меня к разработке системы квантовой психологии. Я начал 
перечитывать все книги, которые мог достать. Выводы квантовой 
физики кружились вокруг восточных учений в моем уме, когда я 
начал чувствовать, что каждая система указывает на общую «ис-
тину» основополагающего всеобщего единства. Я к тому же начал 
понимать, как квантовую физику можно объединить с западной 
психологией, чтобы «ускорить» решение проблем, которые испы-
тывали и я, и мои клиенты.



18

Пробуждение от транса

Следующие полгода я очень старательно работал, чтобы понять 
и пережить, как моя реальность создается наблюдателем. Однаж-
ды я сидел, наблюдая как появляются и исчезают мои созданные 
реальности, и тут я осознал, что я к тому же нахожусь за рамка-
ми наблюдателя и моей создаваемой наблюдателем реальности. 
Казалось, что наблюдатель во мне возникал с каждым новым соз-
данием, как будто эти двое, наблюдатель и его создание (то есть 
мысль или чувство), были сразу же связаны. А поскольку «я» мог 
наблюдать не только мои мысли, но и себя, наблюдающего за мои-
ми мыслями, я понял, что что-то должно выходить за рамки пары 
наблюдатель-создание. Постепенно я начал чувствовать, что уже 
не ограничен постоянными приходами и уходами наблюдателя, 
который создавал каждую новую реальность, становился ей, пе-
реживал ее, и наконец наблюдал ее. Был «я-за-создаваемыми-на-
блюдателем-реальностями», который существовал в том, что я 
назвал «состоянием без состояния», и чувствовал себя открытым, 
пустым, и свободным. В это состояние было легко вернуться, от-
влекая свое внимание от мыслей и сосредоточиваясь на себе, том, 
кто находится за пределами мыслей. Часто в медитации личность 
старается активно создать это состояние с повторения мантры, 
зрительного воображения, или какой-то другой техники. В «кван-
товом сознании» (как я назвал его позже), я обнаружил, что когда 
я уже пережил его на опыте, чтобы вернуться туда, нужно только 
переместить мое внимание и открыть для него пространство.

Мой следующий скачок в понимании произошел, когда я пе-
режил на опыте, что наблюдатель и создаваемое им (мои мысли, 
чувства, ощущения, убеждения и тому подобное) – являются од-
ним и тем же на основополагающем уровне. На поверхностном 
уровне я воспринимал, что они отличаются, и давал им разные 
имена или ярлыки. Например, в моем теле перемещались какие-то 
ощущения. Я назвал эти ощущения «страхом» и решил, что это 
(страх) нехорошо и нежелательно для меня. И в результате я начал 
сопротивляться этой энергии, которую «я» назвал страхом. Что я 
понял – так это что «я» назвал эту энергию страхом и «я» решил, 
что она нежелательна. Когда я перестал решать, что не хочу страха, 



19

Глава 1. Пробуждение великана

снял ярлык и рассмотрел это как просто энергию, проблема ис-
чезла. На своем основополагающем уровне страх состоял из энер-
гии – и мне незачем было этому сопротивляться. (Подробнее об 
этом в главе 4).

На самом деле все это прекрасно соответствовало идее извест-
ного физика Дэвида Бома о том, что есть «явный порядок» и «неяв-
ный порядок». Явный порядок – это мир, как мы обычно его вос-
принимаем: наполненный объектами с видимыми различиями и 
границами. Неявный порядок – это неразрывная целостность, сое-
диняющая нас всех; это квантовый уровень, где объекты, частицы, 
люди и эмоции состоят, субатомно, из одного и того же вещества. 
На явном уровне, наблюдатель и то, что наблюдается (мысли, эмо-
ции, ощущения) кажутся разными. А на неявном уровне они явля-
ются одним и тем же. Когда я погрузился в это неявное состояние 
взаимосвязанности, граница между наблюдателем и создателем, 
между наблюдаемым и создаваемым, исчезла, и я остался в спо-
койной целостности.

Если объяснять подробнее, явный уровень там, где мои мыс-
ли, по-видимому, отличаются от стула, моя рука отличается от 
вашей руки. А на неявном уровне есть основополагающее един-
ство, или квантовый уровень, где все связано со всем остальным. 
Тогда при переживании печали я осознал, что наблюдатель печа-
ли и сама печаль являются в своей основе одним и тем же; только 
мой взгляд на это на явном уровне раскалывал опыт на противо-
положности «я и ты». На квантовом, субатомном уровне, состав 
того, что мы переживаем на опыте как пространство, и того, что 
мы переживаем как физическую материю, один и тот же – нет 
разницы между пространством (пустотой) и физической мате-
рией. Словами Эйнштейна: «Все – пустота, а форма – сгущенная 
пустота». (Подробнее об этом в главе 7.) На субатомном уровне, 
нет разницы между стулом, диваном, моей рукой, моей ручкой, 
моими волосами, холодильником и воздухом или пустым про-
странством между ними. Если вы посмотрите на мир сквозь «су-
батомную линзу», мир на своем основополагающем уровне бу-
дет выглядеть как плавающие в пустоте частицы – состояние без 



20

Пробуждение от транса

боли (или без состояния), в котором могут появляться и исчезать 
«мои» личные проблемы.

Однажды, созерцая все это, я начал «искать» существо, лич-
ность или себя, который выполнял всю эту медитацию, все сви-
детельствование, все создание, «себя-за-созданными-наблюдате-
лем-реальностями», который переживал на опыте наблюдателя и 
создателя как одно и то же. Чем больше «я» искал, кто переживает 
это чувство или эту мысль, кто занимается медитацией, тем боль-
ше я видел, что там никого нет, только пустое пространство. «Я» 
ничего не нашел. То, которое делало все эти вещи, и все те вещи, 
которые делались или создавались, и сознание «я» – одно и то же. 
Нет отдельного, обособленного «я», потому что «я» не может су-
ществовать как отельная сущность, если оно не отличается, не от-
деляется в своей основе от всего остального.

Сначала я не мог долго оставаться в этом «состоянии без со-
стояния»; я возвращался в созданное наблюдателем состояние, как 
только я обращал мое внимание наружу и снова создавал мои мыс-
ли и чувства, сливался с ними, становился их переживанием. Тем 
не менее становилось все легче возвращаться на неявный уровень 
неразрывной целостности, который я посетил. Я впадал в него во 
время стресса и усталости, а также когда дела шли прекрасно. Хотя 
я выскакивал из него настолько же часто, как и попадал в него, 
сознание единства стало всегда присутствующим знанием или на-
личием, которое вносило огромную поддержку и спокойствие во 
все, чем я занимался.

Смысл переживания «квантового сознания» – открыть дверь в 
большую реальность, предоставляющую более широкий контекст, 
в который мы можем «помещать» наш опыт. Вместо переживания 
боли, одиночества, разочарования, или отделенности как абсо-
лютных самостоятельных состояний, можно приобрести постоян-
но живущее чувство большего целого, того как, словами физика 
Дэвида Бома, «все соединено со всем остальным». Хотя чувство, 
присоединенное, и даже неотделимое от остального мироздания, 
приходит и уходит – квантовое сознание не переживается кру-
глые сутки – регулярное переживание его ослабляет хватку пре-



21

Глава 2. Ступеньки на пути к квантовому сознанию

дыдущих, ограниченных шаблонов мышления и убеждений. Даже 
только одно перемещение в квантовое сознание может устойчиво 
изменить то, как вы относитесь к вашим хроническим шаблонам 
поведения.

Здесь восточная традиция предшествует нашему новому запад-
ному квантовому мировоззрению. Древние тексты по йоге назы-
вают это состояние, в котором нет «я», «самадхи»; дзэн-буддист-
ские тексты, «сатори». В этих текстах тоже высказывается мысль, 
что, когда самадхи переживается все чаще, узы или шаблоны ума 
распускаются и ослабляются.

Зачем мне нужно переживать на опыте, что я, стул, диван и 
остальная вселенная – одно и то же на субатомном уровне? Что 
мне это даст, когда я встану утром, выпью кофе и выйду из дома? 
Мой ответ основан в первую очередь на моем личном опыте. Для 
меня жизнь стала ровнее. Любое переживание квантового созна-
ния, даже если он не ярко и живо в сознании круглые сутки, на-
чинает убирать суждение, оценку, боль разделенности, которые 
обычно отравляют повседневную жизнь. Вместо того, чтобы аб-
солютно верить в границы и видимости отделения, соревнования, 
боли и конфликта, с переживанием большего единства открывает-
ся еще одно окно сознания.

Квантовое сознание – по сути, осознание единства – далеко не 
новое понятие в истории человечества. Восточные традиции (и 
даже некоторые западные философии и религии) очень давно нам 
говорят, что есть основополагающее единство, соединяющее нас 
всех. Индивид может продвигаться к переживанию основопола-
гающего единства по многим путям одновременно. А в прошлом 
нужно было принять систему убеждений, чтобы следовать кон-
кретному пути. В древних, традиционных путях, нужно было сна-
чала принять роль «Истинного верующего» из книги Эрика Хоф- 
фера и стать приверженцем мастера, который обучает «этому» – 
просветлению (вере в одну конкретную систему) и пути («техно-
логии») достижения просветления.

Квантовый подход к сознанию единства отличается ролью нау-
ки как его предвестницы. В нашем прошлом наука рисовала кар-



22

Пробуждение от транса

тину гораздо более ограниченной, одномерной вселенной. Цен-
тральный принцип ньютоновской физики, который урезал мир 
до простых единиц причины, приводящей к определенному след-
ствию, находится в сердцевине современной психологии и даже 
восточных путей. Какой-то набор событий в детстве рассматри-
вается как причина определенного поведения в зрелом возрасте. 
Предполагается, что конкретная техника медитации дает опреде-
ленные, даже предсказуемые и «гарантированные» результаты.

Как часто я сам испытывал на опыте эти качели обещанных 
формул причины и следствия, и только разочаровывался. Сколько 
раз мне обещали, что выполнение «X» (чего-то духовного или пси-
хологического) обязательно прекратит мои затруднения. Я стара-
тельно практиковал данное средство (будь это медитация, прора-
ботка глубоких тканей тела, или разыгрывание ролей моих частей, 
и так далее), и все равно боль оставалась.

Открытия квантовой физики перевернули вверх дном упоря-
доченный мир Ньютона. В 1976 году, когда я натолкнулся на кни-
гу Фритьофа Капры «Дао физики», я прочитал с восхищением о 
новом принципе, предварительно названном «нелокальностью», 
который известный физик Генри Стэпп назвал «самым глубоким 
открытием науки» (Стэпп, 1977). В книге «Луна Эйнштейна» фи-
зик Дэвид Пит описал работу физика Джона Стюарта Белла, чья 
теорема (соответственно названная «теорема Белла») утверждает, 
что во вселенной «нет локальных причин». Объяснение «доказа-
тельства» Белла сложно, но, по сути, оно утверждает, что не суще-
ствует линейных причинно-следственных связей ньютоновской 
физики. Когда Белл впервые опубликовал свои открытия в 1964 
году, по научным кругам прокатились волны потрясения, и они 
продолжают распространяться и сегодня. Великан по имени «На-
ука», долго укачиваемый под колыбельную ньютоновской физики, 
наконец проснулся. Обратив свой несгибаемый линейный взгляд 
(причина и следствие) в нелинейном (нелокальном) направле-
нии, он содрогнулся до основания. Принципы сэра Исаака Нью-
тона, которые прекрасно послужили как самое основание Науки 
(включая психологию), загремели и раскололись, открыв при этом 



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0013069/

	Благодарность
	Предисловие
	Пролог
	Глава 1. Пробуждение великана
	Глава 2. Ступеньки на пути к квантовому сознанию
	Глава 3. Как выбраться из тьмы вещей
	Глава 4. Энергия эмоций
	Глава 5. Добраться до нуля
	Глава 6. Понятие времени
	Глава 7. Пространство: последний рубеж
	Глава 8. Живущая пустота
	Глава 9. Выход за пределы обычной реальности
	Глава 10. Последнее путешествие
	Глава 11. Сознание
	Эпилог
	Об авторе
	Библиография
	Содержание



