
ОГЛАВЛЕНИЕ 

Введение ............................................................................................................................ 5 
Глава I. Коды языка — коды культур . .............................................................. 6 

1.1. Мировидение как миропонимание ..................................................... 7 
1.2. Концептуальная картина мира ......................................................... 10 
1.3. Трансформация культурных кодов ................................................. 23 
1.4. Стереотипы как шаблоны восприятия .......................................... 36 

Глава II. Полимодальный подход к исследованию 
этнических стереотипов ........................................................................................ 49 

2.1. Полимодальность репрезентаций этнических 
стереотипов и их типология ........................................................................ 52 
2.2. Стереотипизации сквозь призму сенсорного 
и гендерного восприятия ............................................................................... 67 
2.3. Гастика в диалоге культур как источник 
идентифицирующих стереотипов ............................................................ 77 

Глава III. Этнические стереотипы: особенности 
функционирования ................................................................................................... 86 

3.1. Этнические стереотипы в концептосферах 
народов мира: эволюция и функционирование ............................... 86 
3.2. Национальный дискурс Великобритании: 
антропоморфные и зооморфные стереотипы ................................... 90 
3.3. Национальный дискурс США: антропоморфные 
и зооморфные стереотипы .......................................................................... 106 

Заключение ................................................................................................................. 135 
Литература .................................................................................................................. 138





ВВЕДЕНИЕ 

На современном этапе в реальной и виртуальной среде 
было создано новое коммуникативное пространство, охва-
тившее большую часть человечества. Ни одно событие, 
совершающееся на планете, не остается незамеченным, 
о нем узнают в режиме реального времени, а его послед-
ствия можно ощутить в разных уголках земного шара. Впер-
вые в истории человечество находится в условиях единого 
исторического процесса, при этом общение становилось все 
разнообразнее и интенсивнее, экономика и политика при-
обретают общемировой характер. В такой ситуации от сте-
пени изученности стереотипных представлений одних 
народов о себе и других, путей их распространения и фор-
мирования зависит дальнейшее гармоничное историческое, 
политическое и культурное развитие человечества в целом. 

Знание себя и соседей по планете должны способство-
вать формированию понимания культур самых различных 
этнических общностей на основе знакомства с этнопсихоло-
гическими аспектами культуры разных народов. В данной 
монографии этнические стереотипы рассмотрены сквозь 
призму их полимодальной репрезентации во взаимосвязи 
языковой, психологической, социальной и политической 
реальностей. В этнопсихолингвистике понятия «картина 
мира», «концепт» и «стереотип» занимают существенное 
место в понимании влияния культуры и языка на восприя-
тие действительности.  

Современному человеку приходится постоянно взаи-
модействовать в условиях межэтнического и межкультур-
ного общения во всех сферах жизни общества с целью 
конструктивного ведения поликультурного диалога. Кар-
тина мира как совокупность представлений о мире, форми-
рующихся в результате культурного и социального опыта 
людей, включает представления о природе, обществе, вре-
мени, пространстве и других аспектах жизни, отражая цен-
ности, нормы и убеждения конкретной культуры.  



6 

Глава I. 
КОДЫ ЯЗЫКА — КОДЫ КУЛЬТУР 

Исторически проблема взаимосвязи языковой и пси-
хологической реальности в культуре начала привлекать 
внимание исследователей различных гуманитарных дисци-
плин в середине XIX века. Это нашло отражение в появлении 
теоретических идей и концепций такого комплексного 
явления как этническая группа, народ, этнос, которые рас-
сматриваются в связи с их местом в системе взаимодействия 
с другими этносами, культурами, цивилизациями на макро-
уровне и самоидентификацией индивида в рамках своей 
или чужой культуры на микроуровне. 

Этническая принадлежность или этническая идентич-
ность является результатом когнитивно-эмоционального 
процесса осознания себя представителем этноса, в опреде-
ленной степени отождествление себя с ним и отделение от 
других этносов. [Стефаненко, 1999]. Оппозиция «свой — 
чужой» относится к одному из «главных концептов всякого 
коллективного, массового, народного, национального миро-
ощущения» [Степанов, 1997: 472].  

Национальное мироощущение как некий устойчивый 
фрагмент картины мира, хранящийся в сознании, получило 
название стереотип. Стереотипы обусловлены картиной 
мира каждого народа, который, взаимодействуя со средой 
обитания, стремится постичь окружающий его мир, осознав 
свое место в нем.  

Картина мира человека складывается из законов при-
роды, исторического процесса, опыта поколений, которая 
проявляется в традициях, религиозных учениях, искусстве, 
этических нормах, политических амбициях, стремлениях 
людей и в языковой культуре. Однако реально изучить 
картину мира каждого народа можно посредством исследо-
вания языка, который воплощает языковую картину мира, 
отражающую картину мира per se. 



7 

1.1. Мировидение как миропонимание 
Человек познает этот мир посредством его структури-

рования и создания ментального образа, выраженного в 
языке с позиций объективной и субъективной реальности. 
Картина мира, являющаяся важнейшим условием существо-
вания человека, возникает у него вследствие взаимодей-
ствий с внешним миром в результате его деятельности. 
«Картина мира формирует тип отношения человека к ми-
ру — природе, другим людям, задает нормы поведения 
человека в мире, определяет его отношение к жизни» [Апре-
сян, 1999: 45]. 

Будучи ментальным образованием, картина мира спо-
собствует формированию отношения человека к окружаю-
щему миру, диктует нормы жизнедеятельности согласно 
уровню развития культуры общества в каждую отдельно 
взятую эпоху.  

Ученые по-разному воспринимают картину мира. Од-
ни рассматривают ее как миропонимание, созданное чело-
веком «в результате опредмечивания, объективирования 
и осмысления образов мира, лежащих в основе жизнедея-
тельности человека и его практической деятельности, 
а также в результате создания, разработки новых образов 
мира в результате рефлексии объективной действительно-
сти» [Хайруллина, 2001: 6–7]. Другие рассматривают карти-
ну мира не как картину, изображающую мир, а как мир, 
представленный как картина, отображающая в психике 
человека предметную окружающую действительность, 
являясь результатом прошлого конкретного народа, к кото-
рому тот себя причисляет [Красных, 2001: 70–71].  

Картина мира человека складывается из законов при-
роды, исторического процесса, опыта поколений, которая 
проявляется в традициях, религиозных учениях, искусстве, 
этических нормах, политических амбициях, стремлениях 
людей и в языковой культуре. Однако реально изучить 
картину мира каждого народа возможно, главным образом, 
посредством исследования языка, который «отражает образ 
мира» и мировидение каждого народа.  



8 

Впервые идеи о том, что «в каждом языке заложено 
свое мировидение» были высказаны В. фон Гумбольдтом 
[Гумбольт, 1960:72–84]. Идеи В. фон Гумбольдта о влиянии 
строения человеческих языков на духовное развитие чело-
вечества нашли свое развитие в теориях Витгенштейна  
[Витгенштейн, 1994: 117], Э. Сепира [Сепир, 1993: 193] 
и Б. Л. Уорфа [Уорф, 1960: 174–175], которые постулировали 
влияние структуры языка на мировоззрения его носителей.  

В своих изысканиях Э. Сепир и Б. Л. Уорф вплотную по-
дошли к идее языковой картины мира, которую десятиле-
тия спустя сформулировал, вербализовал, разработал и ввел 
в научный оборот Л. Вайсгербер [Вайсгербер, 2004]. Опира-
ясь на положение В. фон Гумбольдта о познании человеком 
мира через язык, а также на работы Э. Сепира и Б. Л. Уорфа, 
Л. Вайсгербер рассмотрел аспекты, касающиеся формирова-
ния народной духовности, которая через языковое бытие 
становится духовностью человека, его мира внутри себя. 
Язык как связующее звено между сознанием и бытием обра-
зует некую промежуточную субстанцию, позволяющую 
человеку идентифицировать себя.  

Под термином «языковая картина мира» (Weltbild der 
Sprache) Л. Вайсгербером понимал создаваемый творческим 
духом этноса «промежуточный языковой мир» (Zwischenwelt). 
Ученый считал, что роль языка состоит в передаче его носи-
телями свойственного им мировидения, отличающего от 
мировидения представителей других языков [Вайсгербер, 
2004: 100].  

Заслуга Вайсгербера заключается в выявлении в кар-
тине мира ее двух неотъемлемых составных частей — кон-
цептуальной картины мира и языковой картины мира, 
составляющих единое целое: восприятие окружающей среды 
осуществляется мышлением с участием средств родного 
языка, посредством которого как «промежуточного мира» 
формируется представление об окружающем мире у носите-
лей конкретного языка. Языковая картина мира конкретной 
языковой общности и есть ее общекультурное достояние 
[Вайсгербер, 1993]. Таким образом, Л. Вайсгербер установил, 
что неразрывность мышления и языка, создающих концепту-



9 

альную картину мира и языковую картину мира, составляет 
суть картины мира per se, которая носит идиоэтнический 
характер и соответствует статичной форме языка. 

Г. В. Колшанский был убежден, что национальную осо-
бенность языковой картины мира необходимо понимать, 
как «специфику субстанции материального знака (имея 
в виду фонетические, лексические, грамматические особен-
ности), но не как специфику той концептуальной картины 
мира, которая создается не отдельным человеком и не от-
дельным народом — носителем того или иного языка, 
а человечеством как родом» [Колшанский, 2018: 33]. 

С. Г. Тер-Минасова подчеркивает, что язык — это «мощ-
ное общественное орудие, формирующее людской поток 
в этнос, образующий нацию через хранение и передачу 
культуры, традиций, общественного самосознания данного 
речевого коллектива» [Тер-Минасова, 2000: 15]. Таким обра-
зом, в данном высказывании подчеркиваются параметры, 
участвующие в создании и развитии этноса или народа. 

Идеи, высказанные В. фон Гумбольдтом, получили 
дальнейшее двухвекторное развитие. Одни ученые сосредо-
точились на исследовании языка и языковой картины мира, 
вербализующей концептуальную картину мира.  

В своих работах крупнейший немецкий психолог и 
языковед XIX века Х. Штейнталь проводил параллель между 
развитием мышления и социальной средой, одной из со-
ставляющих которой является язык, формирующий челове-
ческое мышление и, в конечном итоге, языковую картину 
мира [Штейнталь, 1960]. Так были заложены основы разви-
тия междисциплинарной области знания, получившей 
название «психология народов», направленной на изучение 
национального характера, этнических особенностей психи-
ки, закономерностей формирования национального самосо-
знания и этнических стереотипов.  

Первые попытки интерпретировать мифологию и 
язык, религию и искусство с психологической позиции 
наблюдаются в работах В. Вундта [Вунд, 2007]. Новое 
направление исследований известно сейчас как этнопсихо-
логия или психологическая антропология.  



10 

В отечественной традиции развивалась идея о том, что 
язык способствует обогащению коллективной картины 
мира народа, создавая языковую картину мира, состоящую 
из многочисленных факторов. К одним из них относятся 
природные условия, которые не только диктуют народу 
особый стиль жизни, но и предопределяют его ви́дение 
окружающего мира, приводят в его языковом сознании 
к тождеству с одной этнической общностью и отделению от 
других [Шпет, 1996].  

Дальнейшим шагом в исследовании этнолингвистики 
как к системе познавательных и эмоциональных процессов, 
типов личности, характерных для каждого этноса стало 
появление этнопсихолингвистики, изучающей речевую 
деятельность с позиций национально-культурной особен-
ности, как неотъемлемой части дискурса, детерминирую-
щей языковое сознание и коммуникацию [Красных, 2002].  

Такие понятия как концептуальная картина мира — 
языковая картина мира — концепт — стереотип отно-
сятся к основным понятиям когнитивной лингвистики. 
Картина мира каждого народа — «это отражение реальной 
картины через призму понятий, сформированных на основе 
представлений человека, полученных с помощью органов 
чувств и прошедших через его сознание, как коллективное, 
так и индивидуальное. Это образ мира, преломленный в 
сознании человека, то есть мировоззрении человека, со-
здавшееся в результате его физического опыта и духовной 
деятельности» [Тер-Минасова, 2017: 22]. Будучи открытой 
системой, картина мира как ментальная структура, «кото-
рая отображается в сознании человека, чрезвычайно вариа-
тивна» [Вежбицкая, 1996: 6], обусловливает семантику 
конкретного языка. Концептуальная картина мира меняется 
по мере развития человечества и находит непосредственное 
отражение в концептах. 

1.2. Концептуальная картина мира 
Термин «концепт» не имеет однозначного толко-

вания. Под концептом понимается «мысленное образова-



11 

ние, которое замещает нам в процессе мысли неопреде-
ленное множество предметов одного и того же рода» [Ас-
колдов, 1997: 267–268].  

Концепт воспринимается как единица «ментальных 
или психических ресурсов нашего сознания и той информа-
ционной структуры, которая отражает знания и опыт чело-
века; как оперативная содержательная единица памяти, 
ментального лексикона, концептуальной системы и языка 
мозга (lingua mentalis), всей картины, отраженной в челове-
ческой психике» [Кубрякова, 1997: 90].  

Концепт характеризуется как энергетический сгусток 
культуры, ментальная картинка того, что не всегда можно 
выразить словом, но можно увидеть, услышать, ощутить, 
узнать, прозреть, вспомнить; а концепты в целом могут 
будто бы парить над словами и вещами, выражаясь (вопло-
щаясь) в них; то, в виде чего культура входит в ментальный 
мир человека [Степанов, 1997: 36–68]. Концепт в отличие 
от понятия «включает в себя не только логические призна-
ки, но и компоненты научных, психологических, авангард-
но-художественных, эмоциональных и бытовых явлений 
и ситуаций» [Степанов, 2007: 20].  

Концепт вербализуется в слове. Вербализация, как 
языковая концептуализация, трактуется, с точки зрения 
совокупности приемов семантического представления 
плана содержания лексических единиц, отождествляющих 
концепт [Вежбицкая, 1996: 238]. Все, что имеет ценность для 
конкретного народа, его мировидение и культура воплощены 
в концепте. Основным свойством концепта является цен-
ность [Карасик, 2004: 75], проявляющаяся в заложенной 
в нем оценке. Однако концепт, как сложное ментальное обра-
зование, соотносится не с отдельным словом, а с «семантиче-
ским пространством языка», изучение которого способствует 
установлению его концептуальной организации.  

В настоящее время в центре внимания исследователей 
находятся не отдельные концепты, а совокупность концеп-
тов, объединенных в группы в зависимости от метода их 
анализа. Особое внимание уделяется исследованию концеп-
тов общественно-политических дисциплин, изучение кото-



12 

рых ведется в рамках мультикультурализма [Вишнякова, 
Костина, 2013], экономической концептологии [Щербин, 
2006], социологической концептологии [Каныгин, 2007], 
литературоведческой концептологии [Фрумкин, 2004], 
культурологической концептологии [Карасик, 2004], исто-
рической концептологии [Митрошенков, 2007], [Миньяр-
Белоручева, Покровская, 2025], философской концептологии 
[Неретина, 1999], политической концептологии [Миньяр-
Белоручева, 2015а; Мирошниченко, 2007: 103–121], пред-
ставляющей наибольший интерес в рамках данного иссле-
дования. Следует отметить, что в отечественной науке 
анализом трансформации ключевых понятий и смысловых 
усложнений понятийно-терминологической номенклатуры 
с целью объяснения специфики общественного и политиче-
ского развития разных стран Запада начали заниматься 
с 1960-х годов [Ильин, 2001: 7]. 

Подходя к концепту как ментальному национально-
специфическому образованию, «планом содержания которо-
го является вся совокупность знаний о данном объекте, 
а планом выражения — совокупность языковых средств 
(лексических, фразеологических, паремиологических и др.)», 
В. А. Маслова отмечает, что концептами могут быть не лю-
бые понятия, «а лишь наиболее сложные и важные из них, 
без которых трудно себе представить данную культуру» 
[Маслова, 2008: 27]. 

Выделяя лингвокультурный концепт, В. В. Карасик 
подчеркивает его квантовую природу, присущую пережива-
емому опыту, который моделируется как трехмерное обра-
зование, в его составе можно выделить понятийные, 
образные и ценностные характеристики. Будучи смысловой 
единицей, концепт неразрывно связан с типичными обстоя-
тельствами, в которых это ментальное образование актуа-
лизируется [Карасик, 2002]. 

Ю. С. Степанов рассматривает концепт лингвокульту-
ры как «основную ячейку культуры в ментальном мире 
человека» [Степанов, 2004: 43]. Ученый подчеркивает, что 
концепт — это «тот “пучок” представлений, понятий, зна-
ний, ассоциаций, переживаний, который сопровождает 



13 

слово. В отличие от понятий в собственном смысле терми-
на… концепты не только мыслятся, они переживаются. Они 
предмет эмоций, симпатий и антипатий, а иногда и столк-
новений» [там же]. 

Коллективные сознания не однородны по своему со-
ставу. В них различают сознательный и бессознательный 
слои [Дюркгейм, 1991], отражающие специфику восприятие 
мира каждым отдельно взятым народом. Рассмотрим по-
добное восприятие, исходя из анализа концептов дух, душа, 
духовность, выбор которых определился их метафориче-
ской актуализацией в восприятии языка как духа народа 
[Гумбольдт, 1960: 72–84].  

Несмотря на повышенное внимание ученых к указан-
ным концептам, их категориальный анализ является недо-
статочно проработанным с лингвистической точки зрения, 
поскольку ряд российских философов пытался осмыслить 
их через призму социологии, культурологии и религиоведе-
ния. Между тем реалии ХХI века требуют проработки универ-
сальных концептов дух, душа, духовность как важнейших 
составляющих как современного мировоззрения, так и вос-
приятия мира прежних эпох. Это обусловлено тем, что дан-
ные концепты являются основой нравственности и морали, 
составляя «духовный код» каждой культуры. Этот код изна-
чально онтологичен, он пронизывает наше бытие, формиру-
ет ментальность, обусловливает поведение и деятельность 
[Маслова, URL]. 

Для системного анализа концепта духовность важное 
значение имеет философия античности и, в частности, твор-
чество Платона, проливающее свет на ранние представления 
о таких метафизических понятиях, как «Единое», «Мировая 
Душа», «Логос», «человеческая душа». Еще Парменид отме-
чал, что для греков мыслить и быть — одно и то же, поэтому 
взгляды древнегреческих философов на устройство мира 
имеют ключевое значение для понимания их философии 
и раскрытия категории «духовность»» [Ковалева, 2009]. 

Прослеживается явная связь между концептами ду-
ховность, душа и дух. Лингвокультурологический анализ 
функционирования означенных концептов в различных 



14 

культурах в разные периоды истории позволит установить 
заимствования и особенности употребления. Некоторые 
современные исследователи языка не проводят разграни-
чения концептов ДУША и ДУХ, как, например, это было заяв-
лено в заглавии статьи: «О семантике древнего слова — 
теонима и его этимологии на примере концепта «душа, 
дух»» [Шмарева, 2013]. 

В теологической картине мира понятия душа и дух, 
как правило, разводятся. В христианской догматике душа 
воспринимается как личностное начало, а дух надличност-
ное. Понятие дух встречается во всех философских направ-
лениях, не обретает строгих терминологических очертаний, 
выражая чаще всего соединенность человеческого и боже-
ственного начал или устремленность первого ко второму 
[Православная энциклопедия, 2014]. 

У Платона «Духовность постигается через душу». Ду-
ша — не материальна. В ней соединяются три мира: «Благо», 
«Логос» и «Мировая Душа» [Ковалева, 2009]. Этим устанав-
ливается зависимость: душа → духовность. Андре Конт-
Спонвиль дает определение душе как духовному началу 
в человеке.  

Для русского языка толковый словарь Ожегова опреде-
ляет духовность через душу, а не дух: духовность. Свойство 
души, состоящее в преобладании духовных, нравственных 
и интеллектуальных интересов над материальными [Ожегов, 
2011].  

Выстраивается цепочка: душа → духовность. 
Западная философская мысль определяет «духов-

ность» через жизнь духа. Это видно на примере деривата 
spirituality от spirit в английском языке. В англоязычной 
картине мира дух — spirit. 

Этимологические словари фиксируют происхождение 
английского слова от латинского spiritus со значением 
breath (дыхание), но также spirit, soul, courage, vigor. Вы-
страивается цепочка: spirit (дух) → spirituality (духовность). 

В русском языке, согласно Ю. С. Степанову, «Слово ду-
ша произведено от духъ. Духъ — слово муж. р., а душа — 
жен. р. И в соответствии с общим правилом индоевропей-



15 

ской грамматики первое означает нечто основное и доми-
нирующее, а второе, женский род, нечто производное, част-
ное и подчиненное» [Степанов, 2004: 14]. Ученый называет 
это словообразовательными или понятийно образователь-
ными процессами. Как коррелирует языковая форма кон-
цепта ДУХ при переводе с английского на русский и 
с русского на английский можно сформулировать следую-
щим образом: концепт дух передается рядом лексических 
единиц, таких как breath, spirit, smell. Таким образом, языко-
вая форма концепта дух по-английски может быть выражена 
шестью лексическими единицами (breath, mind, spirit, shade, 
ghost, heart), а в русском языке только словом «дух». Этимо-
логический анализ указанных слов показывает, что англий-
ские лексические единицы в своем происхождении восходят 
к латинскому языку, которые через французский язык-
посредник вошли в словарь британской лингвокультуры. 
В русском языке слово «дух» появилось в результате каль-
кирования непосредственно с греческого языка, что делает 
его семантически ближе к оригиналу, и, следовательно, 
точнее передает истинность смысла. 

Исходя из вышеизложенного, можно выстроить новые 
цепочки зависимостей.  

У Платона: душа → духовность. 
В английском языке: spirit (дух) → spirituality (духов-

ность). 
В русском языке: душа → духовность. 
Зафиксировав отмеченные различия, перейдем к ана-

лизу концепта душа. Данный концепт отражает внутреннюю, 
психическую жизнь человека, варьирует в пространственно-
временном континууме. 

В античной философии и истории с древнейших времен 
наблюдается преемственность. Геродот говорит, что пифаго-
рейцы выдавали египетское учение о бессмертии души за 
свое. Вера в бессмертную душу сочеталась у пифагорейцев 
с учением о том, что душа погребена в теле как в гробнице, 
причем безрассудная часть души легко поддается переубеж-
дению и бросается из одной крайности в другую. Согласно 
Филолаю, которому также приписывалось сочинение 



16 

«О душе», душа и ощущения помещались в сердце, причем 
природа числа, гармонически сочетая душу с ощущением, 
делала все познаваемым, а сама душа при этом оказыва-
лась некоей гармонией [Новая философская энциклопедия, 
2001]. 

В античной философии душа понимается как сово-
купность триад, каждая из которых несет определенную 
нравственную нагрузку, поскольку единство, как правило, 
выражено многообразием. В частности А. Ф. Лосев, исходя 
из философии Платона, пришел к выводу, что «целое 
и общее, хотя в то же время и единичное, и простое, не-
посредственно являющее энергию вещи и именуемое, 
бесплотное и невесомое, не факт, но смысл, не безликая 
мощь бытия, но оформленный лик предмета, и есть то, что 
мы должны называть платоновской идеей, или эйдосом» 
[Лосев, 1993: 375], становлением которого является душа. 

Г. П. Ковалева в работе «Представления о духовности 
в философии Платона» дает подробный анализ идей вели-
кого философа [Ковалева, 2009]. Платон считал, что Вселен-
ная является живым разумным существом, обладающее 
разумом, данным ей «изначальным строителем». В человеке 
идеальным бытийным эйдосом является нематериальная 
душа, которая проявляется как добродетель и реализуется 
в физическом мире через: мудрость, мужество, благочестие, 
рассудительность, справедливость и т. д. Следовательно, 
можно сделать вывод о том, что добродетель через свои 
свойства является проявлением духовности человека. 

Материальный, чувственный космос у Платона как син-
тез «Единого», «Логоса», «Мировой Души» и материи есть 
гармония, наполненная любовью. Идея любви является кон-
струирующим принципом всего мироздания. Категория  
«духовность» является совокупностью составляющих, обра-
зующих триады: любовь — добродетель — душа;  
мудрость — разум — рассудительность; справедливость — 
благо — мужество; благочестие — понятливость — памят-
ливость; доброта — сострадание — щедрость.  

Платон считал, что «в человеке все зависит от души, 
а в самой душе от разума, если только душа хочет быть 



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016415/

	Оглавление
	Введение
	Глава I. коды языка — коды культур
	1.1. Мировидение как миропонимание
	1.2. Концептуальная картина мира
	1.3. Трансформация культурных кодов
	1.4. Стереотипы как шаблоны восприятия

	Глава II. Полимодальный подход к исследованию этнических стереотипов
	2.1. Полимодальность репрезентаций этнических стереотипов и их типология
	2.2. Стереотипизации сквозь призму сенсорного и гендерного восприятия
	2.3. Гастика в диалоге культур как источник идентифицирующих стереотипов

	Глава III. Этнические стереотипы: особенности функционирования
	3.1. Этнические стереотипы в концептосферах народов мира: эволюция и функционирование
	3.2. Национальный дискурс Великобритании: антропоморфные и зооморфные стереотипы
	3.3. Национальный дискурс США: антропоморфные и зооморфные стереотипы

	Заключение
	Литература



