
3 

ОГЛАВЛЕНИЕ 

Введение ............................................................................................................... 5 

Глава 1. Зарождение филологических концепций ..................................... 6 
1.1. Эпоха Античности ........................................................................................ 6 
1.2. Средние века и Возрождение .................................................................... 14 
1.3. Господство нормативных поэтик и зарождение в филологии 
XVII века новых тенденций ............................................................................. 16 

Глава 2. Теория филологии в XVIII веке ................................................... 19 
2.1. Обоснование роли искусства в философии И. Канта ............................. 19 
2.2. Общая характеристика взглядов К. Гельвеция, И. Гердера, Д. Вико ... 22 
2.3. Теория драмы: Д. Дидро, Г. Лессинг........................................................ 25 
2.4. Концепция родов поэзии и стиля И. Гёте и Ф. Шиллера ....................... 28 
2.5. Развитие отечественных филологических концепций ........................... 31 

Глава 3. Филологические искания в первой половине XIX века ......... 34 
3.1. «Лекции по эстетике» Г. Гегеля................................................................ 34 
3.2. Эстетические взгляды Ф. Шеллинга ........................................................ 38 
3.3. Формирование теории романтизма, интерес к мифологизму ............... 43 
3.4. Состояние филологии в России ................................................................ 49 

Глава 4. Западноевропейская философско-культурологическая 
рефлексия и российская филология во второй половине ХIХ века ..... 57 
4.1. К. Маркс и Ф. Энгельс. Марксизм о филологии ..................................... 57 
4.2. Концепция искусства Ф. Ницше ............................................................... 63 
4.3. Культурная антропология Э. Тайлора. Дж. Фрэзер ................................ 66 
4.4. Герменевтика: из богословия в науку. Ф. Шлейермахер, В. Дильтей....... 67
 4.5. Теория натурализма ................................................................................... 73 
4.6. Успехи отечественной филологии............................................................ 74 

Глава 5. Мифологическая школа в России: Ф.И. Буслаев, 
А.Н. Афанасьев ................................................................................................ 77 
5.1. Научная деятельность Ф.И. Буслаева ...................................................... 77 
5.2. Исследования славянской мифологии А.Н. Афанасьевым .................... 81 

Глава 6. Культурно-историческая школа за рубежом и в России ........ 83 
6.1. Позитивистская философия искусства И. Тэна ...................................... 83 
6.2. Русская культурно-историческая школа: А.Н. Пыпин, 
Н.С. Тихонравов ................................................................................................ 85 



4 

Глава 7. Сравнительно-историческая школа отечественной фило-
логии: А.Н. Веселовский ................................................................................ 90 
7.1. Концептуальные позиции А.Н. Веселовского......................................... 90 
7.2. Судьба наследия А.Н. Веселовского в ХХ веке ...................................... 93 

Глава 8. Филология и психология: варианты взаимодействия в 
XIX – начале XX века ..................................................................................... 95 
8.1. Психологическая школа А.А. Потебни .................................................... 95 
8.2. Психоанализ З. Фрейда и его роль в развитии филологических 
концепций .......................................................................................................... 99 

Глава 9. Зарубежная теоретико-филологическая мысль в первой 
половине ХХ века .......................................................................................... 102 
9.1. «Философия жизни» А. Бергсона и интуитивизм Б. Кроче ................. 102 
9.2. Теории стилей: О. Вальцель и другие .................................................... 103 
9.3. Т. Элиот и «Новая критика» .................................................................... 105 
9.4. В. Кайзер. Другие литературоведческие концепции ............................ 107 

Глава 10. Отечественные литературоведческие концепции и шко-
лы первой половины ХХ века .................................................................... 110 
10.1. Формальная школа ................................................................................. 110 
10.2. Социологическое литературоведение: В.Ф. Переверзев и другие 
10.3. Проблемы бахтинологии ....................................................................... 120 

Глава 11. Основные методологические системы зарубежного ли-
тературоведения второй половины ХХ века. Структурализм и 
постструктурализм ........................................................................................ 129 
11.1. Общая характеристика структурализма ............................................... 129 
11.2. Специфика постструктурализма: Р. Барт ............................................. 131 
11.3. Деконструктивизм Ж. Деррида ............................................................. 135 
11.4. Филологическая герменевтика Х.-Г. Гадамера ................................... 137 
11.5. Рецептивная эстетика: Х.Р. Яусс, В. Изер ........................................... 139 

Глава 12. Отечественная история филологии во второй половине 
ХХ века ............................................................................................................ 147 
12.1. Некоторые замечания о связи феноменологии и герменевтики ....... 147 
12.2. О некоторых из «основных имён»: Д.С. Лихачёв, В.В. Виногра-
дов, Б.О. Корман .............................................................................................. 150 
12.3. Московско-Тартуская школа: Ю.М. Лотман и другие ....................... 157 
12.4. Историко-функциональное изучение литературы: М.Б. Храпчен-
ко и другие ....................................................................................................... 174 

Заключение ...................................................................................................... 190 
Библиографический список............................................................................ 192 



5 

Введение 

Филология есть связь всех связей… Она нужна 
всем, кто пользуется языком, словом, слово свя-
зано с любыми формами бытия, с любым позна-
нием бытия: слово, а еще точнее, сочетания 
слов. Отсюда ясно, что филология лежит в ос-
нове не только науки, но и всей человеческой 
культуры.  

Д.С. Лихачёв 

Обучение в магистратуре по русской литературе предполагает углублен-
ное знание истории филологии. Предлагаемый курс охватывает несколько 
столетий развития филологической мысли, начиная с Античности, прослежи-
вает все его основные этапы, в том числе и начальный, когда научные сведе-
ния о литературе зарождались в лоне синкретизма. Основное внимание уде-
лено как наиболее крупным зарубежным школам, так и отечественным науч-
ным направлениям. 

В процессе изучения трудов по эстетике Аристотеля, И. Канта, Г. Гегеля, 
Ш. Сент-Бёва, И. Тэна, выдающихся отечественных литературоведов – 
А. Афанасьева, А. Веселовского, А. Потебни, М. Бахтина, Д. Лихачева, 
Ю. Лотмана и др. – магистры постигают специфику филологического иссле-
дования. В бакалавриате, осваивая те или иные проблемы теории литературы 
или языкознания, студенты встречались с теми или иными выдержками из 
трудов филологов прошлого. Но это изучение шло «по горизонтали»: обуча-
ющиеся не задумывались над тем, что цитируемых учёных разделяют десяти-
летия, а то и столетия. Можно было легко ошибиться, отнеся того или иного 
автора то к XVII, то к XVIII, то к XIX векам. Их высказывания, разбросанные 
по разным главам и темам учебных пособий, не сводились в нечто целое. Те-
перь мы должны восполнить этот пробел, рассмотрев движение филологиче-
ской мысли «по вертикали», начиная с Платона и Аристотеля, концентрируя 
внимание на индивидуальном вкладе каждого учёного в науку.  

На фоне исторического развития филологии прослеживается становле-
ние и эволюция её методологии как совокупности исходных принципов и ме-
тодов исследования. В центре авторского внимания находятся сравнительно-
историческое, историко-генетическое, историко-функциональное изучение, 
филологическая герменевтика как методологический арсенал современной 
теории литературы, феноменологически ориентированное литературоведе-
ние, психоаналитические штудии, социологический подход, эволюция ми-
фопоэтики. Актуализируются также многие вопросы истории лингвистиче-
ских учений, что позволит магистрам освоить филологию как единую науч-
ную дисциплину. Таким образом, курс дает не только систему знаний в обла-
сти истории филологии, но и возможность осознанного обращения к тради-
циям методологии, закрепляет знание теорий и концепций, сохранивших 
свою значимость для современного исследователя.  



  

6 
 

ГЛАВА 1. ЗАРОЖДЕНИЕ  
ФИЛОЛОГИЧЕСКИХ КОНЦЕПЦИЙ 

 
Истоки филологии уходят в глубокую древность. Их можно увидеть 

уже в древнейших памятниках – в индийских Ведах (X–II до н.э.), в китай-
ской «Книге преданий» (XIV–V вв. до н.э.), в древнегреческих поэмах 
«Илиаде» и «Одиссее» (VIII–VII вв. до н.э.). Зачатки искусствоведческих и 
филологических знаний зарождались в форме мифологических представ-
лений. Самодостаточные филологические концепции в Европе – в Древней 
Греции – возникли в IV веке до н.э. Основные понятия и термины, кото-
рыми и сейчас пользуются лингвисты и литературоведы, появились на заре 
европейской цивилизации. 

 
1.1. Эпоха Античности 
Первые представления о сущности, назначении поэзии, ее отличии от 

истории были разработаны мыслителями Древней Греции Платоном (уче-
ником Сократа) и Аристотелем. 

Вначале необходимо сказать несколько слов о Сократе (ок. 470–399 
до н.э.) – одном из основоположников диалектического способа познания 
истины. Он родился в Афинах в семье ваятеля, слыл кротким человеком в 
быту (сохранились сведения о его жизни со сварливой женой), но отличал-
ся необычайным мужеством в борьбе за свои убеждения. Он учил народ на 
улицах и площадях путём постановки наводящих вопросов. Начиная с 
частного, путём исключений подводил собеседников к обобщениям, опре-
делению и раскрытию сущности понятий «добро», «красота», «любовь», 
«бессмертие души», «достоверность», «знание». Отсюда берут своё начало 
выражения «сократовский метод», «сократовский (сократический) диа-
лог».  

Прямота суждений Сократа, резкое обличение современников создали 
ему много врагов. Его философия была направлена против субъективизма 
софистов (Горгий, Протагор и др.), которые противопоставляли традици-
онно-мифологическому взгляду на мир тезис о том, что человек есть мера 
вещей. По сути, это было смещение интересов с поиска абсолютной исти-
ны к прагматическим рецептам поведения человека в обществе. Именно 
эти положения Сократа должны интересовать филологов. Он (как и Платон 
вслед за ним) подвергал софистов резкой критике, за что был обвинён в 
развращении юношества.  

Приговорённый к смерти Сократ отказался от предложенного друзья-
ми побега, мужественно и спокойно выпил чашу с ядом. 

От Сократа не осталось никаких сочинений, но его мысли и суждения 
были записаны Платоном и Ксенофонтом. 

Платон (ок. 428–347 до н.э.) родился в Афинах в аристократической 
семье и наречён Аристоклом, а Платоном («широким») его прозвал учи-
тель гимназии за ширину плеч. Он хотел заниматься политикой и литера-



  

7 
 

турой, но приблизительно с 407 года до н.э. становится последователем 
Сократа. «Апология Сократа» принесла ему широкую известность. 

Платон впоследствии создал собственную школу – Академию. Он по-
лагал, что сущность реального мира находится вне этого мира, в мире 
идей, творимых божеством. Реальные вещи являются лишь тенью идей, и 
именно им подражает художник. Он создает тени теней и тем самым еще 
более отдаляется от истинного значения вещей. Подражая реальным ве-
щам, художник привносит в их изображение свое понимание и толкование, 
раскрывает прекрасное и доброе как проявление единого человеческого 
сознания, еще не знавшего искуса индивидуализма. 

Платон придавал большое значение образованию и воспитанию юно-
шей – будущих граждан Афинского государства, и важное место в этом 
процессе отводил литературе и искусству. В связи с этим в диалогическом 
труде «Государство» (70–60 гг. IV в. до н.э.) он ставил вопрос о взаимоот-
ношении поэта и государства, подчёркивая ответственность поэта за то, 
что в государстве происходит. Этому посвящён фрагмент названного труда 
«Два вида словесности: истинный и ложный. Роль мифа в воспитании 
стражей». О том же говорится и в разделе «Роль поэзии в воспитании 
стражей». Платон подчеркивает направленность филологии к добродетели 
и ее влияние на душу человека. Здесь раскрывается понятие «мифология», 
говорится о воспитательных функциях мифа, о том, на что должны быть 
направлены первые мифы, услышанные детьми. Платон вводит понятие 
«словесная ложь», говорит о пагубности ее влияния на юные души. Он 
считал, что государству нужно «смотреть за поэтом» и препятствовать во-
площению в образах живых существ, адресованных юношеству, чего-то 
низкого, безнравственного, безобразного. Безусловным благом для Плато-
на является свобода. В человеческом познании мира свободу человеку даёт 
философия, а в человеческих отношениях – любовь. Но мыслитель имеет в 
виду не телесную любовь, которая стремится лишь к удовольствию и при-
водит к собственнической установке в отношениях, по существу желая по-
работить, а не сделать свободным, а любовь душевную, близкую филосо-
фии. Надо, говорил он, искать таких поэтов, которые способны проследить 
природу красоты и благообразия, чтобы это шло на пользу юношеству, 
чтобы оно воспринимало слова прекрасные, ведущие к дружбе. Платон 
подчеркивал значение искусства для воспитания гражданина (особенно 
для «воспитания стражей») и предлагал воспитателям исключить из чтения 
молодых людей такие виды искусства, как плачи, и все, от чего человек 
становится чересчур возбуждённым и чувствительным. Искусство, имею-
щее воспитательное значение, Платон называл «мусическим искусством» и 
говорил, что оно всего более проникает в глубину души и всего сильнее ее 
затрагивает. «Ритм и гармония несут благообразие, и оно делает благооб-
разным и человека».  

В диалоге «Государство» уже появляется систематизация видов худо-
жественной словесности. Платон останавливается на «способах выраже-
ния» или «стилях» сценического искусства, и отмечает, что сказители и 



8 

поэты ведут свой рассказ о прошлом, настоящем или будущем и делают 
это посредством подражания или простого повествования, или того и дру-
гого вместе. Когда сказитель или поэт приводит чужие речи – это повест-
вование, когда он приводит речь от чужого лица и уподобляется другому 
человеку голосом или обычаем – это означает подражание. Когда поэт не 
скрывает себя, то его повествование чуждо подражанию. («Если бы, ска-
зав, что герой принес выкуп за дочь и умолял отпустить ее, Гомер продол-
жал бы свой рассказ все еще как Гомер, а не говорил бы так, словно он 
стал героем, то это не было бы подражанием», – пояснял Платон). Но, если 
убрать то, что поэт говорит от себя, и оставить лишь обмен речами, то это 
трагедия. Платон подчеркнул, что один род поэзии и мифотворчества весь 
целиком складывается из воссоздания событий (например, комедия и тра-
гедия). Другой – например, дифирамбы − состоит из высказываний самого 
поэта. В эпической поэзии сочетаются оба эти приёма. 

Платон говорит, что такие особенности стиля, как ладная речь, ритм, 
благозвучие, – это следствие нравственно-духовного склада поэта. По его 
мысли, «уродство, неритмичность, дисгармония» – близкие родственники 
злоречия и злонравия, а их противоположность – это подражание рассуди-
тельности, нравственным поступкам.  

Платон, понимавший социальную обусловленность языка (диалог 
«Кратил»), уловил вторичную природу искусства по отношению к реаль-
ности, то есть трактовал искусство как форму существования человека и 
общества в сфере человеческого воображения. Он обосновал положения о 
трех родах литературных произведений, их образной природе и их воспи-
тательной функции. Платон первым признал глубокое воспитательное зна-
чение искусства, подчеркнул его роль в образовании и воспитании юноше-
ства, рассматривал деятельность создателя произведений искусства как со-
ставную часть деятельности по упрочнению государства. 

Аристотель (384–322 до н.э.) с 18 лет учился в Академии Платона и 
оставался в ней до смерти Платона. Впоследствии он основал собственную 
школу – Ликей (лицей), где обучал слушателей во время прогулок. Его бе-
седы составили 150 томов, из которых сохранилось лишь 15. Полемизируя 
с Платоном, Аристотель искал взаимодействие между «идеями» и реаль-
ностью: он создал учение о человеке (трактат «О душе»), о его связях с 
жизнью природы и общества. Внеся большой вклад в науку о языке (логи-
ческий подход к языку, учение о категориях – наиболее обобщённых свой-
ствах сущего, положившее начало инвентаризации частей речи и членов 
предложения), Аристотель особенно большое значение придавал искус-
ству. Его занимают вопросы этики и эстетики, добра (добродетели) и кра-
соты, чертами которой он считал целесообразность, упорядоченность, 
симметрию. Аристотель, как и Платон, придавал искусству особое значе-
ние в жизни общества. Он учитывал и познавательный, и эстетический его 
аспекты, и то, что, встречаясь с произведением искусства, человек испы-
тывает катарсис – очищение души от ложных страстей, сострадание герою, 
попавшему в трагические обстоятельства. Заставляя зрителя пережить чув-



  

9 
 

ство страха, ощутить несчастье, искусство, по его мнению, позволяет по-
чувствовать себя счастливым по сравнению с героем, даёт силы пережить 
трагедию и в том случае, если она постигнет самого зрителя. Истоки ис-
кусства, причины его возникновения Аристотель видел в миме́зисе, то есть 
в подражании реальности по законам необходимости и вероятности. Такое 
подражание жизни даёт людям и знание, и наслаждение.  

Специфику искусства Аристотель оттенял сопоставлением с историей. 
Историк показывает то, что было в действительности, а поэт – то, что мог-
ло бы быть. Поэтому, как утверждал он, поэзия философичней, серьезнее 
истории, она говорит об общем, а история – о единичном. Поскольку на 
том этапе развития эстетической мысли специфику словесного искусства 
составляла именно стихотворная речь, она была важным признаком сло-
весного искусства.  

В трактате «Об искусстве поэзии», созданном между 336 и 332 годами 
до н.э., Аристотель предпринял систематизацию литературных произведе-
ний по объекту изображения и по способу выражения. Как и Платон, Ари-
стотель называет подражательными искусствами эпос, трагедию, комедию, 
дифирамб. При этом автор различает их по таким основаниям: в чем со-
вершается подражание, чему подражают и как подражают (оно не всегда 
осуществляется одинаково). Подражание происходит в ритме, слове и гар-
монии. Ритм и гармония использовались в музыкальном искусстве, к кото-
рому Аристотель относил и хористику. Автор особо отмечает подражание 
у танцовщиков, так как они посредством выразительных ритмических 
движений воссоздают характеры душевного состояния и действия изобра-
жаемых героев. Аристотель также выделяет те искусства, которые пользу-
ются всеми средствами. К ним он относил дифирамбы, трагедии, комедии, 
но подчеркивал, что одни из них пользуются такими средствами одновре-
менно, а другие нет. Очевидно, что Аристотель подробно рассматривал 
средства подражания, разграничивая цели их использования.  

Далее мыслитель анализирует, как реализуется подражание. В одном 
случае автор, например, Гомер, рассказывает о событии как о чём-то от-
дельном от себя, в другом – подражающий остаётся самим собою, не изме-
няя своего лица, или же все изображаемые лица предстают как действую-
щие и деятельные (драматическое творчество). 

Аристотель «раскладывал» поэзию на разные отделы по личным осо-
бенностям характера поэта: одни воспроизводят прекрасные деяния людей 
(таких поэтов он называет «серьёзными»), другие вместо гимнов сочиняют 
насмешливые песни («легкомысленные» поэты). Если первые прибегали к 
гекзаметру, то вторые использовали ямб, и этим метром люди осмеивали 
друг друга (он подчёркивал, что ямб из всех размеров больше всего близок 
к разговорной речи). Аристотель даёт разные основания для сравнения пи-
сателей. Гомер и Софокл воспроизводят людей достойных, но Софокла 
можно сблизить и с Аристофаном, но уже по другому принципу: в отличие 
от эпоса Гомера, повествующего о подвигах людей, так как они оба пред-
ставляют людей действующих, следовательно, они драматурги. Аристо-



  

10 
 

тель справедливо учитывал, что писатели имеют природное влечение к то-
му или иному роду поэзии, прослеживал эволюцию искусств. В начале по-
эзия, утверждал он, возникает путём импровизации. Дифирамбы предше-
ствуют трагедии, а фаллические песни – комедии. Испытав много перемен, 
поэзия приобрела должную ей форму, но развитие продолжалось и далее. 
Так, например, Эсхил первым ввёл двух актёров вместо одного, уменьшил 
партию хора и на первое место поставил диалог; Софокл ввёл трёх актёров 
и декорации. Далее Аристотель останавливается на эстетических призна-
ках литературных произведений. Он считает смешное частью безобразно-
го, некоторой ошибкой, никому, однако, не причиняющей страданий, ни 
для кого не пагубной. И хотя комическая маска – лицо безобразное и ис-
каженное, оно не выражает страданий, и это становится сущностью коме-
дии.  

Эпическая поэзия, по мнению Аристотеля, следовала трагедии и под-
ражала серьезному. От трагедии она отличается тем, что представляет со-
бой повествование, не ограниченное временем, а трагедия старается вме-
стить свое действие в круг одного дня. Аристотель даёт определение тра-
гедии: она есть подражание при помощи речи действию важному и закон-
ченному, имеющему определенный объём. Трагедия, подчёркивает он, это 
подражание посредством действия, а не рассказа. Её цель – путём состра-
дания и страха очистить зрителя от отрицательных эмоций. А так как под-
ражание производится посредством действия (а не рассказа, как в эпосе), 
то в начале трагедии должно быть необходимое украшение – музыкальная 
композиция.  

Так как самое важное в трагедии – состав происшествий, то она есть 
подражание не людям, но действию и жизни. Поэты выводят действующих 
лиц, ставя целью изобразить их характеры, но характеры как раз и прояв-
ляются благодаря их действию. Аристотель считает, что цель трагедии – 
действие и фабула (под ней он понимал сочетание фактов), и она важнее 
всего. Трагедия не может существовать без действия, а без характеров – 
может. Самое важное, чем трагедия увлекает душу – перипетии и узнава-
ния, то есть моменты фабулы. Начинающие поэты больше преуспевают в 
слове и изображении характеров, чем в сочетании действий, кроме того, 
поэту следует быть больше творцом фабулы, чем метров, то есть и мастер-
ство стихосложения, по Аристотелю, уступает мастерству фабулы. 

Хорошо составленные фабулы, по его мнению, «не должны начинать-
ся откуда попало и где попало оканчиваться». Поэтому он уделяет внима-
ние такой категории, как целостность: «Целое – есть то, что имеет начало, 
середину и конец». И далее поясняет: «Начало – это то, что само не следу-
ет по необходимости за другим, за ним происходит нечто другое. Конец – 
то, после чего нет ничего другого. Середина – то, что и само следует за 
другим, и за ним другое». Для фабулы как целого, имеющего известный 
объём, этот объём должен быть достаточным, внутри него при непрерыв-
ном следовании событий по вероятности или необходимости может про-
изойти перемена. Например, от несчастья к счастью и наоборот. Целост-



  

11 
 

ность (единство) фабулы определяется не тем, что она вращается около 
одного героя. С одним героем может случиться множество событий, часть 
из которых не представляет единства. Действия одного лица могут быть 
многочисленны, и из них не составится одно действие. В фабуле части со-
бытий должны быть составлены так, чтобы при перемене или изъятии ка-
кой-либо части изменялось и приходило в движение целое. В фабуле не 
должно быть каких-либо обязательных элементов. 

Что касается характеров (это второе слагаемое трагедии), то, по мыс-
ли Аристотеля, они должны быть благородными, подходящими (к ситуа-
ции), правдоподобными и последовательными. Он говорил, что опреде-
лённость и чёткость характера имеют большое значение для сцены, где 
действие очень часто охватывает небольшой промежуток времени из жиз-
ни людей («действие большей частью происходит в пределах одного кру-
говорота солнца»). Исключение Аристотель сделал только для трилогии, в 
которой могут быть обозримыми и различные по своей длительности во 
времени сюжеты. И в составе характера, и в составе событий следует все-
гда искать необходимость или вероятность. Развязка должна вытекать из 
самой фабулы. 

Музыкальная композиция (ещё одно слагаемое трагедии) составляет 
главное из украшений трагедии, а вот сценическую обстановку Аристотель 
считает несущественной, ибо она лежит вне области поэзии: в декорации 
больше проявляется искусство декоратора, чем поэта. Сама же сущность 
трагедии может быть открыта и без сцены.  

Аристотель посвятил большую часть поэтики трагедии, обещая в 
дальнейшем сказать и о комедии. Возможно, этот раздел поэтики до по-
томков не дошёл, но, основываясь на отдельных замечаниях о комедии, 
современные исследователи «реставрировали» суть аристотелевского по-
нимания данного жанра. Его генезис восходит к комическому эпосу: пер-
вая комедия, дошедшая до нас лишь в отрывках, – «Маргит» Гомера. Ари-
стотель пишет, что Гомер «первый показал и основную форму комедии, 
придав драматическую отделку не насмешке, но смешному». Комедия 
изображает не частные случаи, а так же, как трагедия, даёт обобщённое 
изображение действительности. Фабула комедии, как и трагедии, должна 
быть сложена «по законам вероятности», и в неё поэты «подставляют лю-
бые имена, а не пишут, подобно ямбическим писателям, [эпиграммы] на 
отдельных лиц». 

Аристотель заложил основу теории родов и видов поэзии, подчерки-
вая специфичность каждого из них: например, от трагедии, говорил он, 
должно требовать не всякого удовольствия, а только ей свойственного; в 
трагедии следует избегать композиции, характерной для эпоса. Это не ис-
ключало обнаружения общих свойственных искусству черт, при этом Ари-
стотель выходил за границы отдельных искусств, видя общее, например, в 
героях словесного искусства и портретной живописи; он говорил, что поэ-
зия – это звучащая живопись. Устанавливая эстетические нормы, Аристо-
тель учитывал индивидуальные особенности воспроизведения жизни, при-



12 

знавая правомерность нарушения эпического правдоподобия в «Одиссее», 
учитывал соответствие изображаемого тому конкретному впечатлению, 
которое художник хотел выразить своим произведением. Главным для 
Аристотеля оказывался не канон, а степень достижения поставленной ху-
дожником цели. «Если поэта порицают за то, что он изобразил (предмет) 
неверно, то можно сказать, что так, быть может, следует изображать». 

Одним из важнейших введённых Аристотелем в «Поэтике» терминов 
является «катарсис» (от греческого «очищение») – очищение духа при по-
мощи страха и сострадания, в этом он видел цель трагедии. Это понятие 
стало предметом многовековой дискуссии, подробно рассмотренной 
А.А. Аникстом1. Он полагал, что различные толкования этого понятия по-
могают осмыслить разные его стороны, что теоретическая мысль многих 
поколений комментаторов открыла большие глубины смысла, таящиеся в 
аристотелевской «Поэтике».  

Рассматривая поэзию в контексте других искусств и обращаясь к опы-
ту мастера, отливающего статую из бронзы, Аристотель фиксирует четыре 
составляющих художественного процесса: 1) материя, из которой произ-
водится художественный предмет; 2) форма, в которую она отливается; 
3) деятельность мастера, оформляющего предмет; 4) цель, определяющая
направление деятельности мастера. В художественном процессе эти четы-
ре составляющие проявляются в органическом единстве (в искусстве поэ-
зии в качестве материала выступает язык).

Таким образом, Аристотель заложил основы научного изучения языка 
поэзии и искусствознания в целом. Он первый начал трактовать искусство 
как особый вид человеческой деятельности, предпринял изучение ее спе-
цифики по самым разным направлениям, раскрыл соотнесённость между 
содержанием и формой, подчеркнул подвижность эстетических норм, их 
подчинённость индивидуальным задачам творца. В сочинениях Аристоте-
ля «Поэтика», «Риторика» формируются литературоведческие дисципли-
ны – теория литературы, поэтика и стилистика. Наиболее актуализированы 
в современной науке такие введённые им понятия, как «драма», «катар-
сис», «мимезис», «поэтика». И в наши дни, более двух тысяч лет спустя, 
литературоведение рассматривает многие категории словесного искусства 
в том числе, и с позиций, заданных Аристотелем. 

Ценные теоретико-литературные суждения имеются в художествен-
ных текстах других античных авторов. Так, древнеримский поэт Гораций 
(65–8 до н.э.) в труде «Послание к Пизонам (Наука поэзии)» говорит о том, 
что искусство должно быть максимально приближено к действительности: 
«Следуй преданью, поэт, или выдумывай с истиной сходно» (т.е. произве-
дение должно основываться на историческом предании или факте, а вымы-
сел должен иметь правдивую основу). Каждый писатель, поэт, деятель ис-
кусства, считал Гораций, должен найти себе своё собственное место, а не 

1 Аникст А.А. Теория драмы от Аристотеля до Лессинга. – М.: Наука, 1972. 



  

13 
 

занимать чьё-то чужое, ему необходимо трезво оценить свои силы в отно-
шении предмета изображения. 

Гораций обозначил основные противоречия творческого процесса. 
Творец, с одной стороны, обладает неограниченной свободой («…всё сме-
ют поэт с живописцем»), имеют право (и возможность) объединять мир 
искусства (мир идеальный) с миром действительности. С другой, – он 
ограничен многими факторами. Признавая необходимость свободы в изоб-
ражении, он считает, что свободу эту следует понимать «осторожно»: если 
воспользоваться ею необдуманно, то произведение получится нелепым. 

Поэту необходимо ориентироваться на уже существующие образцы 
(например, на описания битвы или кипариса), даже если он умеет изобра-
жать это гениально. То есть речь идёт о складывающихся канонах в искус-
стве. Но, пожалуй, главное требование к творцу – необходимость простоты 
и единства произведения, за счёт которых достигается гармония, сораз-
мерность частей целого. Художественное произведение не должно напо-
минать «бред больного горячкой». Гораций показывает различия в жанрах, 
каждому из которых соответствует: «свой стиль: печальные речи – печаль-
ному, веселые речи – смеху». Он считает важным и тщательную работу 
над языком произведения: «Чтоб поэмы творец знал, что взять, что отки-
нуть, чтоб был он не щедр на слова, но скуп и разборчив». Он негативно 
относится к неологизмам: если поэту нужно слово, которого нет в совре-
менном ему родном языке, то следует искать его у предков, а не выдумы-
вать самому. Если действительно необходимо новое слово, то его нужно 
применять обдуманно и осторожно. 

Этап развития науки о литературе в эпоху эллинизма (323–30 гг. до 
н.э.) получил наименование александрийской филологии. Большую из-
вестность приобрела деятельность Александрийской грамматической шко-
лы. Тогда же стало складываться учение о трёх стилях – высоком, среднем 
и низком, сформировались представления о «канонах» литературных про-
изведений и «образцовых» авторах; появились текстологически выверен-
ные издания «Илиады» и «Одиссеи», успешно проводилось комментиро-
вание текстов. Велась и библиографическая работа: Каллимаху, поэту, 
наиболее ярко представлявшему александрийскую поэзию, принадлежат 
«Таблицы тех, кто прославился во всех областях знаний, и того, что они 
написали». 

Завершающей формой греческой эстетики (как и философии) явился 
неоплатонизм (от середины III до середины VI вв.), который объединил 
учения Платона, Аристотеля с восточной и христианской методикой и ре-
лигией. Его основателем был Плотин (205–270), полагавший, что, подра-
жая реальным вещам, произведения искусства восходят к первоисточнику, 
к божественной сущности мира. 

Античная филология оказала колоссальное влияние на последующее 
развитие науки о языке и литературе. Уже в эпоху Возрождения появились 
первые комментарии к «Поэтике» Аристотеля, на протяжении столетий 



  

14 
 

велись дискуссии о сущности катарсиса. В ходе полемик формировались 
ценные суждения, развивающие теорию Аристотеля далее. 

О значимости древнегреческого и древнеримского филологического 
наследия свидетельствует капитальный труд А.Ф. Лосева «Очерки антич-
ного символизма и мифологии». Наиболее подробно в нём освещена соци-
альная природа платонизма. Заметим также, что успехам науки о филоло-
гии способствовал высочайший уровень развития литературы в античном 
обществе, о чём свидетельствует характеристика, данная Ю.Б. Боревым: 
«Античность выдвинула величественную концепцию героизма. Человек-
герой. Он героически сражается за своё отечество, за свой город-
государство. Героизм не покидает античного человека, даже когда он зна-
ет, что обречён на смерть»1.  

 
1.2. Средние века и Возрождение  
Новая эпоха пришла в европейскую культуру под знаком христиан-

ства. Вновь обратимся к цитировавшейся статье Ю.Б. Борева: «В Средние 
века человек стремится к праведной жизни, уповает на жизнь горнюю. Об-
разовалась система: человек – церковь. Церковь выступает как обществен-
ный институт, регулирующий принципы бытия человека: человек жертву-
ет свободой действий на земле во имя райской жизни после смерти, смиря-
ет свою плоть постом и молитвой»2.  

В раннем Средневековье выдающимся философом и эстетиком был 
Августин Блаженный (354–430). Он разделял христианское учение о гре-
хопадении и помиловании. В книге «О граде Божием» он излагает историю 
человечества как борьбу светского мира и царства Божьего. Он полагал, 
что искусство подражает лишь форме божественной, сверхчувственной 
красоте, но не заключает в себе ее сущности, то есть сущности мира в ре-
лигиозном ее понимании. Августин тем самым предвосхитил семиотиче-
ское понимание искусства, так как, например, икона, с точки зрения ее ре-
лигиозной функции, лишь обозначает содержание, которое лежит вне это-
го обозначения. Она – знак, отсылающий нас к первоисточнику. 

В 863 г. произошло важнейшее событие: греческие миссионеры Ки-
рилл (Константин) и Мефодий создали графическую систему для славян-
ской письменности и стали переводить Библию на старославянский (древ-
неболгарский) язык, который стал литературным языком славян Средневе-
ковья. 

В Средние века продолжает совершенствоваться система знаний о ху-
дожественном творчестве и литературном произведении, разрабатываемая 
самими писателями (выше мы приводили в пример Горация). Так, Данте 
Алигьери (1265–1321) сделал попытку классификации романских языков, 
восходящих к общему источнику – латыни. Он отстаивал права живого 

 
1 Борев Ю.Б. Искусство и формула бытия человечества. – Филологические науки. – 
2004. – № 6. – С. 14. 
2 Там же. – С. 14. 



15 

итальянского языка перед латынью (трактат «О народном красноречии», 
1307) и заложил основы итальянского литературного языка. В трактате «О 
народной речи» (1304) им ставились вопросы о сущности искусства, о ро-
ли образцов в процессе их создания, о соотнесенности стиля произведения 
и жанрового канона, о характере поэтического языка. Оригинально рас-
сматривая поэзию как «риторическую функцию, положенную на музыку», 
он призывал брать за образец произведения поэтов «великих, то есть пи-
шущих правильно»: «Чем ближе мы им подражаем, тем более правильные 
создаем поэтические произведения». При этом Данте ссылается на изрече-
ние Горация «Вы, пишущие, берите тему по вашим силам» и предостере-
гает поэтов от непомерных амбиций: «Каждый должен брать на свои плечи 
труд, соразмерный его силам, так как, если тяжесть его окажется случайно 
чрезмерной, он может поневоле упасть в грязь». 

Подробно останавливается Данте на зависимости стиля произведения 
от его жанра, поясняет, что надо воспевать в тоне трагедии или элегии, что 
в комическом духе: «Для трагедии мы пользуемся более высоким стилем, 
для комедии – более низким, для элегии предполагаем речь впавших в не-
счастие. Если оказывается, что надо воспевать в трагическом тоне, то сле-
дует избирать… народный язык (это его определение ближе к современ-
ному определению «национальный литературный язык» – Л.Е.). <…> Если 
же события надо воспевать в комическом тоне, – развивал Данте свою 
мысль далее, – то мы пользуемся когда речью среднею, когда низкою ре-
чью». 

Следуя эстетике античности, Данте к наиболее высокому искусству 
относит трагедию, а ее стиль называет высочайшим. В высоком тоне, гово-
рит он, следует петь о наиболее важном в жизни человека (и не опошлен-
ном) – то есть о здоровье, любви и доблести. При этом особо подчеркива-
лась важность образования и огромнейшего труда поэта: «Успех никогда 
не может быть достигнут без напряжения способностей и усидчивости, и 
навыка в науке <…>. Таким образом и обнаруживается безумие тех, кото-
рые, чуждые искусству и науке, руководимые одним вдохновением, пыта-
ются в возвышенном стиле воспевать высокие предметы. Пусть откажутся 
они от такого намерения, и, если гуси по своему характеру малоподвижны, 
пусть не дерзают подражать высоко парящему орлу». 

Средневековая формула бытия – жить без свободы воли, умерщвляя 
греховную плоть, – в эпоху Возрождения также претерпевает кризис. Сно-
ва процитируем Ю.Б. Борева: «Счастье и свободу действий человек хочет 
получить на земле, особенно взирая на зримые примеры благополучия лю-
дей удачливых от рождения или благодаря судьбе»1.  

В эпоху Возрождения церковную культуру сменила культура свет-
ская. В европейских странах открывались Академии наук. В монастыре 
Пор-Рояль в 1660 г. вышла в свет «Всеобщая рациональная грамматика», 

1 Борев Ю.Б. Искусство и формула бытия человечества. – Филологические науки. – 
2004. – № 6. – С. 14–15. 



16 

или «Грамматика Пор-Рояль», в которой раскрываются логические, уни-
версальные принципы, лежащие в основе всех языков2.  

В эпоху Возрождения значение опыта художественного творчества 
было представлено в трактатах об отдельных видах искусства Леона Бат-
тиста Альберти (1404–1472) «О зодчестве и живописи», Леонардо да 
Винчи (1452–1519) «Книга живописи». Общеизвестно, что пафос искус-
ства Возрождения – в следовании естественной природе, природе вообще и 
человеку как высшему творению природы; подражание природе означало 
выявление прекрасного в ней, и тем самым раскрытие ее дополнительной 
сущности. 

Основная магистраль движения истории искусств – система оценок 
типов человеческого поведения, воссозданных искусством. Представления 
о литературном герое, его роли в произведении, о его назначении опреде-
ляют пафос науки о литературе, будь то рассуждения Платона о воспита-
нии граждан средствами искусства, или очень скудные и ограниченные 
представления о литературных героях в Средние века, или интерес к чело-
веку в эпоху Возрождения. Эта гуманистическая направленность сказалась 
и в возрастании интереса к особой сфере человеческой деятельности – к 
искусству. Отсюда более глубокое постижение сущности литературного 
творчества и интерес к самой творческой личности, к писателю.  

1.3. Господство нормативных поэтик и зарождение в филологии 
XVII в. новых тенденций 

Мыслители Средневековья и Возрождения исходили (что особенно 
видно на примере Данте) из классических – образцовых – произведений 
античных авторов, которые были эталоном (хотя в полном смысле этало-
ном они стали позже – при классицизме). Решение этого вопроса проходи-
ло в дискуссиях. Постепенно формировалось понятие о классической ли-
тературе, о писателях-классиках, о критериях художественности (они пока 
определялись требованиями нормативной поэтики), о содержательности 
литературных форм, их структуре и строении.  

Теоретические знания сразу использовались при рассмотрении худо-
жественных произведений и в образовательных целях. Уже в Средние века 
стали появляться поэтики, обучающие искусству создания художествен-
ных произведений. Были широко известны поэтики, созданные не только в 
Италии, где была мощная традиция, но и во Франции (1562), Германии 
(1594), Польше (1640). Однако в этот период в науке (в том числе и в фи-
лологии) наблюдалось двуязычие: она развивалась и на латыни, и на род-
ных языках. Постепенно шло вытеснение иноязычных поэтик: появились 
поэтики на итальянском (1563, 1586), на французском (1565, 1598, 1640), 
на английском (1595), на немецком (1624). Наконец, в 1674 году на фран-
цузском появилась знаменитая «Поэтика» Н. Буало, ознаменовавшая пере-

2 См.: Борботько В.Г. Проблемы и методы общего языкознания. Материалы 
лекционного курса. – Сочи: СГУ, 2009. – С. 18–20. 



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016856/



