
3

ПРЕДИСЛОВИЕ

В системе университетского филологического образования 
курс «Истории русской литературы первой трети XIX века» за-
нимает особое место. Он вводит студентов в пространство рус-
ской классической литературы, знакомит с творчеством Пуш-
кина, Лермонтова, Гоголя, с Золотым веком русской поэзии. 
Именно в этот период русской словесной культуры формируется 
ее национальное своеобразие, оформляется тот комплекс идей 
и образов, которые определят ее последующее развитие. Нераз-
рывная связь литературы с общественно-философской мыслью 
и историософскими концепциями, рожденными атмосферой па-
триотической и гражданской экзальтации эпохи Отечественной 
войны 1812 г. и декабристского движения, обостряет проблему 
героя своего времени как представителя молодой русской ин-
теллигенции. Путь от комедии А.С. Грибоедова «Горе от ума» 
к роману М.Ю. Лермонтова «Герой нашего времени» выявляет 
этапы становления антропологических универсалий и одновре-
менно открывает природу психологического анализа в русской 
литературе.

В связи с этим обостряется интерес к национальной истории, 
что проявляется в отборе материала и формировании принци-
пов историзма в литературе. Появление «Истории государства 
Российского» Н.М. Карамзина как источника литературных сю-
жетов и объекта полемики способствует становлению истори-
зма как методологической основы новой литературы. «Думы» 
Рылеева и трагедия Пушкина «Борис Годунов», созданные поч-
ти одновременно, диалог их авторов — свидетельство актуали-
зации этой проблемы уже в середине 1820-х годов. 1830-е годы 
как эпоха прозы открывают перспективы исторической повести 
и романа. «Тарас Бульба» Гоголя и «Капитанская дочка» Пуш-
кина становятся высшим достижением этого процесса.



4

Национальное своеобразие русской классики неразрывно 
связано с проблемой народности, получившей в это время свое 
эстетическое обоснование и художественное воплощение. Об-
раз нации и природа народного мышления — в центре поисков 
и споров эпохи 1800—1830-х годов. «Архаисты» и «новаторы», 
дискуссия о балладах Жуковского, столкновение позиций эле-
гического и гражданского направлений в романтизме, басенное 
творчество «дедушки Крылова», развитие литературной сказ-
ки, открытия Пушкина и путь к национальной эпопее, поэме 
Н.В. Гоголя «Мертвые души»  — за всем этим стоит комплекс 
философско-исторических идей, система новых героев и жан-
ровых экспериментов. Русская литература ищет свое место и 
определяет свое лицо в общеевропейском контексте, формируя 
идеи «всемирной отзывчивости».

Историко-литературный процесс 1800—1830-х годов — эпо-
ха бурного развития художественного мышления, выработки 
нового взгляда на человека и окружающий мир. Неоклассици-
стические и сентименталистские тенденции в литературе начала 
века сменяются формированием романтизма как литературного 
направления и художественного метода. Путь к диалогу культур, 
зримо проявившийся в активизации переводной литературы, 
связан с восприятием идей немецкой классической философии 
и немецкого романтизма, осмыслением природы французского 
социально-психологического романа, с феноменом Байрона и 
Вальтера Скотта. Уроки европейского романтизма способству-
ют становлению национального художественного сознания и 
движению к поэзии действительности.

Важным моментом этого движения является соотношение 
поэзии и прозы не только как форм литературного творчества, но 
и как объектов эстетической рефлексии и жизненной позиции. 
«Стихи и проза <...> не столь различны меж собой», «Лета к су-
ровой прозе клонят» — за этими хрестоматийными пушкински-
ми суждениями открываются характерные тенденции историко-
литературного процесса. Золотой век поэзии сменяется эпохой 
повести и романа, на смену поэме приходит стихотворная по-
весть. Общий процесс демократизации культуры вносит суще-



5

ственные коррективы в язык и стиль поэзии, ведет к сближению 
и взаимодействию поэзии и прозы.

Все эти тенденции литературного развития требуют особого 
внимания к тексту произведения как феномену словесной куль-
туры. Процесс становления русской классической литературы 
обнаруживает природу своих открытий в слове как объекте и 
субъекте авторской рефлексии. Личность автора-творца вы-
являет мирозиждительный характер творчества, где «Жизнь и 
Поэзия одно».

Предлагаемое учебное пособие ни в коей степени не дубли-
рует лекционный курс, который в течение многих лет автор чи-
тал на филологическом факультете Томского государственного 
университета. Между устным дискурсом лекций и письмен-
ным дискурсом пособия существует принципиальная разница. 
Конечно, и в том и в другом случае важно, как «слово наше от-
зовется». Но в книге практически невозможно воссоздать эмо-
циональную атмосферу лекции, связанную с чтением текста: 
отдельных стихотворений, отрывков из больших произведений, 
замечаний по поводу. Учитывая особый колорит курса  — его 
лирикоцентрический характер как отражение эпохи Золотого 
века поэзии, звучание текста, акустическое восприятие слова 
лектора имеет первостепенное значение. Именно поэтому в 
учебном пособии была сделана попытка воссоздать поэтиче-
ский мир писателя прежде всего через слово, через своеобразие 
его художественного мышления. Многочисленные цитаты как 
фрагменты и сегменты текста выполняют эту задачу, но глав-
ное — их включение в общую систему творчества, осмысление 
как своеобразных поэтических концептов. Этому способствуют 
выборки отдельных слов, понятий, образов из большого твор-
ческого контекста писателя. Для более активного погружения 
читателя в этот материал цитаты сопровождаются ссылками на 
собрания сочинений.

Исследовательская традиция, проявившаяся в существова-
нии особых областей филологического знания: пушкиноведе-
ние, лермонтоведение, гоголеведение, в усилившемся интересе 
к появлению большой новой литературы о творчестве Жуков-



6

ского, Батюшкова, Баратынского, поэзии декабристов и пред-
ставителей пушкинского круга, обусловила необходимость не 
просто учитывать эти достижения отечественного литературо-
ведения, нередко ставшие уже его классикой, но и постоянно 
обращать взор молодых филологов на этот фундамент их про-
фессионального роста. Не только список рекомендуемой лите-
ратуры, приведенный в конце учебника, но и ссылки на эти ис-
следования в самом тексте имели методологический характер, 
ибо способствовали формированию определенных историко-
литературных понятий и внедрению в сознание читателей, пре-
жде всего студентов, имен и сочинений лучших представителей 
филологической науки.

Как попытался показать автор предлагаемого учебника, 
история русской литературы первой трети XIX в. — это слож-
ный комплекс этико-философских, общественно-историче
ских и эстетических проблем, связанных с духом времени и 
проявившихся в процессе становления литературы нового 
времени, сформировавших идеологию русского Ренессан-
са. Отбор материала и его интерпретация были обусловлены 
прежде всего интересом к проблеме авторского сознания как 
миромоделирующего фактора словесной культуры. Именно 
поэтому в центре наших размышлений — личность и творче-
ские поиски А.С.  Пушкина как своеобразного репрезентанта 
эпохи и ярчайшего воплощения национального гения. Но это 
вовсе не значит, что творчество других представителей этого 
периода русской литературы оказалось в тени Пушкина. Для 
нас важно было обозначить характерные тенденции художе-
ственного развития 1800—1830-х годов именно как сложного 
историко-литературного процесса. И каждое из явлений этого 
процесса — звено в общей системе русской словесной культу-
ры, связанное с именем Пушкина, но одновременно выявляю-
щее как истоки его появления, так и развитие его поэтической 
традиции.

Томский университет давно уже стал признанным центром 
по изучению и изданию творческого наследия В.А. Жуковского, 
которого не без основания считают духовным и поэтическим на-



7

ставником Пушкина. Именно поэтому его поэзия занимает осо-
бое место в разговоре о допушкинской эпохе.

Разумеется, никакой учебник не может охватить всего ма-
териала данного периода истории литературы и представить 
творчество всех его многочисленных представителей. У авто-
ра учебника не было такого стремления не только потому, что 
«нельзя объять необъятное», но и потому, что и объем издания, 
и сам характер учебного процесса не предполагают фронтально-
го обзора всего историко-литературного процесса. Важнее было 
ввести этот материал в систему определенных понятий, придать 
ему эстетический масштаб и выявить характер художественных 
открытий его виднейших деятелей. Очерк эпохи и ее литератур-
ной жизни, обзоры поэзии и прозы дополняют общую картину 
и расширяют представление о тенденциях развития словесной 
культуры этого времени.

Все остальные необходимые для работы над курсом сведе-
ния можно почерпнуть в существующих и широко используе-
мых в педагогической практике учебниках, прежде всего вышед-
шей четырьмя изданиями «Истории русской литературы XIX в. 
(I-я половина)» А.Н. Соколова, а также из двух коллективных 
академических трудов «История русской литературы» (1941—
1956, 1980—1983), из более специальных, но не менее значимых 
«История русского романа: В 2 т.» (М.; Л., 1962—1964), «Исто-
рия русской поэзии: В 2 т.» (Л., 1968—1969), «Русская повесть 
XIX  века» (Л., 1973),«История русской драматургии. XVII  — 
первая половина XIX века» (Л., 1982». Их авторы — виднейшие 
отечественные филологи, авторитетные исследователи творче-
ства как отдельных писателей, так и целых периодов отечествен-
ной литературы. Сравнение их методологических принципов и 
исследовательских установок в оценке тех или иных произведе-
ний — благодатный материал для аналитической работы молодо-
го филолога. Не менее полезны для выработки методики целост-
ного анализа текста могут стать следующие научные издания: 
«Поэтический строй русской лирики» (Л., 1973), «Стихотво-
рения Пушкина 1820—1830-х гг.» (Л., 1976), «Анализ драмати-
ческого произведения» (Л., 1988), «Анализ одного стихотворе-



8

ния» (Л., 1985), «Анализ поэтического текста» Ю.М.  Лотмана 
(Л., 1972) и др.

В разделе «Методические указания», кроме традиционных 
планов практических занятий, списков рекомендуемой лите-
ратуры и вопросов для подготовки к экзаменам, автор решился 
предложить вниманию читателей синхронистические табли-
цы поэзии В.А. Жуковского, К.Н. Батюшкова, А.С. Пушкина и 
М.Ю. Лермонтова, которые, как показывает опыт работы над 
курсом, помогают студентам ориентироваться в этом непростом 
материале.



9

Особенности литературного движения 
1800—1830-х годов

Русский Ренессанс. История и современность. Чувство национального 
самосознания и «распространение души». Патриотический энтузиазм, 
гражданская экзальтация, философская рефлексия — путь от 1810-х к 
1830-м годам. «Страдалец русской сознательной жизни»: пути и судь-
бы русской интеллигенции. Феномен жизнестроительства: «молодые 
генералы своих судеб». Философская картина мира: свободолюбивые 
идеалы, мистика и религия, идеализм. Золотой век русской поэзии и 
пушкинская эпоха. Возрастание чувства личности, рост гуманистиче-
ского начала и расширение мирового опыта как характерные особен-
ности нового мышления и новой словесной культуры.

Русский Ренессанс

Определения, характеризующие эпоху русской жизни и сло-
весной культуры 1800—1830-х годов, столь многочисленны, что 
нелегко найти всеобъемлющее и синтезирующее все остальные. 
Эпоха национального самосознания и гражданской экзальтации, 
Золотой век русской поэзии и пушкинская эпоха, время станов-
ления государственной идеологии и кризиса реформаторства, 
формирования философского идеализма и крушения идеалов, 
рождения нового человеческого типа, героя своего времени и 
эпоха безвременья  — все эти обозначения достаточно протя-
женной и в то же время спресованной эпохи или передают ее 
какую-то одну грань, или отражают лишь один этап ее развития, 
или требуют продолжения как звенья в цепи общего культурно-
исторического развития.

Три царствования: первое  — завершившееся дворцовым 
переворотом 19 марта 1801 г., убийством императора Павла I; 
второе  — вполне развившееся на глазах русского общества и 



10

европейского мира, полное противоречий правление Алексан-
дра  I, окончившееся его таинственной смертью в Таганроге 
и продолжившееся легендой о старце Федоре Кузьмиче; тре-
тье — незавершенное к концу означенной эпохи и вызвавшее 
самые диаметральные суждения у современников и потомков 
правление Николая I. Но императоры уходили и приходили, 
а эпоха оставалась в памяти русского общества как время выс-
шего взлета национальной культуры и как Золотой век русской 
поэзии.

Именно поэтому можно с полным основанием говорить, что 
это была эпоха Русского Ренессанса во всем смысле и объеме 
этого понятия. Всматриваясь в аналогичные явления пред-
шествующего мирового культурного процесса, прежде всего 
в эпоху Итальянского Возрождения, можно констатировать: 
сам аромат и дух времени, связанный с расцветом искусства, 
раскрепощением личности, торжеством гуманизма как верои-
споведания — всё это сближает разделенные пространством и 
временем две эпохи, хотя очевидно их «лица необщье выраже-
нье», обусловленное духом времени и типом национального 
мышления.

Новая русская культура, классическая литература XIX в. 
рождались на рубеже эпох. Еще были живы литературные па-
триархи XVIII в. — Державин, Дмитриев, Карамзин, но ситуация 
«уже не» и «ещё не» как период брожения, перепутья настойчи-
во заявляла о себе. Обостренная политическими событиями са-
мого начала века, связанная не только с дворцовым переворотом 
1801 г., но и рождением дворянской оппозиции, эта социокуль-
турная ситуация была тесно вписана в новое мышление и новое 
сознание. «Время, вперед!» — в этом призыве голоса истории и 
культуры, языка и философии, искусства и политики были не-
разделимы.

Архитектурный стиль ампира, проявивший свои зримые 
черты в творениях А. Воронихина и М. Казакова, С. Тончи и 
А. Витберга, символизировал мощь русской Империи, но вме-
сте с тем выражал духовную силу народа-победителя в Отече-
ственной войне 1812 г. Казанский собор в Петербурге, внешне 



11

напоминая собор святого Петра в Риме, демонстрировал прежде 
всего своеобразие национального зодчества. Бурный всплеск 
монументальной скульптуры в памятниках И. Мартоса, С. Пи-
менова, В. Демут-Малиновского, П. Клодта отражал масштаб 
и направление художественных поисков. Открытие в 1834 г. 
на Дворцовой площади в Петербурге Александровой колонны, 
«Александрийского столпа» стало событием общенационально-
го значения. «Не вся ли это Россия? — писал в «Воспоминании 
о торжестве 30-го августа 1834 года» В.А. Жуковский, — Россия, 
созданная веками, бедствиями, победою?»1

Путь русской живописи от «Последнего дня Помпеи» Кар-
ла Брюллова к «Явлению Мессии народу» Александра Иванова 
знаменателен. Идет поиск нового языка, нового художественно-
го мышления, национальной идеи. Это с поразительной силой 
выразил Н.В. Гоголь в своих статьях, посвященных этим карти-
нам.

Военная галерея Зимнего дворца Д. Доу, включающая око-
ло 300 портретов героев Отечественной войны 1812 г., замысел 
живописного собрания декабристов и их жен Н.  Бестужева, 
образы деятелей русской культуры в творениях К.  Брюлло-
ва, О. Кипренского, В. Тропинина, Г. Гиппиуса, акварельные 
портреты представителей русского дворянства П.  Соколова 
и крестьянских типов А. Венецианова, графика и искусство 
медальера Ф. Толстого, жанровые сцены П. Федотова — эпоха 
и люди оживали в русской живописи 1810—1840-х годов, а 
русские художники пытались уловить бег времени и запечат-
леть его дух. Прижизненные портреты Пушкина (а их до нас 
дошло более десяти), Жуковского, Лермонтова, Гоголя свиде-
тельствуют, что виднейшие представители литературы были 
не просто объектами живописи, но и героями времени. Их ви-
зуальный облик и их вербальный образ были тесно взаимос-
вязаны.

Активно в русское бытовое и культурное сознание врыва-
ется в это время театр. Театральность, как убедительно показал 
Ю.М. Лотман, определяла «поведенческий текст» русской куль-

1 Жуковский В.А. Полное собр. соч.: в 12 т. СПб., 1902. Т. 10. С. 31.



12

туры, глубинную связь человека и искусства, слова и дела, же-
ста и подлинных эмоций, «проникновение искусства в жизнь»2 
В драматургии В.А. Озерова «идеи сентиментализма, поднятые 
на уровень героики»3 в самом начале века, дали толчок для раз-
вития театрального стиля. Четыре трагедии Озерова: «Эдип в 
Афинах» (1804), «Фингал» (1805), «Димитрий Донской» (1807), 
«Поликсена» (1809), представленные на сценах московских и пе-
тербургских театров в течение 1804—1825 гг. около 180 раз, в со-
пряжении античных, оссианических и национальных сюжетов, 
переложенных на язык чувствительности, создавали особую ат-
мосферу экзальтации. Не случайно в 1914 г. Осип Мандельштам 
в стихотворении «Есть ценностей незыблемая ска2ла...» сказал: 
«И для меня явленье Озерова  — Последний луч трагической 
зари»4, тем самым подчеркнув масштаб его трагедий в истории 
русского театра.

Водевили А. Шаховского и балеты Дидло, закулисная жизнь, 
связанная с конкуренцией актеров, открытие Шекспира и Шил-
лера — всё это превращало театр из зрелища в зеркало жизни. 
«Живые картины», домашние театры интимизировали теа-
тральное пространство, превращая его в сценическую площадку 
ежедневной жизни. Вместе с тем появление «Горя от ума» Гри-
боедова, пушкинского «Бориса Годунова», гоголевской комедио-
графии, лермонтовского «Маскарада» выявляло общественную 
природу театра, его мирозиждительную функцию, роль театра 
как «второго университета», раздвигало пространство сцены до 
пространства бытия.

Ритмы эпохи, мелодии времени, звучащая душа нации выра-
зились в музыкальной культуре 1800—1830-х годов, прежде все-
го в стихии романса, который был неразрывно связан с мелоди-
кой русской народной песни. Классикой жанра стали романсы 

2 Лотман Ю.М. Театр и театральность в строе культуры начала 
XIX века // Лотман Ю.М. Об искусстве. СПб., 1998. С. 635.

3 Мордовченко Н.И. Русская критика первой четверти XIX века. М.; 
Л., 1959. С. 53.

4 Мандельштам О. Стихотворения. Л., 1976. С. 222.



13

А. Алябьева, А. Варламова, А. Верстовского, А. Даргомыжского, 
А. Гурилева, М. Глинки. «Соловей» на слова А. Дельвига и «Ве-
черний звон» на слова И. Козлова обессмертили имя Алябьева, 
пушкинская «Черная шаль» нашла новую жизнь в музыке Вер-
стовского, «Я помню чудное мгновенье» на музыку Михаила 
Глинки соперничало с пушкинским шедевром. Романсы А. Вар-
ламова «Не шей ты мне, матушка, красный сарафан», «Что оту-
манилась, зоренька ясная» и А. Гурилева «Матушка, голубуш-
ка», «Ласточка» открывали просторы для сближения салонной 
и народной культуры. Показательно, что в репертуар русской 
лирики этого времени вошли на правах самостоятельных жан-
ров «песня» и «романс».

Рождение национальной оперы отмечено поисками А. Вер-
стовского, А. Даргомыжского, М. Глинки. Если «Аскольдова 
могила» (1835) Верстовского вводила в русское оперное ис-
кусство историческую проблематику и фольклорные мелодии, 
то «Жизнь за царя» («Иван Сусанин») М. Глинки стала торже-
ством русского оперного искусства, а 27 ноября 1836 г., день ее 
премьеры, можно считать днем рождения национальной оперы. 
В 1842 г. появится вторая опера Глинки «Руслан и Людмила» — 
дань пушкинскому гению и символ глубинной связи музыки и 
литературы. Звуки и ритмы «Камаринской», «Вальса-фантазии» 
Глинки словно аккомпанировали легкому дыханию эпохи и духу 
национального самосознания.

Вся стихия русской музыки этого времени пропитана, озву-
чена голосами русских поэтов. Именно лирика правит бал на 
этом музыкальном смотре.

Русский Ренессанс, и в этом, наверное, его национальное 
своеобразие, глубоко литературоцентричен. Особая роль ли-
тературы, поэтического слова в русской культуре XVIII в. во 
многом определялась позицией общественного человека, свя-
занного с государственной службой. Именно ода и сатира фор-
мировали модель поэзии как ораторского и публицистического 
жанра. В русской лирике первой трети XIX в. особое место при-
надлежит частному человеку, открытому миру, «всем впечатле-
ньям бытия». Его рефлексия заполняет всё пространство жиз-



14

ни, устремляется к субстанциальным проблемам. Элегия, песня, 
дружеское послание становятся формами времени. Многоголо-
сие русской поэзии поистине ренессансно; оно следствие много-
стороннего взгляда на окружающую жизнь. Гоголь сравнивал 
русскую поэзию с «разнозвонными колоколами» или «бесчис-
ленными клавишами одного великолепного органа». «Поэзия 
наша, — говорил он в статье «В чем же наконец существо рус-
ской поэзии и в чем ее особенность», — пробовала все аккорды, 
воспитывалась литературами всех народов, прислушивалась к 
лирам всех поэтов, добывала какой-то всемирный язык затем, 
чтобы приготовить всех к служенью более значительному»5. 
«Всемирная отзывчивость» русской поэзии отражала эпоху 
своеобразного возрождения русской нации, ее патриотическую 
и гражданскую экзальтацию.

Итак, Русский Ренессанс определил идеологию и филосо-
фию времени, а причинно-следственная связь ренессансного 
мышления и русской историософии диалектична.

Исторический контекст русской культуры

Русскую культуру этого времени невозможно представить 
без большого исторического контекста. Это была эпоха бурных 
общественно-политических потрясений, время своеобразной 
перестройки сознания. Еще были живы в памяти поколения 
уроки Великой французской революции, идеология просвети-
телей; этико-философские открытия Вольтера, Руссо входили в 
генетическую систему национального мышления, рождая целое 
поколение вольтерьянцев и руссоистов. Но европейский опыт и 
уроки революций уже соотносились с потрясениями и откры-
тиями собственной истории, прежде всего с событиями Отече-
ственной войны 1812 г. Главное следствие и последствие этих 
судьбоносных для России событий — рождение национального 
самосознания, ощущение духовной силы русского человека и 

5 Гоголь Н.В. Полн. собр. соч. Т. VIII. Изд. АН СССР, 1952. С. 407.



15

всей нации. Заграничные походы русских войск, военные кампа-
нии 1805—1807 гг., партизанское движение, изгнание Наполеона 
из России, пожар Москвы в 1812 г. и вступление русских войск 
в Париж в 1813 г. — всё это открывало глаза на мир и рождало 
новое зрение, новый взгляд. Русские в 1812 г. — это новое поко-
ление «молодых генералов», это «эскадроны гусар летучих», это 
Власы и Карпы, поднявшие «дубину народной войны». Чувство 
национального достоинства, социальной несправедливости, 
высшей гуманности обострялось. История была уже не только 
в умах, но и в сердцах нации.

«Он наш последний летописец и первый историограф», 
«подвиг честного человека» — эти пушкинские характеристики-
афоризмы точно передают масштаб подвижнической деятель-
ности Н.М. Карамзина, автора «Истории государства Рос-
сийского», величайшего памятника русского национального 
самосознания. В течение почти четверти века, с 1803 по 1826 г., 
основоположник русского сентиментализма, автор «Писем 
русского путешественника» и «Бедной Лизы», журналист эн-
циклопедического масштаба, «постригся в историки». Но его 
«постриг» не был бегством от современности. В атмосфере па-
триотического подъема 1812 г. и «гражданской экзальтации» 
декабристских 1820-х годов он разжигал костер националь-
ного чувства, как Колумб, открывая русским Древнюю Русь 
и татаро-монгольское иго, междоусобицы и злодеяния Ива-
на Грозного, трагедию Бориса Годунова, освоение Сибири и 
русско-шведские войны.

Сюжеты русской истории, документированные самым тща-
тельным образом и вместе с тем изложенные страстно, языком 
художника, входили в плоть русской словесной культуры, в 
русское общественное сознание. С удивительным стратегиче-
ским чутьем и тактическим мастерством Карамзин «кормил» 
русское общество его историей: сначала в 1818 г., обрушив на 
него сразу 7 томов, чтобы оно с головой погрузилось в море 
исторических страстей, насладилось их разгулом и размахом, 
а затем в 1821 г. вылил на него ушат ледяной воды, рассказав о 
злодеяниях Ивана Грозного. Фрагменты из своего творения он 



16

читал на заседаниях «Арзамаса» еще до публикации; полемика 
об этом сочинении на страницах журналов будоражила всех. 
«История» Карамзина не была памятником или бесстрастной 
летописью; она без ложных и прямолинейных аллюзий была 
современной в высшем смысле этого слова, ибо в ее подтексте 
ощущались и отзвуки Великой французской революции, и уро-
ки пугачевщины, и масштаб Отечественной войны, и опасность 
деспотии. Историю государства Российского он рассматривал 
прежде всего как носитель идеи государственной целостности, 
как выразитель самобытности национального характера, как 
мудрый просветитель.

«История» Карамзина — это тоже своеобразная портретная 
галерея русских героев. И автор не делает социальных различий: 
русский народ предстает у него в единстве национального духа. 
Образы военачальников, праведных правителей, простолюди-
нов воплощают лучшие черты национального характера.

Карамзинская «История» в высшей степени художественное 
произведение. Принципы исторического повествования, вклю-
чающие самые разные нарративные стратегии, то, что будет обо-
сновано в трудах представителей французской романтической 
историографии Гизо, Тьерри, Баранта и поэтически выражено 
в исторических романах Вальтера Скотта, подготовили «Думы» 
Рылеева, пушкинскую трагедию «Борис Годунов», всю деятель-
ность Пушкина-историка, открытия русского исторического 
романа от «Юрия Милославского» М. Загоскина и «Ледяного 
дома» И. Лажечникова до «Тараса Бульбы» Гоголя и «Капитан-
ской дочки». Карамзин поистине приучил русское общество и 
русскую словесную культуру мыслить историософски.

Русская история 1800—1830-х годов как реальность и карам-
зинская «История» как ее словесное выражение заявляли о сво-
ей «всемирной отзывчивости». Остро осознанное, перечувство-
ванное «своё» способствовало более глубокому проникновению 
в «чужое». Образ Наполеона и проблема наполеонизма  — ор-
ганическая составляющая русского литературного процесса от 
Жуковского до Гоголя. Греческая тема как высшее выражение 
национально-освободительного движения заполняет простран-
ство русской поэзии 1820-х годов. Образы испанского револю-



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016576/



