
УДК  124/128(075.8)
ББК  87.7я73
          Д18

Д18

ISBN 978-5-9765-1317-4
© Даниленко В.П., 2012
© Издательство «ФЛИНТА», 2012

Даниленко В.П.
Смысл жизни : учеб. пособие / В.П. Даниленко. – М. : 

ФЛИНТА, 2012. – 296 с.

ISBN 978-5-9765-1317-4

Среди всех живых существ только человек способен думать о 
смысле своей жизни. Его осмысление возвышает человека над живот-
ным. Но есть ли он, этот смысл? В новой книге В.П. Даниленко анали-
зируются разные ответы на этот вопрос.

Для студентов гуманитарных специальностей и всех, кто думает о 
смысле своей жизни.

На обложке: Ф.-А. Венсан. Демокрит среди абдеритов. 1790 г.

ОГЛАВЛЕНИЕ

Введение ..........................................................................................................4
1. НЕТ  .......................................................................................................... 14
2. ДА / НЕТ  ................................................................................................ 51
3. ДА  ............................................................................................................. 67

Универсум: хаос ↔ гармония  .......................................................... 83
Культура: животное ↔ человек  ...................................................... 95
Религия: дьявол ↔ Бог  .................................................................... 108
Наука: ложь ↔ истина ...................................................................... 131
Искусство: безобразное ↔ красота  ............................................. 159
Нравственность: зло ↔ добро ........................................................ 201
Политика: несправедливость ↔ справедливость .................... 237
Язык: разобщение ↔ единение ...................................................... 264

Заключение ............................................................................................... 292

УДК  124/128(075.8)
ББК  87.7я73



4 5

какого-то сумасшедшего счастья» (Чуковский К.И. Стихи и сказ-
ки. От двух до пяти. М., 1999. С. 663). 

Современной молодёжи сейчас не до высоких материй. Не 
до жиру – быть бы живу. Вот почему мои медитации над высшим 
смыслом жизни, выведенные в этой книге, для большей её части – 
vox clamantis in deserto (глас вопиющего в пустыне). В этом нет ни-
чего удивительного: из глубокой демографической ямы к нам вы-
ползает поколение неучей. Оно – естественный плод постсоветской 
действительности. Отсюда не следует, что нашему брату ничего не 
остаётся, как опустить крылья и ползать вместе с этим поколением 
в грязи исключительно прагматических интересов.

Для лучших представителей рода человеческого вопрос о 
смысле жизни всегда стоял на первом месте среди других. «Вопрос 
о смысле жизни, – писал Альбер Камю, – я считаю самым неотлож-
ным из всех вопросов» (В поисках смысла / сост. А.Е. Мачехин. М., 
2004. С. 189). 

Но так ли уж важен вопрос о смысле человеческой жизни, 
если можно припеваючи жить и не задумываясь о нём? На этом 
свете живут миллионы людей, не обременяющих себя этим вопро-
сом. Неосознанно они видят его в самой жизни. К одному из таких 
счастливцев А.С. Пушкин обращается так:

Ты понял жизни цель, счастливый человек,
Для жизни ты живёшь.

Именно о таких людях писал Р. Роллан: «Когда человек полон 
жизни, он не спрашивает себя, зачем он живёт; он живёт для того, 
чтобы жить, потому что жить – чертовски славная вещь» (там же. 
С. 199).

Но есть люди, которые ставят счастье и смысл жизни, как ни 
странно, в причинно-следственные отношения. Позицию таких лю-
дей прекрасно сформулировал Ю.В. Бондарев: «Понятие “счастье” 
и понятие “смысл жизни” нельзя отделить друг от друга, как след-
ствие от причины, и наоборот» (там же. С. 199). Подобным образом 
рассуждал и А. Сент-Экзюпери: «Когда мы осмыслим свою роль на 
Земле, пусть самую скромную и незаметную, тогда лишь мы будем 
счастливы» (там же. С. 189). 

А что это за роль? Если уж быть предельно кратким, отвечу 
так: быть человеком (см. об этом подр.: Даниленко В.П. Быть Че-

Памяти моей матери –
Серафимы Ефимовны Даниленко (Полещук)

В в е д е н и е

Когда тебе за шестьдесят
И вечные проблемы над душой висят,
Всё чаще червь сознанье точит,
Что жизнь проходит, жизнь проходит,
жизнь проходит...

Моя мама была святым человеком. Мне она говорила: «Сынок, 
ты только учись!». По воскресеньям я уезжал на неделю учиться в 
педучилище. Каждый раз она плакала так, будто провожает меня 
на войну. Я любил её до беспамятства. Она мечтала об иной жиз-
ни. Очень часто я слышал от неё: «Вот так живёшь, живёшь... Ни 
богу свечка, ни чёрту кочерга». Она прожила мучительную жизнь. 
Много лет тяжело болела и умерла в больнице одна. В это время я 
уже жил с Ларисой в Иркутске. Помню, мама глядела на неё сво-
ими добрыми глазами с сочувствием, будто предвидя её судьбу. 
На смену одной великомученице пришла другая великомученица. 
Лучше их в моей жизни никого не было. Первая прожила 63 года, 
вторая – 51. 

«Однова живём», – говорит какой-нибудь бодро настроенный 
русский человек. В этой незамысловатой, но ёмкой фразе заложен 
жизнерадостный смысл, указывающий на единственность и само-
ценность жизни. Зачем такому человеку ломать голову над вопро-
сом о высшем смысле человеческой жизни, если он видит его в са-
мой жизни? Зачем ему мучительно искать ответ на него в мудрых 
книгах, если его распирает радость от самого его существования 
на Земле? Очень просто и хорошо описал эту радость К.И. Чуков-
ский: «... у меня с юности было – да и сейчас остаётся – одно драго-
ценное свойство: назло всем передрягам вдруг ни с того ни с сего, 
без всякой видимой причины, почувствуешь сильнейший прилив 



4 5

какого-то сумасшедшего счастья» (Чуковский К.И. Стихи и сказ-
ки. От двух до пяти. М., 1999. С. 663). 

Современной молодёжи сейчас не до высоких материй. Не 
до жиру – быть бы живу. Вот почему мои медитации над высшим 
смыслом жизни, выведенные в этой книге, для большей её части – 
vox clamantis in deserto (глас вопиющего в пустыне). В этом нет ни-
чего удивительного: из глубокой демографической ямы к нам вы-
ползает поколение неучей. Оно – естественный плод постсоветской 
действительности. Отсюда не следует, что нашему брату ничего не 
остаётся, как опустить крылья и ползать вместе с этим поколением 
в грязи исключительно прагматических интересов.

Для лучших представителей рода человеческого вопрос о 
смысле жизни всегда стоял на первом месте среди других. «Вопрос 
о смысле жизни, – писал Альбер Камю, – я считаю самым неотлож-
ным из всех вопросов» (В поисках смысла / сост. А.Е. Мачехин. М., 
2004. С. 189). 

Но так ли уж важен вопрос о смысле человеческой жизни, 
если можно припеваючи жить и не задумываясь о нём? На этом 
свете живут миллионы людей, не обременяющих себя этим вопро-
сом. Неосознанно они видят его в самой жизни. К одному из таких 
счастливцев А.С. Пушкин обращается так:

Ты понял жизни цель, счастливый человек,
Для жизни ты живёшь.

Именно о таких людях писал Р. Роллан: «Когда человек полон 
жизни, он не спрашивает себя, зачем он живёт; он живёт для того, 
чтобы жить, потому что жить – чертовски славная вещь» (там же. 
С. 199).

Но есть люди, которые ставят счастье и смысл жизни, как ни 
странно, в причинно-следственные отношения. Позицию таких лю-
дей прекрасно сформулировал Ю.В. Бондарев: «Понятие “счастье” 
и понятие “смысл жизни” нельзя отделить друг от друга, как след-
ствие от причины, и наоборот» (там же. С. 199). Подобным образом 
рассуждал и А. Сент-Экзюпери: «Когда мы осмыслим свою роль на 
Земле, пусть самую скромную и незаметную, тогда лишь мы будем 
счастливы» (там же. С. 189). 

А что это за роль? Если уж быть предельно кратким, отвечу 
так: быть человеком (см. об этом подр.: Даниленко В.П. Быть Че-

Памяти моей матери –
Серафимы Ефимовны Даниленко (Полещук)

В в е д е н и е

Когда тебе за шестьдесят
И вечные проблемы над душой висят,
Всё чаще червь сознанье точит,
Что жизнь проходит, жизнь проходит,
жизнь проходит...

Моя мама была святым человеком. Мне она говорила: «Сынок, 
ты только учись!». По воскресеньям я уезжал на неделю учиться в 
педучилище. Каждый раз она плакала так, будто провожает меня 
на войну. Я любил её до беспамятства. Она мечтала об иной жиз-
ни. Очень часто я слышал от неё: «Вот так живёшь, живёшь... Ни 
богу свечка, ни чёрту кочерга». Она прожила мучительную жизнь. 
Много лет тяжело болела и умерла в больнице одна. В это время я 
уже жил с Ларисой в Иркутске. Помню, мама глядела на неё сво-
ими добрыми глазами с сочувствием, будто предвидя её судьбу. 
На смену одной великомученице пришла другая великомученица. 
Лучше их в моей жизни никого не было. Первая прожила 63 года, 
вторая – 51. 

«Однова живём», – говорит какой-нибудь бодро настроенный 
русский человек. В этой незамысловатой, но ёмкой фразе заложен 
жизнерадостный смысл, указывающий на единственность и само-
ценность жизни. Зачем такому человеку ломать голову над вопро-
сом о высшем смысле человеческой жизни, если он видит его в са-
мой жизни? Зачем ему мучительно искать ответ на него в мудрых 
книгах, если его распирает радость от самого его существования 
на Земле? Очень просто и хорошо описал эту радость К.И. Чуков-
ский: «... у меня с юности было – да и сейчас остаётся – одно драго-
ценное свойство: назло всем передрягам вдруг ни с того ни с сего, 
без всякой видимой причины, почувствуешь сильнейший прилив 



6 7

ловеком! // Наша школа. Москва, 2009. № 7. С. 12–23). В самом 
деле, радоваться жизни может и животное, а полноценному чело-
веку этого мало. В отличие от животного, он призван жить осмыс-
ленно. Он призван подниматься над животным до решения «веч-
ных» вопросов, к которым принадлежит и вопрос о смысле жизни. 
Если ему это удаётся, он становится человеком в большей степени, 
чем его соседи, живущие животными потребностями по преимуще-
ству. Он становится человечнее. А человечность – черта, отличаю-
щая человека от животного. Расстояние между ним и животным он 
увеличивает существенным образом. Не об этом ли писал А.А. Воз-
несенский: «Забвение вечных вопросов, которыми всегда мучился 
человек, лишает его человечности. Человека... мучают вопросы о 
смысле жизни и смерти, о загадке своего существования» (там же. 
С. 192)?

Нет ничего удивительного в том, что люди, на пути к очелове-
чению ушедшие дальше других, смотрели на того, кто не нашёл от-
вета на вопрос о смысле своей жизни, как на несчастного. К таким 
людям относились, например, Б. Паскаль и И.А. Ильин. Первый 
восклицал: «Горе людям, не знающим смысла своей жизни» (там 
же. С. 188). Другой вторил ему: «Несчастье современного человека 
велико: ему не хватает главного – смысла жизни» (там же. С. 190). 

В наше запутанное, сложное, безумное, злое время особенно 
актуально звучат такие слова Л.Н. Толстого: «Нельзя плыть и гре-
сти, не зная, куда плывёшь, и нельзя жить и делать свою жизнь, не 
зная зачем» (там же. С. 198). Не менее актуальны и слова А.П. Че-
хова: «Призвание всякого человека в духовной деятельности – в 
постоянном искании правды и смысла жизни» (там же. С. 193). 
Есть только один бесспорный путь к решению вопроса о смысле 
жизни – это путь универсального эволюциониста. 

Быть универсальным эволюционистом – значит быть прово-
дником эволюционного мировоззрения. Его носитель видит в мире 
результат его многомиллионного развития, или эволюции. Слово 
«эволюция» восходит к латинскому evolutio, что значит «развёр-
тываю, развиваю». Его антоним – «инволюция». Он происходит от 
латинского involutio (свёртываю). Развёртывающийся, расцветаю-
щий, раскрывающийся цветок – пример эволюции, свёртывающий-
ся, вянущий, закрывающийся цветок – пример инволюции. Другой 
пример: движение от обезьяны к человеку (гоминизация) – пример 

эволюции, а обратное движение (анимализация) – пример инво-
люции. 

Весь мир часто называют универсумом, а его эволюцию – уни-
генезом. Но у мира есть ещё и метафорическое название – мирозда-
ние. Следует сразу уточнить: мироздание четырёхэтажное. 

На первом этаже мироздания расположилась физическая при-
рода (вода, горы, воздух и т.д.). Её можно назвать также физиосфе-
рой. Внутри этого, нижнего, этажа происходит её эволюция – фи-
зиогенез. У физиосферы нет эволюционного возраста, потому что 
она вечна. Но эволюционный возраст Земли известен – около пяти 
миллиардов лет.

На втором этаже мироздания расположилась живая природа 
(растения, животные, люди). Её можно также назвать биосферой. 
Внутри этого этажа происходит её эволюция – биогенез. Предпо-
лагают, что жизнь возникла на Земле 3,5 миллиарда лет назад. Вы-
ходит, что эволюционный возраст биосферы – 3,5 миллиарда лет. 

На третьем этаже мироздания мы обнаруживаем психику 
(ощущения, восприятия, представления, понятия, суждения, умо-
заключения, модели, образ мира). Её можно назвать также психо-
сферой. Внутри этого этажа протекает её эволюция – психогенез. 
Если психическую способность приписывать всем животным, то 
можно сказать, что эволюционный возраст психосферы совпадает 
с возрастом животных. 

На четвёртом этаже мироздания, наконец, расположилась 
культура (пища, одежда, жилище, техника, религия, наука, ис-
кусство, нравственность и т.д.). Её можно назвать также культуро-
сферой. Внутри этого, верхнего, этажа происходит её эволюция – 
культурогенез. Эволюционный возраст культуросферы совпадает 
с эволюцинным возрастом человечества, поскольку создателем 
культуры стал человек. Собственно говоря, наш животный предок 
потому и стал превращаться в человека, что он стал создавать куль-
туру. Вот почему культурогенез можно назвать также антропогене-
зом или гоминизацией (очеловечением). Эволюционный возраст 
человечества определяется 3–5 миллионами лет. Таков и эволюци-
онный возраст культуры.

Как благостно выглядит этот набросок четырёхэтажного ми-
роздания! В каждом его этаже мы видим только движение вперёд, 
только один прогресс, только одну эволюцию! Но, увы, у эволюции 



6 7

ловеком! // Наша школа. Москва, 2009. № 7. С. 12–23). В самом 
деле, радоваться жизни может и животное, а полноценному чело-
веку этого мало. В отличие от животного, он призван жить осмыс-
ленно. Он призван подниматься над животным до решения «веч-
ных» вопросов, к которым принадлежит и вопрос о смысле жизни. 
Если ему это удаётся, он становится человеком в большей степени, 
чем его соседи, живущие животными потребностями по преимуще-
ству. Он становится человечнее. А человечность – черта, отличаю-
щая человека от животного. Расстояние между ним и животным он 
увеличивает существенным образом. Не об этом ли писал А.А. Воз-
несенский: «Забвение вечных вопросов, которыми всегда мучился 
человек, лишает его человечности. Человека... мучают вопросы о 
смысле жизни и смерти, о загадке своего существования» (там же. 
С. 192)?

Нет ничего удивительного в том, что люди, на пути к очелове-
чению ушедшие дальше других, смотрели на того, кто не нашёл от-
вета на вопрос о смысле своей жизни, как на несчастного. К таким 
людям относились, например, Б. Паскаль и И.А. Ильин. Первый 
восклицал: «Горе людям, не знающим смысла своей жизни» (там 
же. С. 188). Другой вторил ему: «Несчастье современного человека 
велико: ему не хватает главного – смысла жизни» (там же. С. 190). 

В наше запутанное, сложное, безумное, злое время особенно 
актуально звучат такие слова Л.Н. Толстого: «Нельзя плыть и гре-
сти, не зная, куда плывёшь, и нельзя жить и делать свою жизнь, не 
зная зачем» (там же. С. 198). Не менее актуальны и слова А.П. Че-
хова: «Призвание всякого человека в духовной деятельности – в 
постоянном искании правды и смысла жизни» (там же. С. 193). 
Есть только один бесспорный путь к решению вопроса о смысле 
жизни – это путь универсального эволюциониста. 

Быть универсальным эволюционистом – значит быть прово-
дником эволюционного мировоззрения. Его носитель видит в мире 
результат его многомиллионного развития, или эволюции. Слово 
«эволюция» восходит к латинскому evolutio, что значит «развёр-
тываю, развиваю». Его антоним – «инволюция». Он происходит от 
латинского involutio (свёртываю). Развёртывающийся, расцветаю-
щий, раскрывающийся цветок – пример эволюции, свёртывающий-
ся, вянущий, закрывающийся цветок – пример инволюции. Другой 
пример: движение от обезьяны к человеку (гоминизация) – пример 

эволюции, а обратное движение (анимализация) – пример инво-
люции. 

Весь мир часто называют универсумом, а его эволюцию – уни-
генезом. Но у мира есть ещё и метафорическое название – мирозда-
ние. Следует сразу уточнить: мироздание четырёхэтажное. 

На первом этаже мироздания расположилась физическая при-
рода (вода, горы, воздух и т.д.). Её можно назвать также физиосфе-
рой. Внутри этого, нижнего, этажа происходит её эволюция – фи-
зиогенез. У физиосферы нет эволюционного возраста, потому что 
она вечна. Но эволюционный возраст Земли известен – около пяти 
миллиардов лет.

На втором этаже мироздания расположилась живая природа 
(растения, животные, люди). Её можно также назвать биосферой. 
Внутри этого этажа происходит её эволюция – биогенез. Предпо-
лагают, что жизнь возникла на Земле 3,5 миллиарда лет назад. Вы-
ходит, что эволюционный возраст биосферы – 3,5 миллиарда лет. 

На третьем этаже мироздания мы обнаруживаем психику 
(ощущения, восприятия, представления, понятия, суждения, умо-
заключения, модели, образ мира). Её можно назвать также психо-
сферой. Внутри этого этажа протекает её эволюция – психогенез. 
Если психическую способность приписывать всем животным, то 
можно сказать, что эволюционный возраст психосферы совпадает 
с возрастом животных. 

На четвёртом этаже мироздания, наконец, расположилась 
культура (пища, одежда, жилище, техника, религия, наука, ис-
кусство, нравственность и т.д.). Её можно назвать также культуро-
сферой. Внутри этого, верхнего, этажа происходит её эволюция – 
культурогенез. Эволюционный возраст культуросферы совпадает 
с эволюцинным возрастом человечества, поскольку создателем 
культуры стал человек. Собственно говоря, наш животный предок 
потому и стал превращаться в человека, что он стал создавать куль-
туру. Вот почему культурогенез можно назвать также антропогене-
зом или гоминизацией (очеловечением). Эволюционный возраст 
человечества определяется 3–5 миллионами лет. Таков и эволюци-
онный возраст культуры.

Как благостно выглядит этот набросок четырёхэтажного ми-
роздания! В каждом его этаже мы видим только движение вперёд, 
только один прогресс, только одну эволюцию! Но, увы, у эволюции 



8 9

имеется и её обратная сторона – инволюция (регресс). Вот почему 
в только что изображённое мироздание мы должны внести суще-
ственное дополнение. 

Физиогенез, биогенез, психогенез и культурогенез не суще-
ствуют сами по себе. Они представляют собой разные формы эво-
люции. Но существуют и аналогичные формы инволюции. Вос-
пользовавшись латинской приставкой «а-», подобной нашей «не-», 
мы можем назвать эти формы афизиогенезом, абиогенезом, апсихо-
генезом и акультурогенезом. 

В каждом этаже мироздания мы обнаруживаем единство и 
борьбу эволюции и инволюции – физиогенеза и афизиогенеза, био-
генеза и абиогенеза, психогенеза и апсихогенеза, культурогенеза и 
акультурогенеза. Всё дело лишь в том, чтобы в борьбе, о которой 
идёт речь, эволюция одерживала верх над инволюцией. В против-
ном случае в истории человечества произойдёт переворот, о послед-
ствиях которого мы можем сейчас лишь догадываться. Он перевер-
нёт этот мир с ног на голову, поскольку он будет состоять в замене 
эволюции на инволюцию. Это означает, что силы последней начнут 
одерживать верх над силами первой. Эволюционное, прогрессивное 
движение станет уступать место инволюционному, регрессивному. 
Эволюция в этом случае придёт к своему исходному пункту. Для 
людей это не что иное, как человекообразное обезьянье стадо. 

О замене эволюционной доминанты в мире на инволюцион-
ную уже и сейчас свидетельствуют очень многие факты. Возьмём 
для начала соотношение между физиогенезом и афизиогенезом. 
Теория большого взрыва предсказывает, что в далёком будущем 
расширение Вселенной сменится её сужением. Это, очевидно, 
означает, что эволюция в физиосфере (физиогенез) уступит место 
инволюции (афизиогенезу), поскольку конечным пунктом её су-
жения станет сверхплотное вещество, подобное тому, из которого 
произошла современная Вселенная.

До господства афизиогенеза над физиогенезом, к счастью, ещё 
очень далеко, но теоретически это господство по существу означа-
ет уничтожение всех этажей мироздания, возвышающихся над его 
первым этажом. 

А как обстоит дело со вторым этажом мироздания, пока его 
не тронул далёкий афизиогенез? Происходит ли эволюция живой 
природы в наше время? 

В начале 30-х годов ХХ в. южноафриканский биолог Р. Бро-
ом пытался остановить эволюцию живой природы. Он заявил о 
её конце. Более того, он утверждал, что птицы и млекопитающие 
перестали эволюционировать 40 миллионов лет назад. Британский 
палеоантрополог А. Кейтс отреагировал на заявление Р. Броома о 
конце эволюции таким образом: «Не существует фактов, которые 
заставили бы нас уверовать в то, что природа сегодня менее плодо-
вита, чем раньше» (Галл Я.М. Джулиан Сорелл Хаксли. М., 2004. 
С. 188). Точку зрения Р.Броома, как ни странно, поддержал знаме-
нитый английский биолог Дж. Хаксли. Но мы должны присоеди-
ниться к А. Кейтсу. Мы пока ещё живём в мире, где эволюция – в 
том числе и в живой природе – господствует над инволюцией. Но 
из этого оптимистического заявления вовсе не следует вывод о том, 
что в современной биосфере, как и физиосфере, всё благополуч-
но. Экологи кричат об обратном. Возьмём для экономии времени 
только заголовки из статьи одного из них. Вот они: «Ресурсы морей 
и лесов почти исчерпаны; "Легкие" земли нуждаются в лечении; По-
явились признаки изменения климата; В мире сохранилось не боль-
ше шести тысяч тигров; Экологическая эмиграция» // Алексан-
дровский А. Планета тяжело больна. Повинен в этом человек.URL: 
http://nauka.relis.ru/09/9709/09709025.htm. 

Афизиогенез и абиогенез в современном мире навязаны при-
роде ненасытными человеческими потребностями. По поводу на-
сильственной инволюции в живой природе А. Александровский 
пишет: «В сегодняшней ситуации, когда леса вырубаются каждый 
год, в них исчезают примерно 27 тысяч видов. Это значит 74 вида в 
день, или 3 вида в час. А в непотревоженной природе гибнет лишь 
один вид в год» (там же). 

Инволюционные процессы охватили сейчас всю культуру, но в 
особенности духовную культуру в России. Мы видим в ней сейчас 
настоящий инволюционный шабаш: лженаука подпирает науку, 
лжеискусство – искусство, лженравственность – нравственность, 
лжеполитика – политику и т.д.

В аннотации к своей книге «Закат человечества» (М., 2010) 
С.В. Вальцев написал: «2-е издание... посвящено исследованию 
проблемы духовного вырождения человечества, охватывающего 
все новые народы и государства, в том числе и нашу страну. Этот 
глобальный, смертоносный и апокалипсический процесс грозит су-



8 9

имеется и её обратная сторона – инволюция (регресс). Вот почему 
в только что изображённое мироздание мы должны внести суще-
ственное дополнение. 

Физиогенез, биогенез, психогенез и культурогенез не суще-
ствуют сами по себе. Они представляют собой разные формы эво-
люции. Но существуют и аналогичные формы инволюции. Вос-
пользовавшись латинской приставкой «а-», подобной нашей «не-», 
мы можем назвать эти формы афизиогенезом, абиогенезом, апсихо-
генезом и акультурогенезом. 

В каждом этаже мироздания мы обнаруживаем единство и 
борьбу эволюции и инволюции – физиогенеза и афизиогенеза, био-
генеза и абиогенеза, психогенеза и апсихогенеза, культурогенеза и 
акультурогенеза. Всё дело лишь в том, чтобы в борьбе, о которой 
идёт речь, эволюция одерживала верх над инволюцией. В против-
ном случае в истории человечества произойдёт переворот, о послед-
ствиях которого мы можем сейчас лишь догадываться. Он перевер-
нёт этот мир с ног на голову, поскольку он будет состоять в замене 
эволюции на инволюцию. Это означает, что силы последней начнут 
одерживать верх над силами первой. Эволюционное, прогрессивное 
движение станет уступать место инволюционному, регрессивному. 
Эволюция в этом случае придёт к своему исходному пункту. Для 
людей это не что иное, как человекообразное обезьянье стадо. 

О замене эволюционной доминанты в мире на инволюцион-
ную уже и сейчас свидетельствуют очень многие факты. Возьмём 
для начала соотношение между физиогенезом и афизиогенезом. 
Теория большого взрыва предсказывает, что в далёком будущем 
расширение Вселенной сменится её сужением. Это, очевидно, 
означает, что эволюция в физиосфере (физиогенез) уступит место 
инволюции (афизиогенезу), поскольку конечным пунктом её су-
жения станет сверхплотное вещество, подобное тому, из которого 
произошла современная Вселенная.

До господства афизиогенеза над физиогенезом, к счастью, ещё 
очень далеко, но теоретически это господство по существу означа-
ет уничтожение всех этажей мироздания, возвышающихся над его 
первым этажом. 

А как обстоит дело со вторым этажом мироздания, пока его 
не тронул далёкий афизиогенез? Происходит ли эволюция живой 
природы в наше время? 

В начале 30-х годов ХХ в. южноафриканский биолог Р. Бро-
ом пытался остановить эволюцию живой природы. Он заявил о 
её конце. Более того, он утверждал, что птицы и млекопитающие 
перестали эволюционировать 40 миллионов лет назад. Британский 
палеоантрополог А. Кейтс отреагировал на заявление Р. Броома о 
конце эволюции таким образом: «Не существует фактов, которые 
заставили бы нас уверовать в то, что природа сегодня менее плодо-
вита, чем раньше» (Галл Я.М. Джулиан Сорелл Хаксли. М., 2004. 
С. 188). Точку зрения Р.Броома, как ни странно, поддержал знаме-
нитый английский биолог Дж. Хаксли. Но мы должны присоеди-
ниться к А. Кейтсу. Мы пока ещё живём в мире, где эволюция – в 
том числе и в живой природе – господствует над инволюцией. Но 
из этого оптимистического заявления вовсе не следует вывод о том, 
что в современной биосфере, как и физиосфере, всё благополуч-
но. Экологи кричат об обратном. Возьмём для экономии времени 
только заголовки из статьи одного из них. Вот они: «Ресурсы морей 
и лесов почти исчерпаны; "Легкие" земли нуждаются в лечении; По-
явились признаки изменения климата; В мире сохранилось не боль-
ше шести тысяч тигров; Экологическая эмиграция» // Алексан-
дровский А. Планета тяжело больна. Повинен в этом человек.URL: 
http://nauka.relis.ru/09/9709/09709025.htm. 

Афизиогенез и абиогенез в современном мире навязаны при-
роде ненасытными человеческими потребностями. По поводу на-
сильственной инволюции в живой природе А. Александровский 
пишет: «В сегодняшней ситуации, когда леса вырубаются каждый 
год, в них исчезают примерно 27 тысяч видов. Это значит 74 вида в 
день, или 3 вида в час. А в непотревоженной природе гибнет лишь 
один вид в год» (там же). 

Инволюционные процессы охватили сейчас всю культуру, но в 
особенности духовную культуру в России. Мы видим в ней сейчас 
настоящий инволюционный шабаш: лженаука подпирает науку, 
лжеискусство – искусство, лженравственность – нравственность, 
лжеполитика – политику и т.д.

В аннотации к своей книге «Закат человечества» (М., 2010) 
С.В. Вальцев написал: «2-е издание... посвящено исследованию 
проблемы духовного вырождения человечества, охватывающего 
все новые народы и государства, в том числе и нашу страну. Этот 
глобальный, смертоносный и апокалипсический процесс грозит су-



10 11

ществованию человека как вида. Рассмотрены причины и перспек-
тивы деградации, охватывающей все новые народы и страны, в том 
числе и Россию. Разбираются механизм и причины установления 
диктатуры денег, роста отчужденности и эгоизма, нравственной и 
интеллектуальной примитивизации. Показывается, что в настоя-
щее время человечество переживает ценностный и антропологиче-
ский переворот небывалого масштаба, сравнимый лишь с перехо-
дом от обезьяны к человеку, только сегодня с горечью приходится 
признать, что эволюция человека повернулась вспять, и этот про-
цесс можно назвать антропологической контрреволюцией». Я на-
зываю этот процесс культурной инволюцией, или акультурогенезом. 

Как видим, каждый этаж мироздания, а стало быть, и мирозда-
ние в целом, вмещает в себя не только эволюцию, но и инволюцию. 
Как та, так и другая должны исследоваться наукой. Каким образом 
мы можем представить себе классификацию базовых наук? 

Каждый этаж мироздания изучается особой наукой. Его пер-
вый этаж изучается физикой, его второй этаж – биологией, его тре-
тий этаж – психологией и его четвёртый этаж – культурологией. 
Каждая из этих четырёх наук называется частной, поскольку она 
изучает лишь соответственную часть мира. Но есть ещё и общая 
наука, возвышающаяся над всеми частными науками, обобщающая 
достижения всех частных наук. Эта наука называется философией. 

Классификацию базовых наук, таким образом, можно изобра-
зить такой таблицей:

ФИЛОСОФИЯ

КУЛЬТУРОЛОГИЯ

ПСИХОЛОГИЯ

БИОЛОГИЯ

ФИЗИКА

Все пять названных мной наук называются базовыми пото-
му, что они составляют основу (базу) для других наук – входящих 
в эти пять базовых наук. Так, в физику входят такие науки, как 
астрономия, геология, гидрология и т.п., в биологию – ботаника, 

зоология, генетика и т.п., в психологию – зоопсихология и психо-
логия человека, а в культурологию – науки о материальной куль-
туре и духовной культуре. В последние следует включить религи-
еведение, науковедение, искусствоведение, этику, политологию и 
лингвистику. Предметами их изучения являются шесть компонен-
тов духовной культуры – религия, наука, искусство, нравствен-
ность, политика и язык. 

 Философия – наука наук. Она опирается на четыре частные 
науки, чтобы обобщить их в единую философскую (общенаучную) 
картину мира. Степень её истинности в первую очередь зависит от 
наличия в сознании её создателей единственно научного мировоз-
зрения – эволюционизма. Но эволюционизм не должен оставаться 
привилегией философов. Он уже охватил все частные науки. Более 
того, он охватит в будущем обыденное сознание. Именно эволюци-
онизм позволит человечеству выжить. Но у эволюционизма есть 
грозный соперник – инволюционизм. 

Если эволюционизм – мировоззрение созидателей, то инволю-
ционизм – мировоззрение разрушителей. Его представители есть 
повсюду – в религии, науке, искусстве, нравственности, политике, 
языке и т.д. Они возвращают человека к его животным предкам, 
анимализируют его.

От исхода борьбы между эволюционизмом и инволюционизмом 
в конечном счёте зависит судьба человечества. Н.Н. Моисеев писал: 
«...два исхода: либо нас ожидает судьба динозавров, когда-то бывших 
властителями Земли, либо энергия, талант, ВОЛЯ человечества как 
единого целого найдут и утвердят качественно новые формы своей 
жизни в составе нашей биосферы. Но при любом исходе это будет 
уже действительно другая и нам пока ещё незнакомая планета, хотя 
она, может быть, и сохранит своё старое название, если будет кому 
произносить подобные слова! Третьего исхода не дано!» (Моисеев 
Н.Н. Судьба цивилизации. Путь Разума. М., 1998. С. 36). 

«Энергия, талант, ВОЛЯ человечества», надо полагать, вовсе 
не свалятся с неба. Их нужно развивать! Но это невозможно без 
эволюционного взгляда на мир. 

Универсальный эволюционизм – мировоззрение будущего. 
Отсюда не следует, что мы должны отказаться от работы, прибли-
жающей это будущее. Ключевые понятия универсального эволю-
ционизма могут быть упорядочены следующим образом:



10 11

ществованию человека как вида. Рассмотрены причины и перспек-
тивы деградации, охватывающей все новые народы и страны, в том 
числе и Россию. Разбираются механизм и причины установления 
диктатуры денег, роста отчужденности и эгоизма, нравственной и 
интеллектуальной примитивизации. Показывается, что в настоя-
щее время человечество переживает ценностный и антропологиче-
ский переворот небывалого масштаба, сравнимый лишь с перехо-
дом от обезьяны к человеку, только сегодня с горечью приходится 
признать, что эволюция человека повернулась вспять, и этот про-
цесс можно назвать антропологической контрреволюцией». Я на-
зываю этот процесс культурной инволюцией, или акультурогенезом. 

Как видим, каждый этаж мироздания, а стало быть, и мирозда-
ние в целом, вмещает в себя не только эволюцию, но и инволюцию. 
Как та, так и другая должны исследоваться наукой. Каким образом 
мы можем представить себе классификацию базовых наук? 

Каждый этаж мироздания изучается особой наукой. Его пер-
вый этаж изучается физикой, его второй этаж – биологией, его тре-
тий этаж – психологией и его четвёртый этаж – культурологией. 
Каждая из этих четырёх наук называется частной, поскольку она 
изучает лишь соответственную часть мира. Но есть ещё и общая 
наука, возвышающаяся над всеми частными науками, обобщающая 
достижения всех частных наук. Эта наука называется философией. 

Классификацию базовых наук, таким образом, можно изобра-
зить такой таблицей:

ФИЛОСОФИЯ

КУЛЬТУРОЛОГИЯ

ПСИХОЛОГИЯ

БИОЛОГИЯ

ФИЗИКА

Все пять названных мной наук называются базовыми пото-
му, что они составляют основу (базу) для других наук – входящих 
в эти пять базовых наук. Так, в физику входят такие науки, как 
астрономия, геология, гидрология и т.п., в биологию – ботаника, 

зоология, генетика и т.п., в психологию – зоопсихология и психо-
логия человека, а в культурологию – науки о материальной куль-
туре и духовной культуре. В последние следует включить религи-
еведение, науковедение, искусствоведение, этику, политологию и 
лингвистику. Предметами их изучения являются шесть компонен-
тов духовной культуры – религия, наука, искусство, нравствен-
ность, политика и язык. 

 Философия – наука наук. Она опирается на четыре частные 
науки, чтобы обобщить их в единую философскую (общенаучную) 
картину мира. Степень её истинности в первую очередь зависит от 
наличия в сознании её создателей единственно научного мировоз-
зрения – эволюционизма. Но эволюционизм не должен оставаться 
привилегией философов. Он уже охватил все частные науки. Более 
того, он охватит в будущем обыденное сознание. Именно эволюци-
онизм позволит человечеству выжить. Но у эволюционизма есть 
грозный соперник – инволюционизм. 

Если эволюционизм – мировоззрение созидателей, то инволю-
ционизм – мировоззрение разрушителей. Его представители есть 
повсюду – в религии, науке, искусстве, нравственности, политике, 
языке и т.д. Они возвращают человека к его животным предкам, 
анимализируют его.

От исхода борьбы между эволюционизмом и инволюционизмом 
в конечном счёте зависит судьба человечества. Н.Н. Моисеев писал: 
«...два исхода: либо нас ожидает судьба динозавров, когда-то бывших 
властителями Земли, либо энергия, талант, ВОЛЯ человечества как 
единого целого найдут и утвердят качественно новые формы своей 
жизни в составе нашей биосферы. Но при любом исходе это будет 
уже действительно другая и нам пока ещё незнакомая планета, хотя 
она, может быть, и сохранит своё старое название, если будет кому 
произносить подобные слова! Третьего исхода не дано!» (Моисеев 
Н.Н. Судьба цивилизации. Путь Разума. М., 1998. С. 36). 

«Энергия, талант, ВОЛЯ человечества», надо полагать, вовсе 
не свалятся с неба. Их нужно развивать! Но это невозможно без 
эволюционного взгляда на мир. 

Универсальный эволюционизм – мировоззрение будущего. 
Отсюда не следует, что мы должны отказаться от работы, прибли-
жающей это будущее. Ключевые понятия универсального эволю-
ционизма могут быть упорядочены следующим образом:



12

УНИВЕРСУМ
ЭВОЛЮЦИЯ ИНВОЛЮЦИЯ
Гармонизация 

хаос → гармония
Хаотизация:

хаос ← гармония
Физиогенез → биогенез →

 психогенез → культурогенез 
Афизиогенез ↔ абиогенез ↔

апсихогенез ↔ акультурогенез 
КУЛЬТУРА

Гоминизация:
животное → человек

Анимализация:
животное ← человек

РЕЛИГИЯ
Атеизация:

вера → безверие
Теизация:

дьявол → Бог
НАУКА

Сциентизация:
ложь → истина

Антисциентизация:
ложь ← истина

ИСКУССТВО
Эстетизация:

безобразное → красота
Антиэстетизация:

безобразное ← красота
НРАВСТВЕННОСТЬ

Морализация:
зло → добро

Аморализация:
зло ← добро

ПОЛИТИКА
Политизация:

несправедливость → 
справедливость

Аполитизация:
несправедливость ← 

справедливость
ЯЗЫК

Социализация:
разобщение → единение

Асоциализация:
разобщение ← единение

 
Эволюционный смысл универсума (а человек – его частица) – 

слева, инволюционная атака на этот смысл – справа. 
Только шесть комментариев к схеме универсума, приведённой 

выше.
1. Эволюция религиозного сознания осуществляется в на-

правлении от дьявола к Богу. Это направление можно назвать те-
изацией. Она сыграла положительную роль в гоминизации. Но уже 
Средние века показали, что вред, наносимый культуре со стороны 

религии, преобладает над пользой. Вот почему мудрые головы ви-
дят в религии фактор, тормозящий культурную эволюцию. На его 
место они ставят атеизацию – движение от веры в Бога к безверию. 

2. Эволюция в науке состоит в движении от лжи к истине. Это 
движение можно назвать сциентизацией. Без сциентизации чело-
веческого сознания никакой прогресс в культуре невозможен. Бо-
лее того, сциентизация – главный фактор очеловечения. 

3. Эволюция в искусстве состоит в движении от безобразного 
к красоте. Это движение можно назвать эстетизацией. Без эстети-
зации человеческого сознания процесс очеловечения немыслим. 
Эстетически неразвитый человек есть человек неполноценный.

4. Эволюция в нравственности состоит в движении от зла к до-
бру. Это движение называется морализацией. Без морализации че-
ловеческого сознания общественный прогресс невозможен. Чело-
век безнравственный есть зверь.

5. Эволюция в политике состоит в движении от несправедли-
вости к справедливости. Это движение – политизация. Без массо-
вой политизации движение к справедливому политическому строю 
не представляется возможным. Человек аполитичный есть раб не-
справедливого социального режима.

6. Эволюция в языке состоит в движении от разобщения к еди-
нению. Это движение – социализация. Без социализации об очело-
вечении говорить не приходится. Своим существованием культур-
ная эволюция обязана человеку социальному. Асоциальный чело-
век есть куркуль. 

Атеизация, сциентизация, эстетизация, морализация, полити-
зация и социализация – вот шестеричный путь от животного к че-
ловеку в духовной культуре. 

Систематизация ответов на вопрос о смысле жизни и их ана-
лиз – вот задачи, к которым хотелось бы хоть в какой-то мере при-
близиться в этой книге. Авторы таких ответов сплошь и рядом по-
вторяют одну и ту же мысль (например, о тщете жизни). Это даёт 
нам основание для их типизации. Мы можем разделить их на три 
типа – в зависимости от того, как тот или иной человек отвечает на 
вопрос о смысле человеческой жизни: 1) нет; 2) да/нет; 3) да. 



12

УНИВЕРСУМ
ЭВОЛЮЦИЯ ИНВОЛЮЦИЯ
Гармонизация 

хаос → гармония
Хаотизация:

хаос ← гармония
Физиогенез → биогенез →

 психогенез → культурогенез 
Афизиогенез ↔ абиогенез ↔

апсихогенез ↔ акультурогенез 
КУЛЬТУРА

Гоминизация:
животное → человек

Анимализация:
животное ← человек

РЕЛИГИЯ
Атеизация:

вера → безверие
Теизация:

дьявол → Бог
НАУКА

Сциентизация:
ложь → истина

Антисциентизация:
ложь ← истина

ИСКУССТВО
Эстетизация:

безобразное → красота
Антиэстетизация:

безобразное ← красота
НРАВСТВЕННОСТЬ

Морализация:
зло → добро

Аморализация:
зло ← добро

ПОЛИТИКА
Политизация:

несправедливость → 
справедливость

Аполитизация:
несправедливость ← 

справедливость
ЯЗЫК

Социализация:
разобщение → единение

Асоциализация:
разобщение ← единение

 
Эволюционный смысл универсума (а человек – его частица) – 

слева, инволюционная атака на этот смысл – справа. 
Только шесть комментариев к схеме универсума, приведённой 

выше.
1. Эволюция религиозного сознания осуществляется в на-

правлении от дьявола к Богу. Это направление можно назвать те-
изацией. Она сыграла положительную роль в гоминизации. Но уже 
Средние века показали, что вред, наносимый культуре со стороны 

религии, преобладает над пользой. Вот почему мудрые головы ви-
дят в религии фактор, тормозящий культурную эволюцию. На его 
место они ставят атеизацию – движение от веры в Бога к безверию. 

2. Эволюция в науке состоит в движении от лжи к истине. Это 
движение можно назвать сциентизацией. Без сциентизации чело-
веческого сознания никакой прогресс в культуре невозможен. Бо-
лее того, сциентизация – главный фактор очеловечения. 

3. Эволюция в искусстве состоит в движении от безобразного 
к красоте. Это движение можно назвать эстетизацией. Без эстети-
зации человеческого сознания процесс очеловечения немыслим. 
Эстетически неразвитый человек есть человек неполноценный.

4. Эволюция в нравственности состоит в движении от зла к до-
бру. Это движение называется морализацией. Без морализации че-
ловеческого сознания общественный прогресс невозможен. Чело-
век безнравственный есть зверь.

5. Эволюция в политике состоит в движении от несправедли-
вости к справедливости. Это движение – политизация. Без массо-
вой политизации движение к справедливому политическому строю 
не представляется возможным. Человек аполитичный есть раб не-
справедливого социального режима.

6. Эволюция в языке состоит в движении от разобщения к еди-
нению. Это движение – социализация. Без социализации об очело-
вечении говорить не приходится. Своим существованием культур-
ная эволюция обязана человеку социальному. Асоциальный чело-
век есть куркуль. 

Атеизация, сциентизация, эстетизация, морализация, полити-
зация и социализация – вот шестеричный путь от животного к че-
ловеку в духовной культуре. 

Систематизация ответов на вопрос о смысле жизни и их ана-
лиз – вот задачи, к которым хотелось бы хоть в какой-то мере при-
близиться в этой книге. Авторы таких ответов сплошь и рядом по-
вторяют одну и ту же мысль (например, о тщете жизни). Это даёт 
нам основание для их типизации. Мы можем разделить их на три 
типа – в зависимости от того, как тот или иной человек отвечает на 
вопрос о смысле человеческой жизни: 1) нет; 2) да/нет; 3) да. 



14 15

1. НЕТ

Суета сует, суета сует, – всё суета!
Экклезиаст

Самое громогласное и долговечное «нет» смыслу человече-
ской жизни сказал в Библии Экклезиаст. Его имя по-гречески зна-
чит «проповедник». Л.Н. Толстой в своей «Исповеди» отождествля-
ет автора Книги Экклезиаста с Соломоном – израильским царём, 
который жил в X в. до н.э. Многие люди и до сих пор так думают. 
Но иного мнения был С.С. Аверинцев. Он писал: «Традиционный 
образ Соломона сознательно взят как обобщающая парадигма для 
интимного жизненного опыта. Эта сознательность приёма есть 
черта столь же необычная на общем фоне древнееврейской литера-
туры, сколь и подходящая к облику скептического мудреца, напи-
савшего в IV или III в. до н.э. Книгу Проповедующего в собрании» 
(Аверинцев С.С. Древнееврейская литература // История всемир-
ной литературы: в 9 т. Т. 1. М., 1983. С. 296). Таинственный «скеп-
тический мудрец», живший в III или IV в. до н.э., таким образом, 
вынес свой приговор будущему человечеству от лица израильского 
царя Соломона, жившего в Х в. до н.э. 

Приблизительно в это же время в Греции жили киники. В пер-
вую очередь я имею в виду основателя кинизма Антисфена Афин-
ского (ок. 444–368 до н.э.) и Диогена Синопского (ок. 408–323 
до н.э.), прославившегося тем, что жил в бочке и произнёс фразу 
«Ищу человека». Они не были столь радикальны в утверждении 
бессмысленности жизни, как Экклезиаст. Зато безвестные и ни-
щие ученики Антисфена и Диогена оказались в одном ряду с из-
раильским скептическим мудрецом. Они на практике подтвержда-
ли бессмысленность жизни. Очень красноречиво о них написала 
Т.В. Гончарова: «Всё в обществе – учение, эфебия (военная служ-
ба. – В.Д.), исполнение каких-то должностей – они считали лишь 
формой угнетения: везде только ложь и несправедливость, везде 
чего-то требуют, куда-то тащат, секут, грозят... Казалось, киников 
не заботит даже собственная смерть и погребение... Для этих лю-
дей, у которых оставалась лишь одна свобода – свобода бродячих 
собак, мир представлялся огромной бессмыслицей, а жизнь – слу-

чайным стечением обстоятельств. И эта жизнь, как считали они, не 
стоит того, чтобы и самому-то её продолжать, а уж тем более рож-
дать для этого детей. И поэтому киники не имели ни семьи, ни де-
тей, они жили как бродячие псы и так же умирали» (Гончарова Т.В. 
Эпикур. М., 1988. С. 68).

В предположительной форме мнение С.С. Аверинцева об ав-
торстве Книги Экклезиаста и времени её написания поддерживает 
Г.В. Синило – современный знаток Танаха, еврейского Ветхого За-
вета: «Таким образом, за обозначением Когэлет (проповедующего в 
собрании – на иврите. – В.Д.) укрылся профессиональный мудрец-
книжник, неведомый поэт, живший, скорее всего, в Иерусалиме в 
IV в. до н.э. Однако зачин книги гласит: “Слова Проповедующего 
в собрании, сына Давидова, царя в Иерусалиме” (Еккл 1:1). Сыном 
Давида и царём в Иерусалиме мог быть только Соломон. Религи-
озная традиция приписывает Экклезиаст Соломону (как и Песнь 
Песней). Но Соломон, как известно, жил в X в. до н.э. и не мог быть 
реальным автором поэмы. Скорее всего, это яркий случай псевдо-
эпиграфики – приписывания более позднего произведения более 
древнему общепризнанному авторитету, часто легендарному (это 
явление типично для всех древних литератур). Имя же Соломона 
давно стало олицетворением мудрости. Возможно, неведомый ав-
тор решил прибегнуть к авторитету Соломона для придания весо-
мости собственным размышлениям» (http://zinki.ru/book/tanah-i-
mirovaya-poesiya/kniga-ekklesiasta-i-ee).

Как бы то ни было, а Экклезиаст очень убедительно вжился в 
образ Соломона. Его выражение «суета сует» стало крылатым. Его 
даже можно назвать формулой бессмысленности жизни. Между 
тем Галина Синило уточняет: «Этой строкой открывается знамени-
тая поэма. Выражение гавэль гавалйм «суета сует» стало крылатым 
и определяет одну из главных мыслей произведения (этот рефрен 
повторяется в поэме около двадцати раз). Однако слово гавэль, тра-
диционно переводимое как «суета», или «тщета», не имеет точного 
соответствия в русском языке. Его можно перевести и как «дунове-
ние», «дыхание», «пар, вылетающий изо рта»... Это слово как нель-
зя лучше подчёркивает бренность, хрупкость, изменчивость всего 
существующего: всё есть гавэль» (там же).

Экклезиаст обнаружил «гавэльность» человеческой жизни по 
существу во всех главных её проявлениях. 



14 15

1. НЕТ

Суета сует, суета сует, – всё суета!
Экклезиаст

Самое громогласное и долговечное «нет» смыслу человече-
ской жизни сказал в Библии Экклезиаст. Его имя по-гречески зна-
чит «проповедник». Л.Н. Толстой в своей «Исповеди» отождествля-
ет автора Книги Экклезиаста с Соломоном – израильским царём, 
который жил в X в. до н.э. Многие люди и до сих пор так думают. 
Но иного мнения был С.С. Аверинцев. Он писал: «Традиционный 
образ Соломона сознательно взят как обобщающая парадигма для 
интимного жизненного опыта. Эта сознательность приёма есть 
черта столь же необычная на общем фоне древнееврейской литера-
туры, сколь и подходящая к облику скептического мудреца, напи-
савшего в IV или III в. до н.э. Книгу Проповедующего в собрании» 
(Аверинцев С.С. Древнееврейская литература // История всемир-
ной литературы: в 9 т. Т. 1. М., 1983. С. 296). Таинственный «скеп-
тический мудрец», живший в III или IV в. до н.э., таким образом, 
вынес свой приговор будущему человечеству от лица израильского 
царя Соломона, жившего в Х в. до н.э. 

Приблизительно в это же время в Греции жили киники. В пер-
вую очередь я имею в виду основателя кинизма Антисфена Афин-
ского (ок. 444–368 до н.э.) и Диогена Синопского (ок. 408–323 
до н.э.), прославившегося тем, что жил в бочке и произнёс фразу 
«Ищу человека». Они не были столь радикальны в утверждении 
бессмысленности жизни, как Экклезиаст. Зато безвестные и ни-
щие ученики Антисфена и Диогена оказались в одном ряду с из-
раильским скептическим мудрецом. Они на практике подтвержда-
ли бессмысленность жизни. Очень красноречиво о них написала 
Т.В. Гончарова: «Всё в обществе – учение, эфебия (военная служ-
ба. – В.Д.), исполнение каких-то должностей – они считали лишь 
формой угнетения: везде только ложь и несправедливость, везде 
чего-то требуют, куда-то тащат, секут, грозят... Казалось, киников 
не заботит даже собственная смерть и погребение... Для этих лю-
дей, у которых оставалась лишь одна свобода – свобода бродячих 
собак, мир представлялся огромной бессмыслицей, а жизнь – слу-

чайным стечением обстоятельств. И эта жизнь, как считали они, не 
стоит того, чтобы и самому-то её продолжать, а уж тем более рож-
дать для этого детей. И поэтому киники не имели ни семьи, ни де-
тей, они жили как бродячие псы и так же умирали» (Гончарова Т.В. 
Эпикур. М., 1988. С. 68).

В предположительной форме мнение С.С. Аверинцева об ав-
торстве Книги Экклезиаста и времени её написания поддерживает 
Г.В. Синило – современный знаток Танаха, еврейского Ветхого За-
вета: «Таким образом, за обозначением Когэлет (проповедующего в 
собрании – на иврите. – В.Д.) укрылся профессиональный мудрец-
книжник, неведомый поэт, живший, скорее всего, в Иерусалиме в 
IV в. до н.э. Однако зачин книги гласит: “Слова Проповедующего 
в собрании, сына Давидова, царя в Иерусалиме” (Еккл 1:1). Сыном 
Давида и царём в Иерусалиме мог быть только Соломон. Религи-
озная традиция приписывает Экклезиаст Соломону (как и Песнь 
Песней). Но Соломон, как известно, жил в X в. до н.э. и не мог быть 
реальным автором поэмы. Скорее всего, это яркий случай псевдо-
эпиграфики – приписывания более позднего произведения более 
древнему общепризнанному авторитету, часто легендарному (это 
явление типично для всех древних литератур). Имя же Соломона 
давно стало олицетворением мудрости. Возможно, неведомый ав-
тор решил прибегнуть к авторитету Соломона для придания весо-
мости собственным размышлениям» (http://zinki.ru/book/tanah-i-
mirovaya-poesiya/kniga-ekklesiasta-i-ee).

Как бы то ни было, а Экклезиаст очень убедительно вжился в 
образ Соломона. Его выражение «суета сует» стало крылатым. Его 
даже можно назвать формулой бессмысленности жизни. Между 
тем Галина Синило уточняет: «Этой строкой открывается знамени-
тая поэма. Выражение гавэль гавалйм «суета сует» стало крылатым 
и определяет одну из главных мыслей произведения (этот рефрен 
повторяется в поэме около двадцати раз). Однако слово гавэль, тра-
диционно переводимое как «суета», или «тщета», не имеет точного 
соответствия в русском языке. Его можно перевести и как «дунове-
ние», «дыхание», «пар, вылетающий изо рта»... Это слово как нель-
зя лучше подчёркивает бренность, хрупкость, изменчивость всего 
существующего: всё есть гавэль» (там же).

Экклезиаст обнаружил «гавэльность» человеческой жизни по 
существу во всех главных её проявлениях. 



16 17

Труд: «Что пользы человеку от всех его трудов, над чем он тру-
дится под солнцем?» (Эккл. 1:2).

Цикличность жизни, отсутствие новизны: «Род уходит и род 
приходит, а Земля остаётся навек. Восходит солнце, и заходит 
солнце, и на место своё поспешает, чтобы там опять взойти. Бе-
жит на юг и кружит на север, кружит, кружит на бегу своём ветер. 
И на круги свои возвращается ветер. Бегут все реки в море, а море 
не переполнится. К месту, куда реки бегут, туда они продолжают 
бежать. Всё – одна маята, и никто рассказать не умеет. Глядят, не 
пресытятся очи, слушают, не переполнятся уши. Что было, то и бу-
дет, и что творилось, то творится. И нет ничего нового под солн-
цем» (Эккл. 1:4–9).

Познание, мудрость: «Я узнал, что и это – пустое томленье, ибо 
от многой мудрости много скорби. И умножающий знанье умножа-
ет печаль» (Эккл. 1:17–18).

Богатство: «Я устроил себе цветники и сады, насадил в них 
дерев плодовых. Я устроил себе пруды – орошать из них рощи, рас-
тящие деревья. Приобрёл я рабов и наложниц, и были у меня домо-
чадцы. А коров и овец приобрёл я больше, чем все до меня в Иеру-
салиме. Серебра и золота я тоже собрал и сокровищ от царей и са-
трапий. Завёл я певцов, и певиц, и наслажденье людей – плясунов 
и плясуний. И стал велик я более всех, кто был до меня в Иеруса-
лиме (а мудрость осталась со мною). Ни в чём, что очи мои проси-
ли, я не отказывал им. Ни от какой я радости не удерживал сердце, 
ибо ликовало моё сердце из-за моих трудов. Ведь была мне вся эта 
доля из-за моих трудов! Но оглянулся я на дела, что сделали мои 
руки, и на труды, над чем я трудился, и вот, всё – тщета и ловля ве-
тра. И нет в том пользы под солнцем!» (Эккл. 2:5–11).

Пытался Соломон найти если уж не смысл жизни, то хотя бы 
успокоение ещё и в телесных наслаждениях, славе, в защите спра-
ведливости, борьбе со злом, и что же? Всё – суета и томление духа, 
потому что всех ждёт одна участь – смерть: «Одна участь праведно-
му и нечестивому, доброму и злому, чистому и нечистому, прино-
сящему жертву и не приносящему жертвы... Это-то и худо во всём, 
что делается под солнцем, что одна участь всем, и сердце сынов че-
ловеческих исполнено зла, и безумие в сердце их, в жизни их; а по-
сле того они отходят к умершим» (Эккл. 9:2–3).

Вера в рай – вот выход, который нашли христиане в борьбе 
со смертью. Но, начиная с эпохи Возрождения, эта вера стала всё 
больше и больше развеиваться1. Вопрос о смысле жизни всё чаще 
и чаще стал переноситься с неба на землю. Всё чаще и чаще люди 
стали обращать свой взор к человеку, чтобы найти смысл его жиз-
ни в самой этой жизни. Но что они увидели? 

«Наша жизнь, – писал А.И. Герцен, – постоянное бегство от 
себя, точно угрызения совести преследуют и пугают нас. Как толь-
ко человек становится на свои ноги, он начинает кричать, чтобы не 
слыхать речей, раздающихся внутри. Ему грустно – он бежит рас-
сеяться; ему нечего делать – он выдумывает себе занятие; от нена-
висти к одиночеству он дружится со всеми, всё читает, интересует-
ся чужими делами, женится на скорую руку. Кому и эта жизнь не 
удалась, тот напивается всем на свете: вином, нумизматикой, кар-
тами, скачками, женщинами, благодеяниями, ударяется в мисти-
цизм, идёт в иезуиты, налагает на себя чудовищные труды, и они 
всё-таки легче кажутся, чем какая-то угрожающая истина, дремлю-
щая внутри его. В этой боязни исследовать, чтобы не увидать вздор 
исследуемого, в этом искусственном недосуге, в этих поддельных 
несчастиях, усложняя каждый шаг вымышленными путами, мы 
проходим по жизни спросонья и умираем в чаду нелепостей и пу-
стяков, не пришедши в себя» (Л.Н. Толстой в воспоминаниях со-
временников. Т. 2. М., 1960. С. 323). У Льва Николаевича, как вспо-
минал Н.Н. Гусев, «блестели слёзы на глазах», когда он слушал эти 
пронзительные слова А.И. Герцена.

Что это за дремлющая истина, о которой писал А.И. Герцен? 
Легко догадаться – о бессмысленности жизни. Эта горькая «ис-
тина» не раз посещала и самого Л.Н. Толстого. Бывало, дело до-
ходило и до мысли о самоубийстве. Особенно глубокий приступ 
осознания бессмысленности жизни, отсутствия в ней смысла, а 
следовательно, и отчаяния Л.Н. Толстой, как он вспоминал в сво-
ей «Исповеди» (1879), пережил в середине 70-х годов. Главный во-
прос, мучивший его, был вопрос «Зачем?». 

1 Вот что писал о рае Л.Н. Толстой в своём дневнике: «Люди много раз 
придумывали жизнь лучше той, какая есть, но, кроме глупого рая, ничего не 
могли выдумать» (Толстой Л.Н. Собр. соч.: в 20 т. Т. 20. Дневники 1895–1910 
гг. М., 1965. С. 283).



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016558/



