
3

СОДЕРЖАНИЕ

Диалогово-феноменологическая терапия: процесс развития 
(предисловие научного редактора) .......................................................................... 7

ПЕРВИЧНЫЙ ОПЫТ В ПСИХОТЕРАПИИ ПЕРЕЖИВАНИЕМ: 
НА ПЕРЕКРЕСТКЕ ФИЛОСОФИИ И ФИЗИКИ

Что такое первичный опыт? .....................................................................................11
	 Субъект и объект как привычные для нашего сознания 

абстракции поля ...................................................................................................11
	 Внутренний мир и внешняя реальность ......................................................17
	 Время и пространство как абстракции поля ..............................................19
Переживая Апокалипсис ...........................................................................................26
	 Мы — современники конца Света? ................................................................27
	П ринятие реальности времени, личности и пространства 

как основание клинической традиции в психиатрии ..............................31
Мышление и первичный опыт ................................................................................32
	 Мысль как феномен поля: творческий и адаптационный векторы 

переживания ..........................................................................................................33
	 Творчество переживания в динамике мыслительных процессов .......... 37
	 Мысль не обусловлена ничем: феноменология vs детерминизм .........42
Жизнь как непрерывный акт рождения ...............................................................45
	 Миф о стабильности психического ...............................................................45
	П оследствия культивирования мифа о стабильности 

психического ..........................................................................................................51
	 Миф или реальность? .........................................................................................55
	 Рождаясь ежесекундно заново ........................................................................60
Психотерапия и современная физика: аналогии и размышления ..............64
	П сихологические и естественнонаучные революции 

начала XX столетия .............................................................................................64
	 Некоторые наиболее интересные для психотерапии 

положения квантовой механики .....................................................................66
Философские аналогии с тезисами квантовой механики .............................73
	 Античная философия .........................................................................................74
	 Начало философии Нового времени. Р. Декарт ........................................79
	 «День сурка» ..........................................................................................................84
Мифическое сознание и теолого-философские аналогии 

с тезисами квантовой механики ......................................................................86
	 Греческая, скандинавская, славянская и прочие мифологии ...............86
	 Буддизм ...................................................................................................................88
	 Христианство .........................................................................................................88



4

ФУНДАМЕНТАЛЬНЫЙ ПАРАДОКС ПРИСУТСТВИЯ

Психотерапия переживанием и идеи квантовой механики ..........................94
	 Размышляя над квантовой психотерапией .................................................95
	 Суперпозиция: свободный выбор или концепция ...................................97
	 От концепции — к суперпозиции .................................................................102
	 Условия и механизмы доступа к суперпозиции ......................................105
Фундаментальный парадокс присутствия: путь к трансформации 
реальности ....................................................................................................................110
	 Реальность и статус субъекта ........................................................................111
	П арадокс присутствия на пути к суперпозиции .....................................114
	 Достижима ли суперпозиции в процессе психотерапии ......................117
	 Суперпозиция и первичный опыт ................................................................120
Теологические коннотации фундаментального парадокса 
присутствия .................................................................................................................120
	 Фундаментальный парадокс присутствия и его следствия ................121
	 Молитва: средство разрушения власти объекта и концепции ...........122
	 Медитация и фундаментальный парадокс присутствия ......................126
	 Глас Божий, или коллапс волновой функции: 

доступ к первичному опыту ...........................................................................128

ТЕОРИЯ ПОЛЯ В ПСИХОТЕРАПИИ ПЕРЕЖИВАНИЕМ

Диалогово-феноменологическая интерпретация теории поля ..................131
	 Существует ли теория поля? .........................................................................131
	 Несколько слов о структуре презентации диалогово-

феноменологической теории поля ...............................................................134
К истокам феноменологического поля ...............................................................135
	 Взаимное рождение в осознавании: формирование 

психической жизни ...........................................................................................136
	 Формирование поля ..........................................................................................141
Структура феноменологического поля ..............................................................146
	 Сегментирование поля .....................................................................................146
	П ереживание vis-à-vis концепция ................................................................150
Психологическая динамика феноменологического поля ............................163
	 Фундаментальные силовые линии поля ....................................................164
	 Динамика поля: отношение к хаосу .............................................................169
	 Как функционируют переживание и концепция ....................................174
«Конусно-слоевая» модель организации поля ................................................179
	 Сущность конусно-слоевой модели поля ..................................................179
	П ерспективы психотерапии, основанной 

на конусно-слоевой модели поля. ................................................................184



5

	П ринципы построения психотерапевтической практики, 
основанной на конусно-слоевой модели поля .........................................187

Некоторые частные аспекты представлений о полевой динамике ...........190
	 Коллапс наблюдателя .......................................................................................191
	 Феноменологическая динамика поля и контакт .....................................197
	 О природе желания ...........................................................................................203
	 Существует ли интенсивность чувств? ......................................................206

ПРАКТИКА ПСИХОТЕРАПИИ, ФОКУСИРОВАННОЙ 
НА ПЕРВИЧНОМ ОПЫТЕ

Психотерапия, фокусированная на первичном опыте: практическое 
применение концепции ............................................................................................207
	 Феноменологические принципы построения терапевтической 

интервенции .........................................................................................................207
	 О значении свободного выбора для построения интервенции ..........214
	 Некоторые частные аспекты психотерапевтической практики .........217
	 Соотношение качества контакта и его содержания ...............................220
Размышляя над аргументами оппонентов ........................................................222
	 Интервенция терапевта, исходящая из спонтанной динамики 

переживания, может отражать личную проблему 
самого терапевта .................................................................................................224

	 Клиент может быть психологически не готов к ассимиляции 
прямых феноменологических реакций терапевта ..................................229

	 Спонтанная реакция терапевта может сместить фигуру сессии .......231
	 Терапия не для терапевта, а для клиента. ..................................................232
	 Спонтанная феноменологическая динамика переживания 

не позволяет выдерживать единую терапевтическую стратегию .....235
Условия экологии психотерапии переживанием ............................................238
	 Феноменологический метод ..........................................................................239
	 Способность к осознаванию у терапевта ...................................................240
	 Способность терапевта к построению присутственного 

контакта .................................................................................................................241
	 Свобода терапевта в переживании ...............................................................243

ФИЛОСОФИЯ ПСИХОТЕРАПИИ ПОСТМОДЕРНА

От морали к этике — на пути цинизма ...............................................................249
	 К категориям морали, этики и цинизма .....................................................249
	 Мораль и этика на перекрестке эпох ...........................................................251
	 Этикообразующая природа цинизма ..........................................................253
	 Цинизм в психотерапии ...................................................................................255



6

Время, пространство и личность: постмодернистский взгляд ...................260
	П онятия времени, пространства и личности ............................................260
	 Ревизия традиционной модели реальности ..............................................262
	 Модель реальности, основанной на примате переживания ................267
Творчество в эпоху постмодерна ..........................................................................270
	 Интроекция и творческая эволюция ...........................................................271
	 Сущность творчества ........................................................................................273
	 Сомнение и творческий процесс ...................................................................274
	 Ресурсы и сложности творческого процесса ............................................276
Экология и эволюция вируса ................................................................................277
	 О природе человека ...........................................................................................278
	 О механизмах эволюции ..................................................................................280
	 О дуализме self ....................................................................................................283
«Курочка Ряба» как прививка от безумия 

(или оставьте «Курочку» в покое!) ..............................................................288

Литература ...................................................................................................................292
об авторе .......................................................................................................................315



7

ДИАЛОГОВО-ФЕНОМЕНОЛОГИЧЕСКАЯ ТЕРАПИЯ: 
ПРОЦЕСС РАЗВИТИЯ 

(предисловие научного редактора)

С каждым годом человечество все дальше и дальше про-
двигается по пути глобальных изменений. Появляются все но-
вые и новые способы облегчения физического труда, возмож-
ности для передвижения по миру и связи друг с другом. Все 
более плотный информационный поток обрушивается на нас 
с экранов телевизора и мониторов компьютера. Все большее 
количество людей может отказаться от неинтересной и непро-
дуктивной работы за счет автоматизации и компьютеризации 
производства. Кажется, мы идем «верной дорогой».

Однако возникает закономерный вопрос: почему тогда Все-
мирная организация здравоохранения бьет тревогу? Почему с 
каждым годом растет число негрубых психических патологий? 
Почему, несмотря на целую армию психологов, психиатров, 
психотерапевтов, человечество в целом не становится более 
здоровым и счастливым?

Очевидно, что ускоренное развитие технологий несет много 
позитивных моментов. Однако существует то, что достаточно 
медленно меняется  — это наше сознание. Конечно, сегодняш-
ний житель Земли отличается от своего ровесника, скажем вер-
сии середины прошлого века. Конечно, он так же бывает рас-
терян, так же страдает, плачет, испытывает отчаянье и радость, 
любовь и гнев... Но если в середине прошлого века у человека 
были ясные «опоры»: соответствующие времени ценности, ре-
лигия, семья, работа, то наш современник зачастую мечется, 
пытаясь определиться: что же на самом деле важно? Социаль-
ные достижения? Деньги? Карьера? Все сразу?

Однако Интернет пестрит статьями о том, что «богатые тоже 
плачут». Ни деньги, ни власть, ни слава — ничто не вечно, и чело-
век, как и сотни лет назад, обречен задавать себе вечные вопросы: 
кто Я? Чего Я хочу? Для чего Я живу? Что для меня действи-
тельно важно? Вот только ответы, которые он находит, зачастую 
являются расхожими штампами и не «подходят» именно ему.



8

Диалогово-феноменологическая терапия, разрабатываемая 
Игорем Погодиным, возвращает нас к простым истинам. Наши 
чувства, эмоции и переживания, наши ценности, выборы и от-
ношения — похоже, это то, что все еще позволяет нам оставать-
ся людьми в этом безумном, куда-то спешащем мире.

Данная работа Игоря Погодина, посвященная основани-
ям психотерапии, делает акцент как раз на нашем первичном 
опыте. В мире, где скорости все возрастают, где абстрактные 
идеи превалируют над здравым смыслом, где многие люди дав-
но забыли о том, для чего они так много работают, где слово 
«любовь» стало анахронизмом, все более важным становится 
способность человека возвращаться к себе, к тому, что докон-
цептуально, не «загрязнено» идеями и оценками типа «хоро-
шо  — плохо», «важно  — не важно», «разумно  — безрассудно». 
Возвращаться к тому, что просто происходит.

В своей работе автор обращается к таким философским ка-
тегориям, как субъект, объект, пространство, время. Кажется, 
это очень сложные темы. Нужны ли они тем, кто занимается 
практикой оказания психологической помощи? Будет ли этим 
специалистам интересно остановиться и задуматься: а какие 
допущения лично я использую для описания собственной жиз-
ни и жизни клиента? Живу ли я сам во время терапевтической 
сессии и позволяю ли жить другому? Или, возможно, я загоняю 
и себя, и другого в рамки дихотомий «прошлое  — будущее», 
«далеко  — близко», «правильно  — неправильно»? Могу ли я 
использовать в своей психотерапевтической практике принци-
пы квантовой механики и современной физики?

Настоящая работа «взрывает» устоявшиеся представления 
о терапии, направленные на структурирование опыта клиента, 
помещение его в определенные рамки, классифицирование и 
приклеивание ярлычка. Конечно, придание структуры хаосу — 
один из древнейших, архаичных методов психологической по-
мощи. Однако вспомним о том, что важнейшим из механизмов, 
лежащих в основе многих восточных практик, является оста-
новка внутреннего диалога и дискурсивно-логического мышле-
ния. Именно это происходит с читателем, впервые открываю-
щим не только данный текст, да и многие другие статьи и книги 



9

Игоря Погодина, посвященные диалогово-феноменологической 
терапии. Важная задача, которую пытается решить Игорь,  — 
это раскрытие ресурсов первичного опыта для психотерапии и 
для человеческой жизни в целом.

Эта работа далека от милых сердцу обывателя текстов из 
серии «поп-психологии», похожих на глянцевый журнал с со-
ветами, какой наряд лучше надеть и как лучше нанести ново-
модный макияж на VIP-вечеринку. Читая эту работу, вы бу-
дете не просто листать страницы, но, возможно, задумаетесь 
по-настоящему о простых и важных вещах. О том, живете вы 
своей жизнью или продолжаете отравлять себя набором чужих 
мнений и идей. О том, живете ли вы в этой реальности, или, как 
в старой песне Андрея Макаревича, все ждете и ждете светлого 
будущего:

Как верили, что главное придет,
Себя считали кем-то из немногих,
И ждали, что вот-вот произойдет
Счастливый поворот в твоей дороге,
Судьбы твоей счастливый поворот.

Вы задумаетесь о том, есть ли в вас то самое зерно безумия, 
которое отличает не только гения от обывателя, но и человека 
творческого от чеховского «Человека в футляре». Задумаетесь 
о своей уникальности и уникальности Другого. О мужестве 
жить своей жизнью и проживать ее, рискуя, страдая, радуясь, 
ошибаясь. О том, как быть собой.

Если вы знакомы с предыдущими работами Игоря Погоди-
на, вам будет легче заметить, как его идеи складываются в до-
статочно стройную концепцию. Возникнув в русле гештальт-
терапии, которая сейчас, как и все психотерапевтическое поле, 
подвергается процессам дифференциации и интеграции, диа-
логовая модель в свое время решала важную проблему. Так, 
Андре Шемен, французский гештальт-терапевт, в своей статье 
«К вопросу о гештальт-терапии семейной системы» говорит о 
«белых пятнах», неразрешимых гештальт-терапией в рамках 
теории поля. По сути, в школьной модели гештальт-терапии 



10

«организм-среда» нет места такому понятию, как коммуника-
ция. Работы Игоря, посвященные диалогу, позволяют запол-
нить эту лакуну. Глубокое и многогранное описание контакта 
и его свойств позволяют качественно менять терапевтическое 
взаимодействие, переходя на другой логический уровень, и су-
щественно обогащают современную гештальт-терапию.

Но сегодня диалогово-феноменологическая модель транс-
формируется и превращается в целостный, самостоятельный 
подход со своей методологией, теорией развития и методами 
работы. У нее есть как свои последователи, так и противники, 
свидетельство чему  — жаркие интернет-дискуссии и споры в 
психотерапевтическом сообществе между первыми и вторы-
ми.

Все течет, все меняется — и мы, и мир вокруг, и психотера-
пия. И эта идея, при помощи которой Игорь конфронтирует 
миф о стабильности психического, по-новому «подсвечивает» 
терапевтическую практику. Мы не можем контролировать мир, 
других и даже себя. Это та данность, которую нужно принять.

Поэтому сегодня актуальны слова Гераклита: «В одну и 
ту же реку нельзя войти дважды и нельзя дважды застигнуть 
смертную природу в одном и том же состоянии, но быстрота и 
скорость обмена рассеивает и снова собирает. Рождение, проис-
хождение никогда не прекращается».

И пускай диалогово-феноменологическая терапия тоже не 
останавливается в своем развитии, а ее основатель Игорь По-
годин радует нас очередными сложными, «взрывающими со-
знание» текстами, позволяющими по-новому взглянуть на поле 
современной психотерапии и задуматься о себе, о других и о 
нашей непростой, но очень важной профессии, которая всегда 
будет находиться в поле, которое принадлежит и науке, и ис-
кусству, и одновременно не принадлежит ничему...

Наталья Олифирович,
Директор по организационному

развитию Института Гештальта,
кандидат психологических наук, доцент,

гештальт-терапевт, супервизор



11

ПЕРВИЧНЫЙ ОПЫТ В ПСИХОТЕРАПИИ 
ПЕРЕЖИВАНИЕМ: НА ПЕРЕКРЕСТКЕ 

ФИЛОСОФИИ И ФИЗИКИ

Что такое первичный опыт?

Первичный опыт апеллирует исключительно к феноменам. 
При этом вопрос о принадлежности любого из элементов пер-
вичного опыта кому бы то ни было не имеет ровным счетом ни-
какого смысла, поскольку поле еще не дифференцировано на 
субъекта и объекты. Их попросту не существует. Разумеется, 
такого рода «хаос»1 не может существовать в сознании долгое 
время ввиду чрезвычайно высокой интенсивности контроля, 
характеризующего человеческую культуру. В обыденном созна-
нии мы привыкли в большей степени апеллировать к абстра-
гированному опыту, в который трансформируется первичный 
при выделении в нем базовых абстракций, каковыми являются, 
например, субъект и объект, а также пространство и время. На 
первый взгляд, эти абстракции поля являются необходимым 
его свойством. Но только на первый взгляд. Далее я попытаюсь 
несколько развернуть свою позицию относительно роли аб-
стракций для формирования реальности.

Субъект и объект как привычные для нашего сознания 
абстракции поля

Нам кажется, что без представлений о Я, Ты, Он(а/и/о), это 
и другое мышление перестанет существовать, за ним исчезнет 
речь, как следствие, исчезнут правила, нормы и ответствен-

1 Слово «хаос» заключено мною в кавычки постольку, поскольку не 
предполагает беспорядка. Наоборот, все элементы поля взаимно обуслав-
ливают друг друга, находясь в некотором взаимодействии, называемом 
нами процессом переживания. 



12

ность, и в мире воцарится хаос, чреватый разрушением. Хотя 
справедливости ради стоит отметить, что до воображения себе 
такой картины дело просто не доходит, поскольку современного 
конвенционального мышления без рассматриваемых абстрак-
ций просто нет. Мы не умеем думать в терминах первичного 
опыта. Представьте себе на минутку, что вы осознаете нечто, 
чему невозможно приписать источник и ответственность. На-
пример, чувствуете страх или радость, которым не можете дать 
никакой точки отсчета в пространстве и во времени. Как след-
ствие, уже невозможно определить вы ли радуетесь или нет, 
сейчас это происходит или завтра. Не почувствовать панику 
при этом просто невозможно. Когда феномены и их непрекра-
щающаяся динамика принадлежат полю, то ими оказывает-
ся совершенно невозможно управлять. Представление о том, 
что вы существуете, тут же утрачивается, поскольку больше 
нет ни субъекта, ни пространства, ни времени2. К счастью для 
участников этого эксперимента, привычка западного человека 
переживать опыт абстракциями, мгновенно восстанавливает 
статус-кво. При этом реальность приобретает свои устойчивые 
контуры — ощущения и чувства принадлежат тому или иному 
субъекту, а источником их является тот или иной объект.

Повторю, абстракции поля на первый взгляд представляют-
ся нам само собой разумеющимися и совершенно незаменимы-
ми. Однако очевидность такого мнения лишь призрачна. Реаль-
ность существует также и до принудительного разделения поля 
на субъект и объект. Более того, эта реальность (реальность 
первичного опыта) зачастую оказывается гораздо более бога-
той и яркой, поскольку значительная часть феноменологии пе-
реживания просто-напросто отчуждается или ограничивается 
в силе проявления и витальности ввиду того, что совершенно 
не вписывается в представления о Я/Он/Это. Поэтому имен-
но восстановление чувствительности к элементам первично-

2 Описываемая ситуация моделирует феноменологию, которую в на-
шей культуре принято именовать «сумасшествием». Именно ориентация 
человека в пространстве, времени и собственной личности служит наибо-
лее очевидным и важнейшим критерием отграничения психической нор-
мы от патологии. 



13

го опыта и легло в основание диалогово-феноменологической 
психотерапии в качестве базового ее принципа.

Так, с этой позиции вопрос о принадлежности феномена, 
появившегося в терапевтическом контакте, утрачивает какой 
бы то ни было смысл. Имеет значение лишь то, каким обра-
зом этот феномен встраивается в текущую терапевтическую 
ситуацию и может ли он быть размещен в процессе пережи-
вания. При этом неважно, кому «принадлежит» этот феномен. 
Но принципиально  — размещение его в свободном процессе 
переживания в терапевтическом контакте. Любые попытки 
приписать принадлежность феномена тому или иному субъ-
екту терапевтического процесса носят исключительно волюн-
таристский характер и уже производны от «невроза». Такое 
атрибутирование всегда предполагает централизацию власти3, 
что уже само по себе деформирует контакт. Так, для того, что-
бы приписать ответственность тому или иному участнику те-
рапевтического процесса, необходимо локализовать власть у 
одного из его субъектов  — терапевта или клиента. Искажаю-
щий вопрос всего один — кому принадлежит ответственность 
за динамику терапевтических отношений? При этом зачастую 
в погоне за «терапевтической правдой» утрачивается ценность 
самого феномена.

Если терапевт приписывает тот или иной феномен «невро-
зу» клиента, то вне зависимости от поведения последнего — он 
либо конфронтирует по этому поводу с терапевтом, либо со-
глашается с ним  — феномен остается вне зоны переживания. 
При этом он скорее замораживает терапевтическую динамику, 
нежели поддерживает ее. Если же терапевт атрибутирует ак-
туальный феномен сессии своему «неврозу», то снова терапев-
тический диалог и процесс переживания, который привязан к 
нему, должен будет приостановиться или деформироваться, 
поскольку в этой ситуации принято «не отягощать терапию 
личными проблемами терапевта». В результате терапевтиче-

3 Что входит в противоречие с базовым принципом децентрализации 
власти, постулируемым в методологии диалогово-феноменологической 
психотерапии. 



14

ский контакт оказывается лишен части его ценного содержа-
ния и динамики.

На мой взгляд, было бы в высшей степени высокомерным 
полагать, что мы как терапевты можем избавить терапию от 
влияния своего психологического своеобразия и уникально-
сти. Даже более того, не просто высокомерным, но и в некото-
ром смысле суицидальным, поскольку таким образом мы пыта-
лись бы уничтожить в актуальном контакте часть своей жизни. 
У  нас нет другого инструмента терапии, кроме «своего невро-
за». Более честным было бы признать это и относиться к тера-
пии как к пути совместного с клиентом развития — порой не-
легкого и опасного, по крайней мере, для самооценки терапевта. 
Итак, любой феномен, появившийся в терапевтическом кон-
такте, принадлежит этому контакту и больше ничему и никому. 
Или, если хотите, обоим его участникам. Причем степень пре-
тензий на собственность для того или иного феномена устано-
вить достоверно уже не удастся или будет лишь умозрительно-
волюнтаристским.

Развитие клиента в терапии происходит зачастую через раз-
витие терапевта. «Клиенты приходят к нам, жалуясь на про-
блемы, схожие с нашими собственными; как говорится, рыбак 
рыбака видит издалека»  — таково распространенное мнение 
среди практикующих психотерапевтов. По всей видимости, та-
кой способ интерпретации терапевтических феноменов менее 
болезненен для самолюбия специалиста. Другой, более оче-
видный, но менее приятный, способ объяснения заключается 
в том, что мы индуцируем терапевтическую тематику клиента 
«своим собственным4 базовым дефектом», проявляющимся 
в способе организации контакта. Сказанное, однако, не име-
ет выраженных негативных коннотаций. Очевидным является 
факт, что клиент приходит именно к данному терапевту, а не к 
другому. А у терапевта все равно не будет другой «личности» 
(self-парадигмы), кроме той, что он обладает. Иначе говоря, мы 

4 Использование слова «собственным» нам представляется не совсем 
корректным с точки зрения используемой методологии диалоговой моде-
ли психотерапии. Однако мы используем его для усиления акцента на вы-
двигаемом тезисе. 



15

лечим своим собственным «базовым дефектом». Процесс пси-
хотерапии представляет собой процесс попутного совместного 
развития клиента и терапевта. Причем развитие последнего яв-
ляется основной движущей силой развития первого.

Еще одним основанием для рассматриваемой позиции слу-
жит базовый для феноменологии тезис о том, что любой пси-
хический акт интенционален по своей сути5 [Э. Гуссерль, 2005]. 
В процессе психотерапии совершенно невозможно элиминиро-
вать личную интенцию, лежащую в основе любой интервенции 
терапевта. Более того, в дополнение к предыдущему тезису о 
развитии стоит добавить, что именно интенции терапевта явля-
ются основанием терапевтического инструментария. Базовый 
тезис феноменологии «Я такой потому, что ты есть» не оставля-
ет нам иного выхода, как отпустить эти бесплодные и зачастую 
деструктивные попытки контроля терапевтического процесса. 
Повторю, важно лишь то, каким образом мы с клиентом обой-
демся в нашем контакте с тем или иным феноменом, станет ли 
он элементом переживания или канет в Лету.

На этом этапе изложения своей позиции я могу столкнуть-
ся с возражениями сторонников феноменологического под-
хода, которые заключаются в лишении права на жизнь слово-
сочетания «феномен первичного опыта». Поскольку феномен 
является по определению фактом сознания  [М. Хайдеггер, 
2002; Э.  Гуссерль, 2005], а сознание выступает неотъемлемым 
атрибутом субъекта, постольку категория «феномен» отсылает 
нас к уже дифференцированному абстракциями полю, т.е. вто-
ричному опыту. Однако этот аргумент имеет значение лишь до 
тех пор, пока не подвергается сомнению необходимость атри-
бутировать сознание субъекту. Принцип децентрализации вла-
сти  [Е.  Калитеевская, 2001] позволяет нам вывести сознание 
из-под юрисдикции субъекта. Сознание, равно как, следова-
тельно, и любой феномен принадлежит не субъекту, но полю.

Схожие с данными размышлениями идеи мы можем найти 
также и в естественных науках  — физике, астрономии, мате-

5 Данный тезис принадлежит Ф. Брентано и развит в феноменологии 
Э. Гуссерлем [2005]. 



16

матике. Так, например, квантовая физика основана на гипоте-
зе о процессуальной природе реальности. Однако корни этой 
методологической позиции движутся еще далее в прошлое. 
Еще в позапрошлом столетии Э. Мах выдвинул свой вариант 
позитивизма. К.Ф. Вайцзеккер пишет об этом: «В любом слу-
чае надо попытаться выяснить, существует ли философия, ко-
торая объединяла бы субъект и объект в одну концептуальную 
структуру. Начав изучение физики, я был глубоко поражен в 
этом отношении философией Эрнста Маха. Поэтому перейду 
теперь к позитивизму, ибо Мах справедливо считается одним 
из величайших его представителей. Мне хотелось бы под-
черкнуть, что меня поразила философия Маха больше, чем 
любой другой вариант позитивизма. Замысел Маха состоял 
в том, что можно обойтись без понятия субъекта (“Я”) и без 
понятия вещи (или объекта), если говорить об “ощущениях” 
как единственной фундаментальной реальности. Он назвал их 
“элементами”, ответив, что их можно называть и ощущениями, 
если кому-то нравится это обозначение, но в таком случае не-
обходимо быть очень внимательным, чтобы понимать, что эле-
менты — не опущения субъекта, которые вызываются объекта-
ми; наоборот, они — первичная реальность» [К.Ф. Вайцзекер, 
1993,  с.  117]. Далее он продолжает: «Используя более совре-
менный язык, можно назвать положительный источник ощу-
щений вещью, а отрицательный источник — субъектом. Ощу-
щения сходятся в некую единую точку? Тогда “Я”, или что-то 
подобное и будет точкой единства ощущений» [К.Ф. Вайцзе-
кер, 1993, с. 117].

Итак, надеюсь, мне удалось обосновать необходимость реа-
билитировать значение первичного опыта для переживания 
человека. Разумеется, это пока не означает смены парадигмы 
в методологии психологических наук и психотерапии. Рассма-
тривая значение первичного опыта как источника психических 
актов, я не пытаюсь нивелировать ценность вторичного, абстра-
гированного, опыта. Построение отношений людьми друг с дру-
гом, процесс концептуализации практической и теоретической 
деятельности человека и другое невозможны без оперирования 
абстракциями субъекта и объекта. Однако важно понимать, что 



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016639/



