
3

ВВЕДЕНИЕ В ПОЭТИЧЕСКУЮ МИФОЛОГИЮ 
А. ФетА

Проблема «литература и мифология» в отечественном лите-
ратуроведении, начиная с 80-х годов XX  века, стала достаточ-
но актуальной. Исследователи, сосредоточенные преимуще-
ственно на мифотворчестве таких крупных художников начала 
XX  века, как А. Блок, Вяч. Иванов, А. Ахматова, О. Мандель-
штам, М. Цветаева и др., оставили почти без внимания поэтов 
XIX века1. Доминирующим в этих исследованиях является изу
чение функционирования мифа, в частности, его роли в созда-

1 Укажем только некоторые работы: Максимов Д. Русские поэты нача-
ла века. Л., 1986; Громов П.А. Блок, его предшественники и современники. 
Л., 1986; Аверинцев С.С. Вячеслав Иванов // Вяч. Иванов. Стихотворе-
ния и поэмы. Л., 1976; Лотман Ю.М. О мифологическом коде сюжетных 
текстов  // Сб. статей по вторичным моделирующим системам. Тарту, 
1973; Минц 3.Г. О некоторых «неомифологических» текстах в творче-
стве русских символистов  // Блоковский сборник-3. Тарту, 1979; Минц 
3.Г. Символ у Блока // В мире Блока: сб. статей. М., 1981; Лотман Ю.М.,
Минц  З.Г. Литература и мифология  // Семиотика. Труды по знаковым
системам. Т. 13. Тарту, 1981; Миф — фольклор — литература: сб. статей.
Л., 1978; Ермилова Е.В. Теория и образный мир русского символизма. М.,
1989; Топоров В.Н. Неомифологизм в русской литературе начала XX века
(роман А.  Кондратьева «На берегах Ярыни»). Wien, 1990; Цивьян Т.В.
Ахматова и музыка // Russian literature. 1975. V. 10—11; Фарыно Е. Ми-
фологизм и теологизм Цветаевой. Wien, 1986; Фарыно Е. Поэтика Б. Па-
стернака («Охранная грамота»). Wien, 1989; Фарыно Е. Белая медведица,
ольха, мотовилиха и хромой из господ // Археопоэтика «Детства Люверс».
Stockholm, 1986; Сарычев В.В. Мифотворческая концепция Вяч. Ивано-
ва. Эстетика русского модернизма. Проблема жизнетворчества. Воронеж,
1991; Евзлин М. Космогония и ритуал. М., 1993; Топоров В.Н. Миф. Риту-
ал. Символ. Образ. М., 1995; Топоров В.Н. Петербургский текст. М., 2000;
Титаренко С.Д. Миф как универсалия символистской культуры и поэтика
циклических форм // Серебряный век в России. Кемерово, 1996; Хансен-
Леве А. Мифопоэтический символизм. М., 2003; Мифологи Серебряного
века: в 2 т. М., 2003 и др.



4

нии обобщенного образа и объемного художественного целого, и 
не только в рамках творческой индивидуальности, но и в связи 
с выявлением закономерностей, действующих в пределах куль-
турной традиции.

Русская литература, в частности, поэзия XIX века в этом 
плане до сих пор изучалась весьма избирательно, и, несмотря 
на возросшее количество работ по мифопоэтике, появившихся в 
последнее время, все-таки остается малоизученной1.

Мифотворчество, мифологизм, мифопоэтика — без этих по-
нятий отечественное литературоведение долгое время вообще 
обходилось. Достаточно сказать, что термина «мифологема» не 
было в словарях современного русского языка, в отличие, напр., 
от словаря под ред. Д.Н. Ушакова. Только в 80-е годы XX века 
был начат достаточно серьезный разговор о мифотворчестве 
русских писателей-романтиков: имеется в виду VI том «Исто-
рии всемирной литературы» (М., 1989), где во вводной статье 
И.А. Тертерян мифотворчество было объявлено ведущим прин-
ципом романтизма [Тертерян, 1989, VI: 18].

Ю.М. Лотман, обмолвившись в одной из своих работ о том, 
что для русской литературы XIX века характерен процесс деми-
фологизации, в других работах к этому тезису больше не воз-
вращался. Развитие литературы держится на единстве противо-

1 Проблема мифологизма романтиков была поставлена И. Ро-
зановым (См.: «Демон» Лермонтова в окружении древних мифов. 
М., 1901; «Демон» Лермонтова и его древние родичи. 1902 и др.). 
См.: Журавлева А.И. Русская классика как национальная мифо-
логия  // Проблемы литературных жанров. Томск, 1999. Ч.  1; Теле-
гин С.М. Философия мифа. Введение в метод мифореставрации. 
М., 1994; Телегин С.М. Жизнь мифа в художественном сознании 
Достоевского и Лескова. М., 1995; Корнилова  Е.И. Мифопоэтиче-
ское сознание и мифопоэтика западноевропейского романтизма. М., 
2001; Марков В.Ф. Литература и миф: проблема архетипов (к по-
становке вопросов)  // Тыняновский сб. 4. Рига, 1990; Крекина Л.И. 
Христианско-мифологическая традиция в русской литературе 30—
40-х  гг. XIX в.: автореф. дис. ... канд. филол. наук. Тюмень, 1997;



5

положностей, и «память культуры»2 предопределяет многое в 
историко-литературном процессе: так, тенденция к демифоло-
гизации в русской поэзии сосуществует с противоположной — 
к мифологизации. Под демифологизацией здесь понимается 
устремленность русской литературы к эмпирическому бытию, к 
органике, а, следовательно, и к освобождению от «книжности», 
«литературности», от «эстетства», столь характерных для куль-
туры начала XIX века3.

В зарубежном и отечественном литературоведении сло-
жилось представление о мифе как способе понимания мира, 
как первоначальной форме духовной культуры человечества, 
в которой выражается мироощущение и миропонимание эпо-
хи создания мифа. Специфические черты сознания, порож-
дающего миф, — логическая диффузность, проявляющаяся в 
перенесении на мир свойств человека, тождество или неотчет-
ливое разделение объекта и субъекта, предмета и знака, вещи 
и слова, существа и его имени, вещи и ее атрибутов, причины 

Гончаров С.А. Творчество Гоголя в религиозно-мистическом контексте. 
СПб., 1997; Кривонос В.Ш. Мотивы художественной прозы Гоголя. СПб., 
1999; Новичкова Т.А. Эпос и миф. СПб., 2001 и др. См. сборники, из-
данные лабораторией «Культура и текст» БГПУ-АлтГПА  — «Культура 
и текст» (1997, 1998, 2000, 2004, 2005, 2008, 20011), «Филологический 
анализ текста» (1998, 1999 и др.), «Диалог культур» (1998, 1999, 2000, 
2001, 2002, 2003, 2004). 

2 Ю.М. Лотман подчеркивал, что «...архаичные структуры мышления в 
современном сознании утратили содержательность», но не исчезли из «па-
мяти культуры» [Лотман, 1970, 1—2: 25]. В этом же плане работа Е.М. Ме-
летинского «О литературных архетипах» (М., 1994).

3 См. уточнение А. Хансен-Леве: «Культурное освоение мифологиче-
ского наследия  — на лексическом и синтаксическом уровне в XIX  в.  — 
происходило под знаком позитивистской веры в прогресс, в форме де-
мифологизации» [Минц, Лотман, 1983: 35]. Однако настоящий апогей 
демифологизации приходится не на XIX, а на XVIII век, на «“аллегори-
ческое” искусство Просвещения, а не на позднейший реализм» [Хансен-
Леве, 2003: 41].



6

и следствия совершающихся событий и т.д.1 Диалектику мифа 
X. Кессиди видит в том, что миф представляет собой диалек-
тическое единство познания окружающего мира и самопозна-
ния, то есть выделение из мира природы и возвращение в него, 
слияние с природой, растворение в ней [Кессиди, 1972]. Для 
Е.М. Мелетинского миф — повествование, описание, этиоло-
гия [Мелетинский, 1976], для О.М. Фрейденберг миф — си-
стема метафор [Фрейденберг, 1997]. Несмотря на разноречи-
вость трактовок мифа, все исследователи единодушны в том, 
что метафоричность и символичность мифологической логи-
ки выражается в семантизируемых и идеологических оппози-
циях, являющихся вариантами фундаментальной оппозиции 
жизнь / смерть.

Миф проясняет связи в системе «литература — реальность — 
литература», когда границы между жизнью и искусством оказы-
ваются разомкнутыми: искусство то отгораживается от жизни, 
скрываясь за обобщенными мифологическими образами, то, 
наоборот, образы искусства, будучи «опрокинутыми», спрое-
цированными на действительность, преобразуют ее2. В освое-
нии античной мифологии русской культурой В.М. Живов и 
Б.А. Успенский отмечают парадоксальные процессы, связанные 

1 См. о мифе: Шеллинг Ф. Философия искусства. М., 1966; Вундт В. 
Миф и религия. СПб., 1913; Фрейд З. Тотем и табу. М., 1923; Леви-
Брюль Л. Первобытное мышление. М., 1930; Юнг К. Архетип и символ. 
М., 1991; Леви-Стросс К. Структура мифа // Вопр. философии. 1970. № 7; 
Лосев  А.Ф. Диалектика мифа  // Из ранних работ. М., 1989; Лосев А.Ф. 
Античная мифология в ее историческом развитии. М., 1957; Мелетинский 
Е.М. Поэтика мифа. М., 1976; Фрейденберг О.М. Миф и литература древ-
ности. М., 1978; Фрейденберг О.М. Поэтика сюжета и жанра. М., 1997; 
Токарев С.А., Мелетинский Е.М. Мифология  // Мифы народов мира: 
в 2 т. М., 1987. Т. I; Элиаде М. Миф о «вечном возвращении». М., 1994; 
Элиаде М. Аспекты мифа. М., 1995; Барт Р. Мифология. М., 1996; Пяти-
горский А.М. Мифологические размышления. Лекции по феноменологии 
мифа. М., 1996; Тахо-Годи А.А., Лосев А.Ф. Греческая культура в мифах и 
символах. СПб., 1998; Миф в культуре Возрождения. М., 2003 и др. 

2 См. об этом: [Лотман, Успенский, 1973]. 



7

с неоднозначным ее восприятием: она то ассоциируется с язы-
чеством, то, наоборот, с европейским Просвещением, при этом 
порождая литературную полемику, вызванную различием эсте-
тической ориентации: барокко допускает смешение языческой и 
христианской мифологии, тогда как классицизм требует чисто-
ты [Живов, Успенский, 1984].

Русская поэзия начала XIX века, в момент становления на-
циональной литературы, носит, в основном, переводной харак-
тер. Мифологическая образность лирических произведений 
идет от их первоисточника (французского, немецкого или на-
прямую — античного), роль автора-переводчика сводится к ин-
терпретации этих образов в контексте целого3. Выдвинувшиеся 
на первый план в эпоху романтизма лирические жанры — элегия 
и послание, по-разному преломляли мифологическую образ-
ность. В элегиях наблюдается имитация мифа, его стилизация, 
в посланиях, где автор не скован рамками перевода, — ирониче-
ское или пародийное обыгрывание мифа, аналогии с ним4. Ис-
следования последних лет, таким образом, уточнили, насколько 
это возможно, представление о русской поэзии первой трети 
XIX века, доминирующей чертой которой является игра с тра-
диционной мифологией.

Формы эстетического освоения поэтической мифологии 
разнообразны:

3 О переводах см.: Эткинд Е. Русские поэты-переводчики от Тредиа-
ковского до Пушкина. Л., 1973; Левин Ю.Д. Русские поэты-переводчики 
XIX века и развитие художественного перевода. Л., 1985 и др. 

4 Поэтика элегии исследована в теоретических работах Л.Я. Гинзбург 
[Гинзбург, 1974]. Продолжая их, В.Э. Вацуро обозначил динамику рус-
ской элегии в начале XIX века, трансформацию ее структуры и генезис 
ее поэтических мотивов [Вацуро, 1994]. Л. Фризман выдвинул гипотезу 
о генезисе жанра [Фризман, 1973]. В нашей работе о мифологизме поэзии 
первой трети XIX века, развивающей эту гипотезу, предложено понятие 
жанрового архетипа [Козубовская, 1998, 2006], впоследствии активно ис-
пользованное О.В. Зыряновым [Зырянов, 2003].



8

	 а)	 мифологический сюжет, где в качестве сил природы дей-
ствуют антропоморфные божества1;

	 б)	 мотив или отдельный образ — мифологема2;
	 в)	 мифопоэтическая модель мира, определяемая стихия-

ми3.
Однако независимо от формы выражения миф — своеобраз-

ное восстановление нарушенного единства человека и природы, 
человека и космоса, обнаруживаемого в целостном подходе к 
миру.

Согласно классификации «мифологических» текстов 
3.Г. Минц и Ю.М. Лотмана, вышеназванные формы соотносятся 
с собственно мифом следующим образом:
	 l	 лирика с мифологическим сюжетом об антропоморфных 

богах представляет собой полный (целостный) миф;
	 l	 вторая и третья формы — это «усеченный» миф, причем в 

одной из них («мифологическая номинация» — лексика) 
предстают очеловеченные божества; в другой («мифоло-
гическая структура повествования» — синтаксис) — при-
родные стихии, что отражает определенную стадию раз-

1 См. о мифе: Козовик И.А. Миф о Елене в античной литературе: авто-
реф. дис. ... канд. филол. наук. Киев, 1969; Майстренко М.И. Миф об Орфее 
и его интерпретация в античной литературе. М., 1982; Гусейнов Г.Ч.-оглы. 
Мифологема «судьбы», «правды» и «ритуала» у Эсхила: автореф. дис. ... 
канд. филос. наук. М., 1979; Дилите Д. Миф о вечном возвращении в поэти-
ке Тибулла // Literatura. XXX. Vilnius, 1988; Надь Г. Греческая мифология 
и поэтика. М., 2002 и др.

2 В современной науке существуют разнообразные определения мифо-
логемы. Напр., в словаре Д.Н. Ушакова: «Мифологема — составной эле-
мент сюжета» [Ушаков, 1945, II: 220]. Или у В.К. Афанасьевой: «Мифо-
логема — интуитивно-эмоциональный образ, содержащий в себе догадку 
о сущности бытия и его гранях» [Афанасьева, 1988, 1: 36]. У Н.В. Брагин
ской: «Мифологема — продукт состязательной символизации, толкование, 
надстроенное над верованиями, которое непосредственно воплощается 
лишь в обряде» [Брагинская, 1988: 295]. 

3 См. определение «стихии» у 3.Г. Минц: «Стихия — это мировое на-
чало, наделенное признаками иррациональной непознаваемости, вечной, 
непредсказуемой активности и подвижности, хаотичности» [Минц, 1981: 
190].



9

вития поэзии, связанную с сознательным переходом к 
«подражанию природе» и отражению действительности 
в адекватных жизненных формах.

Таким образом, тропы представляют собой «разложение» 
мифа, как бы его остаточный вариант, и миф реконструируется 
сознанием читателя или исследователя4. Однако та и другая, по 
Лотману,  — попытки перевести миф на культурные языки не-
мифологического типа. В концепции З.Г. Минц и Ю.М. Лотмана 
мифологизм оказывается явлением второго порядка, основан-
ным на сознательной игре образами-мифологемами, где логика 
возникновения мифа обратна той, по которой создан первичный 
миф (миф — символ — система мифологем — новый миф). Та-
ким образом, немифологическое мышление создает миф за счет 
бесконечного развертывания смыслов символа5.

Концепция Ю.М. Лотмана, при всей ее универсальности, не 
учитывает всей сложности отдельных индивидуальностей, из 
которых складывается историко-литературный процесс. В поэ-
зии XIX века, в мифотворчестве Ф. Тютчева и А. Фета действуют 
иные закономерности. У Тютчева, поэта философского склада, 
опора на традицию дает трансформированный вариант, «пере-

4 См. о мифе: [Мелетинский, 1976: 19, 280]. Ю.М. Лотман, опираясь 
на понятие «мифологическое сознание», утверждает наукообразный ха-
рактер организации символических текстов как мифологических текстов 
в условиях немифологического сознания. На этом же основано положение 
о развитии литературы как демифологизации [Лотман, Успенский, 1973: 
293—294]. На разграничении древнего мифа и современного стоит Д. Мак-
симов: «Художественный миф, в отличие от древнего, широко открыт исто-
рическому содержанию, которое может совмещаться у него с космизмом, 
универсальным антропологизмом, а иногда и рудиментарным архаизмом 
древнего мифа. Но древний и новый мифы в равной степени вырастают 
лишь в соседстве с неизвестным, внося в непознаваемое или хаотическое 
стройность и осмысленность мирового закона или того, что понимают под 
ним творцы мифов» [Максимов, 1986: 203].

5 См. об этом: Мишанина Н.А. Метафора и моделирование мифа  // 
Картина мира (методы, модели, концепты). Томск, 2002; Осаченко Ю.С. 
Миф и мифология: «возможные миры» и их пути // Картина мира (мето-
ды, модели, концепты). Томск, 2002; Вяхирева С.Р. Мир как текст и текст 
как мир // Картина мира (методы, модели, концепты). Томск, 2002.



10

вернутый» и переосмысленный в соответствии с современной 
действительностью миф [Эпштейн, 1990: 222—223]. У Фета, по-
эта интуитивно-импрессионистского склада, основой мифа яв-
ляется «захватывающее и пронзительное чувство достигнутого 
единства с природой» [Эпштейн, 1990: 222—223].

Мифопоэтика А.  Фета не была предметом специального 
исследования в отечественном литературоведении1. Представ-
ления о нем как о поэте, ограниченном узким кругом тем, сме-
нилось другим: Фет — предшественник символистов. Однако 
еще в начале XX века Б. Никольский, заметивший, что Фет «по 
складу своего ума и дарования, по темпераменту мысли... сто-
ял гораздо ближе к философам, чем к поэтам» [Никольский, 
1896: 247], определил философское содержание поэзии Фета 
как «жизнерадостный гимн неколебимого, замкнутого в своем 
призвании художника-пантеиста изящному восторгу и про-
светлению духа среди прекрасного мира» [Никольский, 1896: 
265]. В том же ключе и статья В. Недоброво — «Времеборец» 
[Недоброво, 1993].

Возможность пересмотра поэзии Фета открылась после по-
явления исследований о русской поэзии, возвращающих к идеям 
начала XX века — к идеям русского космизма (и к осмыслению 
Фета как поэта мироздания), в которых, к сожалению, поэт не 
занял достойного места2.

Историческое осмысление содержания мифа в русской куль-
туре колебалось между двумя полюсами: миф как поэтическая 
условность (игра с мифологией в начале XIX века, неомифоло-
гизм литературы рубежа XIX—XX веков и т.д.) и миф как реаль-
ность (в том смысле, как его понимает А.Ф. Лосев [Лосев, 1991]). 
В первом случае миф мыслится как культура, во втором — как 
природа. Содержание мифа, таким образом, сводится к трем зна-

1 Предпосылки изучения Фета в плане мифологизма заложены рус-
ской критикой начала XX в. (Ю. Айхенвальд), а затем литературоведени-
ем: Н.Н. Скатовым, Б. Бухштабом, А. Тарховым, лингвистами — А.Д. Гри-
горьевой и Н.И. Ивановой, а также Е.А. Некрасовой. См. библиографию о 
Фете в конце работы.

2 См.: [Кедров, 1989; Эпштейн, 1990]. 



11

чениям: миф как сон, миф как игра, миф как мировоззрение и 
принцип бытия3.

1. Миф как сон. Здесь подчеркнуто ирреальный характер 
мифа, в этом плане он соотносится с творческим актом. Сно-
видная природа творчества была открыта уже в античности: см. 
миф Платона о душах смертных, обитающих на Млечном Пути 
и спускающихся к людям в виде снов — вдохновения, творчества 
[Платон, 1990, 1]. Традиция, сводящая миф к сновидению, ис-
ходит из философии З. Фрейда и К. Юнга [Фрейд, 1991, Юнг, 
1991]. Наиболее точной, на наш взгляд, является на сегодняш-
ний день концепция В. Руднева, содержащая попытку определе-
ния соотношения мифа и сна [Руднев, 1990]4. Миф, воссоздан-
ный в форме сна, где сон — мотивирующее начало, присутствует 
в творчестве поэтов, обладающих немифологическим типом 
мышления. Миф, воссозданный в логике сна и вне мотивировок 
сном, присутствует в творчестве поэтов, обладающих мифологи-
ческим типом мышления.

2. Миф как игра. Подобное осмысление мифа опирается на 
концепции художественного творчества как игры [Голосовкер, 
1987]. Понятие игры существует уже в античности [Тахо-Годи, 
1973]. Платоновское5 [Платон, 1972, 3, 2: 289] двойственное по-
нимание природы игры привело к оформлению двух концепций 
игры в культуре: эстетической (кантовско-шиллеровская: игра 
как самоцель, дающая полную власть над реальностью через эс
тетическую иллюзию [Шиллер, 1957, 6: 302, Кант, 1964, 2: 106]), 
и социальной (игра как исполнение ролей — социальных, воз-
растных, ситуативных [Берн, 1988]). Первая сводит искусство к 
игре воображения, вторая — возводит бытовое поведение к теа-
тральности, жизнь — к театру. Но та и другая генетически восхо-
дят к античным представлениям о жизни как сценической игре, 

3 См. интересную работу, трактующую автора в литературе Нового 
времени как начало, принявшее на себя функции мифа. См.: [Гаврилова, 
Гиршман, 1993].

4 См. подробнее: Сон — семиотическое окно (XXVI Випперовские чте-
ния). М., 1993.

5 Человек одновременно раб, игрушка в руках богов, их марионетка и 
господин своей судьбы.



12

где бытие предстает как космическая мистерия, организованная 
демиургом — божеством [Тахо-Годи, 1973].

3. Миф как принцип бытия и мышления. В романтическом 
жизнетворчестве жизнь осмысляется как фрагмент книги бытия, 
как художественное произведение, которое творят художник и 
Судьба: «Жизнь и поэзия одно». В начале XX века театральность 
как принцип бытия вела к мифу. В середине XIX века уход от 
«культуры», «разрушение эстетики» вело к органике, объявлен-
ной первичной ценностью. Принцип «стать природой»1, предо-
пределяющий поведенческие коды, мировоззрение и творчество, 
реализовался в поэтической мифологии А. Фета и в его «семан-
тической поэтике»2.

Фет не имеет отношения к мифологической школе, воз-
никшей в русском литературоведении в середине XIX века и 
занимавшейся реконструкцией преимущественно славянской 
мифологии3. Однако далекий от всевозможных «головных» те-
орий, в которых присутствует ум, Фет, погруженный в антич-
ность, независимо от ученых этой школы, в художественной 
практике и оригинальной поэзии реализовал некоторые прин-
ципы этой школы. «Оживление слова», связанное с выявлени-
ем многозначной культурной семантики, содержащей «память 
культуры» и восстанавливающей миф, — теоретический прин-
цип мифологической школы и одновременно эстетический 
принцип Фета.

1 См. адекватное этому у Шопенгауэра — «глухое растительное созна-
ние» [Шопенгауэр, 1880: 10]. На этом у Шопенгауэра построена концеп-
ция художника: «Художники... понимают природу на полуслове и ясно вы-
сказывают то, о чем она только лепечет» [Фет—Шопенгауэр, 1880: 229].

2 О семантической поэтике см. исследования: Гинзбург Л.Я. О лирике. 
Л., 1974; Мейлах М.Б. Об именах Ахматовой  // Russian literature. 1975. 
№ 10/11; Тименчик Р.Д. Автометаописания у Ахматовой // Russian litera-
ture. 1975. №  10/11; Левин Ю.И. Заметки о крымско-эллинских стихах 
О. Мандельштама  // Russian literature. 1975. №  10/11; Сегал Д. Фраг-
мент семантической поэтики О. Мандельштама // Russian literature. 1975. 
№ 10/11 и др. 

3 См.: Баландин А.И. Мифологическая школа в русской фольклори-
стике. М., 1988; Топорков А.В. Теория мифа в русской филологической 
науке XIX века. М., 1997.



13

Фет, получивший еще в юности классическое образование, 
знаток античности и, по мнению специалистов XIX века, один 
из лучших переводчиков античных авторов4, естественно, ис-
пользовал мифологическую образность, воспринимавшуюся 
его современниками либо как «аллегоризм», «элементарные 
условные красивости» (Н.А. Добролюбов), либо как «гусиное 
миросозерцание» (В. Зайцев)  — синоним темноты, необразо-
ванности [Добролюбов, Зайцев, 1934, 1: 109]5. Своеобразной 
данью идеологизации в литературоведческой науке советского 
периода следует считать замечание Б. Бухштаба о том, что у ате-
иста Фета условно-эстетическими оказываются мотивы «жизни 
двойной», «возрождения на лоне божески-едином» [Бухштаб, 
1974: 97]. Противоположная точка зрения источник образности 
поэзии Фета связывает с его мироощущением, близким к антич-
ному, что выражается в пантеистическом переживании природы 
(Л. Майков [Майков, 1895]).

Истоки мифотворчества Фета следует искать в совокупно-
сти внешних обстоятельств и внутренней работы, составляю-
щих суть любой творческой личности.

Мифологична прежде всего личность Фета6, его судьба, пре-
вращению которой в миф способствовал сам поэт, будучи, как и 
его любимый философ А. Шопенгауэр, противником «биографи-
ческого» метода. Миф о трагической раздвоенности поэта, созда-
ваемый им самим, подхвачен его современниками. Как жестокую 
неизбежность, «двойное бытие» Фета воспринимает его близкая 

4 В статье Н.Н. Черногубова «О пребывании Фета в Московском уни-
верситете» приводятся следующие факты: «На 3 курс Фет был переведен с 
такими отметками: греческая словесность — 2, римская — 4, немецкая — 5» 
[Архив РГБ]. 

5 В. Зайцев писал: «Конечно, нет никакого вероятия, чтобы образован-
ный скиф считал локомотив за огненного змея, такой взгляд на локомотив 
приличен разве героям Фета, а не ему. Поэтому решительно не понятно, 
почему он в стихах придерживается гусиного миросозерцания» [Зайцев, 
1934, 1: 109].

6 См. о фетовских «мифах» в отечественном фетоведении: Кошелев В.А. 
Афанасий Фет как забытый писатель: перспективы изучения // А.А. Фет и 
русская литература. Курск, 2002; об имени Фета: Кошелев В.А. «Фет» как 
литературный псевдоним // А.А. Фет и русская литература. Курск, 2000. 



14

знакомая и адресат лирики — А.Л. Бржеская: «...осталось у вас 
время поэтических вдохновений и нет ему дела до обыденной 
жизни, столкновений с людьми, до дрязг житейских, хозяйства, 
возни, заботы постройки... пожалуйста, придет для всего этого 
Шеншин... А чуть вдохновение выльет в звучных аккордах — за-
быта проза жизни, — тогда Вы Фет» [письмо от 1 марта 1879 г. 
Архив Фета. ИРЛИ]. При этом, выражая озабоченность сокры-
тием поэтического лика, она взывает к Фету: «Шопенгауэр и 
Фауст Гете поглощали вас совсем, а теперь... будьте хоть иногда, 
хоть мимоходом — Фетом!» [письмо от 8 февраля 1881 г. Архив 
Фета. ИРЛИ], подчеркивая при этом его роль поэта-чародея: 
«А Вы-то, наш Шопенгауэр,  — мудрец! Ну-ка, разведите мою 
беду перстом, да скорее» [письмо от 5 июля 1884 г. Архив Фета. 
ИРЛИ]. Н.Н. Страхов, которого сам Фет сравнивал с куском 
душистого мыла, видел очистительный смысл хозяйственной 
деятельности Фета. С его точки зрения, приобщение к эмпири-
ческой реальности отводит от греха лицедейства: «...Вы знаете, 
что занятия поэзией ведут к фальши, к притворству, ломанью. 
У Вас так все чисто и ясно, и редко случалось мне смотреть на 
людей с таким приятным чувством душевной чистоплотности, 
с каким я смотрю на Вас» [письмо от 24 ноября 1877 г. Русское 
обозрение, 1877].

И более пристрастные оценки, напр., М.Е. Салтыкова-
Щедрина: «Фет скрылся в деревню. Там, на досуге, он отча-
сти пишет романсы, отчасти человеконенавистничает» [Сал
тыков-Щедрин, VI: 59—60]. Не менее резок И.С. Тургенев, 
подчеркивая, что труд Фета подобен Сизифову, использовал 
гастрономическую метафору: «Он (Фет. — Г.К.) приобрел за 
фабульозную сумму... 200 десятин голой, безлесой, безвод
ной земли с небольшим домом, который виднеется кругом 
на 5 верст и возле которого он вырыл пруд, который ушел 
и посадил березки, которые не принялись... Не знаю, как он 
выдержит эту жизнь (точно в пирог себя запек)» [Тургенев, 
Переписка, 1986, 1: 387].

В то же время отношение самого Фета к его собственной 
усадебной хозяйственной деятельности неоднозначно: с одной 



15

стороны, это построение рая на земле, с другой — ад, выжимание 
всех жизненных соков. В этом плане знаково название статьи 
Фета — «Жизнь Степановки, или лирическое хозяйство»1. Сам 
Фет признался М.П. Боткиной: «...я всегда мечтал жениться и 
поселиться в Москве» [Архив РГБ].

Для К. Леонтьева очевиден страх Фета перед поэзией 
быта: «...Ваши поэтические “Вечерние огни” напомнили душе 
огни — огни его окон московских, когда я там бываю... Помню 
даже я не раз, в санях сидя, думал: какое скверное имя Плю-
щиха, непоэтическое! Это Афанасий Афанасьевич, должно 
быть, на ней купил дом нарочно, до чего же в практической 
жизни боится поэзии. Все собирался Вам это сказать да за-
был!» [письмо от 3 февраля 1888  г. из Оптиной Пустыни. 
Архив Фета. ИРЛИ]2. Я. Полонский посвятил московскому 
дому Фета на Плющихе «античные» строки: «...– Ну а кого же 
я тут обрету — Шеншина или Фета?.. — А как придется — ему 
юноша молвил в ответ... В полдень придете к нему — выйдет 
навстречу Шеншин. Ночью придете, когда вон в том окне ого-
нек... светится, на Плющихе мигают одни фонари, стая дво-
ровых собак лает бог весть на кого... Фета найдете в халате и 
в туфлях, тогда сгорбясь сидит он один, классиков римских 
читает — или творит... и тогда чудные льются стихи. Он отли-
вает их в форму и форма не вянет, как золото вечно сверкает 

1 См. публикацию этой статьи Г.Д. Аслановой в «Новом мире» (1992. 
№ 5). См. любопытный комментарий к этой статье: Кошелев В.А. «Ли-
рическое хозяйство» А. Фета и ссора И.С. Тургенева с Л.Н. Толстым // 
Русская литература. 2001. № 1. Кроме того, см. ряд статей Г.А. Черемиси-
нова об этой стороне деятельности Фета в Библиографии. См. об усадьбе 
в аспекте мифопоэтики: Козубовская Г.П. Мифология усадьбы и «уса-
дебный текст» в эпистолярной прозе А.  Фета  // Вестник БГПУ. 2003. 
№  3 (серия гуманитарных наук). См. точку зрения С.Ю. Михайловой, 
утверждающей, что А. Фет являет тип романтика, для которого «суровая 
действительность стремительно движется к слиянию с идеалом» [Ми-
хайлова, 2000: 44].

2 См. о А. Фете и К. Леонтьеве: [Бочаров, 1999; Добряков, 2003]. См. 
также о Плющихе см.: [Шапошникова, 2000: 317—328].



16

и вечно тепла...» [письмо от 15 декабря 1888  г. Архив Фета. 
ИРЛИ]1.

Постановка проблемы «Фет и мифология» была подготовле- 
на русской критикой начала XX  века и учеными-литературо
ведами, далекими от сознательной установки на миф. Так, уже 
критика начала XX  века отмечала космичность лирики Фета 
[Дарский, 1916]. Лиризм Фета получил определение космиче-
ского в работах Н.Н. Скатова [Скатов, 1981], это определение 
было подхвачено В. Кожиновым как наиболее точно отражаю-
щее характер поэтики Фета [Кожинов, 1978]. Проблема времени, 
намеченная В. Недоброво [Недоброво, 1993], получила подроб-
ную интерпретацию у В.И. Чередниченко [Чередниченко, 1982]. 
Принцип метафоричности, имеющий в основе антропоморфизм, 
отмечен Б. Бухштабом [Бухштаб, 1970]. Принцип «природно-
сти человека», настойчиво подчеркнутый Н.Н. Скатовым и П. 
Громовым [Громов, 1963], позволил уточнить фетовскую кон-
цепцию человека. Исследование семантики намечено в работах 
А. Тархова [Тархов, 1989] и некоторых лингвистов [Григорьева, 
Иванова, 1985; Некрасова, 1991].

Противоречивость собственного мировоззрения и личности 
Фет объясняет стечением обстоятельств: «Неверие и вера, жи-
вущие во мне, не плоды, выросшие на университетской скамье, а 
на браздах жизни» [Никольский, 1917: 5—6, 91]. «Двойное бы-
тие» — своеобразный итог сочетания несочетаемого в характере, 
мышлении, умственном поведении: «Несмотря на исключитель-
но интуитивный характер поэтических приемов, школа жизни, 
державшая меня все время в ежовых рукавицах, развила во мне до 

1 См. графологические рассуждения о почерке, в какой-то степени по-
вторяющие тургеневское осмысление непонятного фетовского почерка 
как «бросающегося с пятого этажа» (искаженная цитата самого Фета): 
«Большой росчерк в подписи этого письма (от 12 апреля 1891 г.) имеет вид 
петлеобразной линии, стремящейся как-то устало и покорно вниз: в нем 
нет ничего от рачительного хозяина и энергичного житейского практика 
Шеншина; но он хорошо передает привычное настроение пантеистичного 
пессимиста Фета, когда “измучен жизнью, коварством надежды”, он брез-
гливо отстранялся от шума этой жизни и уходил в свои “дрожащие напе-
вы”» [Перцов, 1933: 105]. 



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016568/



