
3 

Оглавление 

1. Предварительные замечания .................................................................... 7 

2. Дата рождения или дата дня ангела? Родословная

Савицких и влияние семьи ............................................................................. 21 

3. Ранняя одаренность, роль архитектуры Чернигова

и русских городов центральной и северной Руси 

в становлении  мировоззрения Савицкого ........................................... 29 

4. Предварительные итоги и первая  «формула

евразийства» ........................................................................................................... 40 

5. Петербургский период  в жизни Савицкого .................................... 43 

6. Первые печатные работы П. Н. Савицкого. Альянс с

П. Б. Струве ............................................................................................................... 50 

7. Октябрьская революция 1917 г.  и ее влияние

на становление евразийства ......................................................................... 55 

8. Промежуточные выводы, основанные на предыдущем

изложении ................................................................................................................ 59 

9. Гражданская война и странствование, закончившееся

«длительным  пребыванием на Востоке» ............................................. 63 

10. Византийский и древнерусский  компоненты

в евразийстве ......................................................................................................... 72 

11. Кн. А. А. Ливен и евразийский кружок  в Софии.

Рождение евразийства  и противодействие П. Б. Струве .............. 81 

12. «Струвизм» как важнейшая  составляющая

мировоззрения Савицкого .............................................................................. 90 



4 

13. Переезд в Прагу. Начало  формирования

систематического евразийского миросозерцания. 

Г. В. Флоровский между евразийством и П. Б. Струве ..................... 95 

14. Сборник «Россия и латинство»  как дебют Пражской

евразийской группы. Сближение П. Н. Савицкого  с 

Г. В. Вернадским ................................................................................................. 108 

15. О «проектности» России-Евразии.  Некоторые

замечания о «составных  компонентах» раннего 

евразийства  Савицкого ................................................................................ 115 

16. О критике евразийства в 1920-е гг. ................................................ 118 

17. Присоединение к евразийству П. С. Арапова

и появление «Треста» ..................................................................................... 138 

18. Литературоведческие работы П. Н. Савицкого и его

поэтические опыты ......................................................................................... 141 

19. Ранние работы Савицкого,  помещенные

в «официальных»  евразийских изданиях .......................................... 153 

20. Первая экономическая теория  Савицкого ................................. 163 

21. Обзор основных результатов  ранней евразийской

мысли Савицкого (1919–1925 гг.). .......................................................... 171 

22. Поздние экономические взгляды  Савицкого (1925–1939)

и переход  к следующей фазе идейного развития ......................... 178 

23. От советоборства к советофильству .............................................. 194 

24. Национализм, россиецентризм  или акцент

на евразийстве? .................................................................................................. 197 



5 

25. Монография П. Н. Савицкого  как поворотный пункт

его версии евразийства. Отзывы советских ученых .................... 199 

26. Влияние В. И. Ламанского  на концепцию Савицкого:

исследовательский миф или реальность? .......................................... 211 

27. Важнейшие идеи монографии  Савицкого ................................. 229 

28. Первоначальная и зрелая евразийские концепции

Савицкого .............................................................................................................. 241 

29. Критика новой географической  концепции Савицкого

в эмиграции  и причина неприятия евразийства   

поколением «веховцев», прошедших путь «от марксизма 

к идеализму» ........................................................................................................ 244 

30. Последний перед кламарским  расколом «Евразийский

временник» ........................................................................................................... 256 

31. Признаки назревания разногласий  в евразийском

движении ............................................................................................................... 259 

32. Нелегальное путешествие Савицкого в СССР в 1927 г. ....... 266 

33. Кламарский раскол: хронология  событий, причины

и последствия ...................................................................................................... 272 

34. Евразийство как номогенетическая  система ........................... 283 

35. Циклы, время и закономерности. Л. Н. Гумилев,

Н. А. Козырев и Савицкий  о новом понимании 

исторического,  физического и космического времени ............. 290 

36. Особенности позднего евразийства  Савицкого

(1929–1939): структурные  элементы, пригодные 

для репликации ................................................................................................. 301 



37. Оформление евразийства 1930-х гг. ............................................... 306 

38. Работы Савицкого конца 1930-х гг.,  посвященные

русской архитектуре  и зодчеству ........................................................... 321 

39. Предвоенные годы и Вторая мировая война ............................ 324 

40. Арест, следствие, тюрьмы, лагеря.  Испытание веры,

обретение духовного  отца, примирение с самим собой ........... 328 

41. Эпистолярное евразийство Савицкого в 1950-е и

1960-е годы ........................................................................................................... 340 

42. Жизнь в Европе  после возвращения из СССР .......................... 352 

43.Что есть евразийство? «Формула» евразийского

мировоззрения П. Н. Савицкого ................................................................ 356 

Об авторе ................................................................................................................ 367 



7 

1. Предварительные замечания
Книга о жизни и творчестве основоположника 

евразийства Петра Николаевича Савицкого (1895–1968) 
является крайне актуальной не только потому, что 
евразийство сегодня востребовано и вызывает горячий 
интерес. Актуальность диктуется, не в последнюю оче-
редь, тем, что о евразийстве написано очень много, но 
найти издание, статью или даже научную работу (напри-
мер, кандидатскую диссертацию), не содержащую оши-
бок концептуальных и фактических (вплоть до ошибок в 
датах и описаниях событий) довольно сложно. Евразий-
ство превратилось в плацдарм для публицистических 
опытов, но научное осмысление истории движения, к со-
жалению, остается все еще на начальном этапе. Такие 
известные исследователи евразийства как С. М. Половин-
кин, А. В. Соболев, М. Ю. Панченко, В. И. Шаронов, 
Р. Р. Вахитов, А. Г. Дугин, А. Мартинкус, Т. Оболевич, 
А. Т. Горяев, Д. Н. Степанов, Б. В. Назмутдинов, М. Ларю-
эль, А. Н. Полухин, П. Серио, М. Байссвенгер, А. М. Матвее-
ва, С. М. Соколов, Михаил Соколов, Сергей Глебов, 
В. Л. Цымбурский, И. Г. Вишневецкий и другие внесли 
большой вклад в изучение евразийства. В настоящей мо-
нографии даны ссылки (в постраничных примечаниях) 
практически на все наиболее известные работы о 
П. Н. Савицком и о евразийстве вообще.    

Однако о самом П. Н. Савицком в настоящее время 
написаны десятки статей и только две монографии. Речь 
идет о книгах: Матвеева А. М. «Геополитическая концеп-
ция исторического развития России в первой трети 
XX века П. Н. Савицкого (М., 2008); Быстрюков В. Ю. 
В поисках Евразии: общественно-политическая и научная 
деятельность П. Н. Савицкого в годы эмиграции (1920–
1938) (Самара, 2007). Несмотря на то, что книга 
В. Ю. Быстрюкова давно издана, она до сих пор остается 
едва ли не самым достоверным и подробным историко-
биографическим очерком о П. Н. Савицком. Что касается 
книги А. М. Матвеевой, то она содержит, несомненно, 



8 
 

ценный материал, но посвящена, по сути, только одному 
аспекту творчества П. Н. Савицкого. С этой точки зрения 
монографию А. М. Матвеевой сложно признать по-
настоящему подробной и обстоятельной. Прекрасная ра-
бота Мартина Байссвенгера «Петр Николаевич Савицкий 
(1895–1968). Библиография опубликованных работ» 
(Прага, 2008) представляет собой хронику жизни и из-
данных работ П. Н. Савицкого. Однако существует огром-
ный пласт пока еще не изученного архивного материала, 
включая несколько неизданных книг Савицкого, о чем 
также речь пойдет в настоящем исследовании. Суще-
ствуют многочисленные статьи, посвященные евразий-
ству, они касаются различных сторон деятельности 
евразийского движения и анализу отдельных евразий-
ских идей. Тем не менее, в настоящее время не существу-
ет ни хронологии евразийского движения, ни 
полноценной истории евразийского движения, ни слов-
ника евразийской терминологии, ни полноценного 
евразийского словаря. О евразийстве пишут «все», однако 
качественных работ мало, цельного исторического ис-
следования пока нет. Эта монография — одна из первых 
попыток реконструкции биографии и взглядов осново-
положника евразийства — Петра Николаевича Савицкого. 

Настоящая работа написана на основании опыта 
изучения евразийства в течение 20 лет. В основу положе-
ны классические научно-аналитические методы исследо-
вания, в частности — источниковедение А. С. Лаппо-
Данилевского. Концепция «исторического источника», 
выдвинутая Лаппо-Данилевским, в данном случае пони-
мается так: исторический источник — это статьи, книги, 
письма и архивные документы евразийского движения. 
Только в случае, если некий факт или утверждение нахо-
дят подтверждение в историческом источнике, они при-
нимаются как истинные. Этот подход во многом 
противостоит «герменевтическому методу», часто прак-
тикуемому современными исследователями евразийства, 
которые ищут параллели, истоки, аналогии, схожести 
евразийства с тем или иным видом идеологем (к приме-



9 
 

ру, схожесть евразийства с немецкой консервативной ре-
волюцией) и выстраивают на этом основании целую си-
стему выводов о евразийстве.  

Второй принцип, на котором зиждется данное  
исследование (помимо очевидных — знакомство с рабо-
тами предшественников, сопоставление, анализ, систе-
матизация и т. д.) — это многократность подтверждения 
выводов фактами. Это означает, что любой вывод, сде-
ланный в этой работе, неоднократно подтвержден  
фактами, основанными на исторических источниках. Ес-
ли факт лишь однажды присутствует в историческом  
источнике и не находит подтверждения в других источ-
никах, то на основании однократного эпизода невозмож-
но, как мы полагаем, сделать релевантные выводы. Это 
диктуется очевидным соображением: чтобы достичь по-
нимания, необходимо собрать факты, сопоставить их и 
проанализировать. Ни одна из этих операций, включая 
конечную — понимание, невозможна, если мы оперируем 
только одним фактом. Например, Савицкий только один 
раз упоминает имя В. И. Ламанского в статье 1925 г., ни 
разу его не цитируя, тем не менее, в современной науч-
ной литературе умножаются статьи и целые монографии, 
в которых «исследуется» вопрос «влияния» Ламанского 
на Савицкого. Последний, что характерно, цитирует бук-
вально сотни авторов, и даже сам пишет о тех, которые на 
него повлияли, и в список таких авторов Ламанский не 
входит. 

Может возникнуть вопрос о том, что существуют 
скрытые влияния, о которых сам автор не писал, как, 
например, славянофилы не писали о влиянии на них свя-
тоотеческой литературы, также прямо не обозначали 
свое преемство от немецкой философии. Влияние немец-
ких романтиков, Гегеля и Шеллинга, так же, как и влия-
ние святых отцов, приходится исследовать по методике 
текстовой реставрации, зачастую не прибегая к выявле-
нию и калькуляции соответствующих цитат просто за 
отсутствием таковых. «В дело» идет переписка, воспоми-
нания современников и другие тексты, то есть, в любом 
случае — материальные текстовые источники. Если  



10 
 

исследователь-реставратор слишком увлекается интер-
претациями, теряя связь с текстами, то его работа может 
казаться остроумной и увлекательной, но она утрачивает 
связь с историей философии как таковой. 

Стоит отметить, что довольно большое число исто-
рико-исследовательских работ построено на методоло-
гии поиска скрытых влияний и косвенных цитаций, 
непрямых параллелей, не строгих соответствий и т. д. Ис-
следователи настолько увлекаются поиском скрытого 
влияния, что порой склонны пренебрегать открытыми 
свидетельствами самих авторов об истоках своего миро-
воззрения. В случае же с Савицким этот метод и вовсе не 
работает. Савицкий — автор саморефлексирующий и са-
мо-историографичный. Он постоянно обдумывал свое 
мировоззрение и намеренно создавал свое евразийство 
как историю евразийского движения. Так, например, из-
вестны его обзоры евразийской литературы 1920-х гг. и 
обзор критической антиевразийской литературы (сбор-
ник «Тридцатые годы. Утверждение евразийцев», 1931), 
известно, что он собирал евразийские архивы и готовил 
их для написания хроники и истории евразийского дви-
жения. Он не успел осуществить свой замысел, поскольку 
его архив был изъят органами СМЕРШ, однако этот, сей-
час доступный исследователям архив, переданный в свое 
время в ГА РФ, носит множественные следы упорядочи-
вания, нумерации, пометок и маргиналий Савицкого. Это 
свидетельствует о рефлексии автора над самыми незна-
чительными эпизодами становления евразийства.  

Таким образом, излюбленный исследовательский 
метод поиска скрытых мотивов в случае с Савицким дает 
прямо противоположный ожидаемому результат: вместо 
стройной картины истоков его мировоззрения перед 
нами предстают исследовательские мифы, как в случае с 
предполагаемым влиянием В. И. Ламанского. Кроме то-
го — и это самое примечательное, мировоззрение 
В. И. Ламанского и его утверждения во многом противо-
положны евразийским. В частности, Ламанский является 
поборником ориентализма и модерновой глобализации, 
только уже не под флагом Европы, но России (концепция 
«греко-славянского мира» как ядра новой, «лучшей» ци-



11 
 

вилизации). Греко-славянский мир Ламанского — это и 
есть его «срединный», или «средний» мир, который ис-
следователи отождествили с Евразией. Сами бы евразий-
цы с этим не согласились. Ни греков, ни западных славян 
они не причисляли к миру России-Евразии, доказывая, что 
западные славяне и уж тем более греки принадлежат  
не только географически, но и ментально к миру  
Европы. Ориентализм Ламанского (выделение «низших», 
«отсталых» рас, — азиатских, и «высших» — русских и ан-
гличан), было и вовсе для евразийцев, особенно для Тру-
бецкого, неприемлемо.     

Пример Ламанского крайне характерен и заставля-
ет нас с осторожностью относиться к пышным рассужде-
ниям о «сущности» евразийства, о его «фашизме», о том, 
что Н. С. Трубецкой был «паталогический антисемит»1 и 
проч. Если такие фантазии не подтверждаются фактами 
(текстами), то не стоит относить их к научным утвер-
ждениям. В качестве публицистических гипербол, они, 
несомненно, имеют право на существование, но к исто-
рии мысли как науке, как строгому и добросовестному 
исследованию, они не имеют отношения, или имеют, но 
крайне отдаленное. Итак, в основе любого исследования 
должен, на наш взгляд, лежать текст, а не интерпрета-
ция. Этот, как кажется, само собой разумеющийся момент, 
как ни удивительно, то и дело оказывается в пренебре-
жении. На наш взгляд, текст — основа исследовательской 
программы и методологии.             

Чтобы понять истоки евразийства П. Н. Савицкого, 
нужно пристально всмотреться в его жизненный путь,  
                                                            

1 Глебов С. Евразийство между империей и модерном. М.: Новое 
издательство, 2010. С. 23. В указанной книге автор на нескольких 
страницах, посвященных Н. С. Трубецкому (С. 23–30) называет его «па-
талогическим антисемитом», человеком, для которого характерен 
«примитивный антисемитизм», насаждавшем внутри евразийства 
«антисемитскую идеологию». Если бы эти суждения были бы верны, 
то лучшим другом Трубецкого, вероятно, не был бы Р. Я. Якобсон, да и 
вряд ли бы одной из последних прижизненных статей Трубецкого 
стала бы работа «О расизме» в защиту евреев, направленная против  
расовой теории, — за которую он подвергся гонениям от гестапо. Оче-
видно, вышеприведенные суждения исследователя нужно было скор-
ректировать на основании всех имеющихся фактов и текстов.  



12 
 

в изгибы его мысли, в особенности личности — много-
гранной, невероятно талантливой, но, во многом, не реа-
лизовавшей свой богатый потенциал. В предисловии к 
«Евразийскому временнику» за 1927 г. Савицкий писал: 
«В развитии евразийства есть своя закономерность и 
ритмика»2. На всем протяжении этого исследования о 
жизни и творчестве Савицкого мы будем искать эту ло-
гику и этот ритм, останавливая, время от времени,  
течение текста для того, чтобы сформулировать проме-
жуточные выводы. Потом, на основании этих промежу-
точных выводов, будет сделано заключение о сущности и 
хронологически-идейном развитии евразийства П. Н. Са-
вицкого и евразийства вообще. Таким образом, данное 
исследование отвечает на вопрос об истоках евразийства 
Савицкого и о том, каким образом из первоначального 
«протоевразийского» мировоззрения сформировалось 
его евразийство, как оно прирастало новыми идеями, а 
также — какие евразийские идеи и пути оказались тупи-
ковыми, а какие, напротив, вели к новым и перспектив-
ным направлениям. Для того, чтобы ответить на 
поставленные вопросы, привлекался автобиографический 
материал (письма, заметки, архивные, неизданные статьи 
и т. д.), иллюстрирующий биографию Савицкого, особый 
акцент был сделан на его ранние годы, что игнорирова-
лось ранее практически всеми евразийствоведами3.   

В данном исследовании мы различаем два евразий-
ских кластера: евразийство П. Н. Савицкого и евразий-
ство общее, возникшее на основе взаимодействия пяти 
лидеров-основоположников (кн. А. А. Ливена, П. Н. Савиц-
кого, П. П. Сувчинского кн. Н. С. Трубецкого, Г. В. Флоров-
ского). Евразийство Савицкого возникло раньше 
евразийства общего, более того, Савицкий и предложил 
назвать движение «евразийством», определив его глав-
ное направление. В период разочарования, в начале  
1930-х гг., Трубецкой даже сожалел об этом: «Я начал с 
                                                            

2 Евразийский временник. Кн. 5. Париж: Евразийское книгоиз-
дательство, 1927. С. 6.  

3 Весьма удачные термины «евразийствоведение», «евразий-
ствовед» были введены в научный оборот исследователем Р. Р. Вахи-
товым.   



13 
 

“Европы и человечества”, где о России почти ничего не 
говорилось и на переднем плане была судьба всего чело-
вечества. На это Вы ответили “Европой и Евразией”, где 
Вы старались отвратить внимание от человечества и 
направить его на свои русские домашние дела. <…> клич-
ка (то есть название — «евразийство» — К. Е.) была уже 
создана, а с нею и географическое самоограничение»4. 
Различением евразийства Савицкого и евразийства об-
щего возможно разрешить спор исследователей о том, в 
каком именно году «родилось» евразийство.  

Очевидно, что в 1921 г. в Софии вышел первый 
евразийский сборник статей «Исход к Востоку. Предчув-
ствия и свершения. Утверждение евразийцев», но идеи, 
которые были в нем высказаны, оформились не в 1921 г., 
а гораздо раньше. Когда именно, и что на это повлияло — 
вот вопросы, ответить на которые — одна из ключевых 
задач данного исследования. Евразийство Савицкого и 
евразийство общее не совпадают в полном объеме. Осо-
бенно это справедливо по отношению к раннему 
евразийскому этапу. Необходимо выяснить, с каким 
идейным багажом Савицкий присоединился к группе ос-
новоположников, и проследить его идейное развитие  
после 1930-го года, когда общее евразийство в его клас-
сическом варианте перестало существовать.              

Основной эпистемологический подход, который в 
данном исследовании ставится во главу угла — вотум 
доверия по отношении к исследуемому материалу. Это 
                                                            

4 Письмо Н. С. Трубецкого П. Н. Савицкому от 19.12.1931. / Собо-
лев А. В. О русской философии. СПб.: Издательский дом «Мiр», 2008. С. 
348. Стоит отметить, что позже этот пессимизм, связанный не с 
евразийством, а с внутренним кризисом, переживаемым Трубецким, 
был им отчасти преодолен, и он согласился участвовать в позднем 
евразийстве, написав статьи «Мысли об автаркии» (1933), «Идет ли 
мир к идеократии и плановому хозяйству?» (1934), «Об идее-
правительнице идеократического государства» (1935), «О расизме» 
(1935), «Упадок творчества» (1937), «Мысли об индоевропейской про-
блеме» (написана для «Евразийской хроники» по просьбе Савицкого, 
но в связи с тем, что журнал был запрещен нацистами, впервые была 
опубликована только в 1958 г. в «Вопросах языкознания». Савицкий 
очень гордился тем, что сохранил для науки эту последнюю работу 
Трубецкого).         



14 
 

противоположно подходу, при котором исследователь 
считает себя умнее, компетентнее того автора, которого 
он изучает, то есть не следует за ним, но ставит его перед 
судом своего суждения. Например, известная француз-
ская исследователь М. Ларюэль доказывает, что Л. Н. Гу-
милев не только не был евразийцем, но его подход был 
скорее оппозиционным и контрастным, едва ли не поле-
мически заостренным против Савицкого: «Евразийство 
принадлежит конкретному времени, Гумилев с ним не 
связан и не является, как я пыталась показать, “послед-
ним евразийцем”»5.  

Гумилев, тем не менее, сам называл себя «послед-
ним евразийцем» и даже обосновывал, как именно он это 
понимает (последний — не итоговый, завершающий, но – 
«последний по времени»). Возникает вопрос: почему Ла-
рюэль не доверяет Гумилеву, считая, что она знает гораз-
до больше и лучше? К примеру, она доказывает, что 
Гумилев якобы не знал евразийских текстов, помимо 
трех небольших работ, в то время как Гумилев был не 
просто знаком с полным их корпусом, но получил от са-
мого Савицкого довольно большое количество евразий-
ской литературы (от «Исхода к Востоку» до статей, 
написанных Савицким в 1950-е и 1960-е гг.), пересланной 
ему почтовыми отправлениями. В одном из интервью 
Гумилев утверждал, что смог достать только три книги, 
касающиеся кочевников: «Скифы и гунны» Н. Толля (1927) 
с приложением работы Савицкого «О задачах кочевнико-
ведения» и Э. Хара-Давана «Чингис-хан как полководец и 
его наследие» (1929). Гумилев ясно говорит о трех рабо-
тах, касающихся кочевниковедения, а не вообще о всех 
евразийских работах. Здесь произошла ошибка интер-
претации, но Ларюэль можно извинить тем, что она все-
таки не русский автор, и некоторые особенности и ак-
центы русского текста могли ускользнуть от ее внима-
ния. Вопрос тогда может быть обращен к русским 
исследователям, которые любят ссылаться на ее статьи и 
                                                            

5 Ларюэль М. Когда присваивается интеллектуальная собствен-
ность, или о противоположности Л. Н. Гумилева и П. Н. Савицкого / 
Лев Гумилев: Pro et contra. Личность и творчество Л. Н. Гумилева в 
оценках мыслителей и исследователей. СПб.: Издательство Русской 
христианской гуманитарной академии, 2012. С. 476. 



15 
 

работы. Вероятно, к интерпретациям иностранных авто-
ров следует относиться осторожнее. 

Если мы и дальше будем рассматривать работу Ла-
рюэль, то найдем, что практически каждое ее утвержде-
ние, которое хорошо логически обосновано и даже 
«подтверждено» фактами (на самом деле факты подме-
нены их интерпретацией, что заметит опытный исследо-
ватель), шатко и крайне уязвимо для критики. Например, 
Ларюэль утверждает, что Савицкий не имел представле-
ния о концепции этногенеза Гумилева, в то время как в 
его переписке с Савицким эта концепция обсуждается, по 
крайней мере, ее первый вариант, который позже офор-
мился в классическую теорию этногенеза. Можно даже 
сказать, что в переписке отражено становление классиче-
ской теории этногенеза Гумилева, а Савицкий был собе-
седником и свидетелем этого процесса. Таким образом,  
конструкция «фактов», интерпретаций и выводов М. Ла-
рюэль может рассыпаться при встрече с реальностью. 
Проблема евразийствоведов, работающих в похожей па-
радигме, в том, что позднее евразийство Савицкого мало 
известно, и исследователи, как правило, не имеют пред-
ставления о том, насколько близки были его взгляды и 
представления Гумилева. Настоящее исследование пре-
тендует на то, чтобы поставить вопрос о позднем этапе 
развития взглядов Савицкого как об особом, новом пути 
развития евразийства, и хотя бы частично решить его, 
проанализировав корпус соответствующих текстов.    

Савицкий не только Гумилева снабдил редкими 
евразийскими изданиями, но и его ученику А. Н. Зелин-
скому выслал несколько евразийских книг, брошюр и от-
тисков статей. В ответ Савицкий получил работы 
Гумилева и Зелинского. Например, в письме Гумилеву от 
26.11.1956 г. Савицкий пишет: «Я много слышал о Вас еще 
задолго до 1945 г. — и всегда хотел познакомиться с Ва-
ми лично и с Вашими работами. Вы поймете, с каким не-
терпением я жду их теперь! В эти дни буду посылать Вам 
отдельными отправлениями книги, брошюры и даже… 



16 
 

стихи!»6. Когда Зелинский (ему было 26 лет) пришел к 
Гумилеву и впервые увидел у него на столе письмо Са-
вицкого, он попросил рассказать об основоположнике 
евразийства. Гумилев ответил, что «П. Н. Савицкий — 
один из столпов русской евразийской исторической шко-
лы, возникшей в эмиграции сразу после катастрофы бе-
лого движения»7, далее последовал рассказ о 
Н. С. Трубецком и его центральных идеях. Не стоит пре-
увеличивать и расхождений Савицкого с Гумилевым. В 
письмах Савицкий постоянно солидаризируется с Гуми-
левым, иногда по самым разнообразным, даже казалось 
бы, не принципиальным вопросам («Гегель мне не по 
нутру, и я отозвался бы о нем еще резче, чем Вы. Совер-
шенно согласен с Вами о позитивистах. И я отнюдь не 
склонен “не установленное предполагать не существую-
щим”. <…>. Плотина и Ямвлиха расцениваю, как и Вы»8; 
«Я в восторге от предложенного Вами в “Тезисах” обозна-
чения тюркской администрации: “удельно-лестничная 
система”. Принимаю его и для лично моих работ!»9 и 
т. д.). Некоторые исследователи (например, 
А. И. Чистобаев) указывают на различия в подходе к кон-
цепции «месторазвития», которую в целом, Гумилев не 
принял, для него было удобнее работать с термином 
«вмещающий ландшафт».  

Таких концептуальных различий, действительно, 
было определенное количество, более того, не следует 
упускать из виду самое главное и существенное различие, 
не просто научное, но лично-мировоззренческое: Савиц-
кий был воцерковленный, верующий христианин, Гуми-
лев относился к вере осторожно, хотя есть свидетельства, 

                                                            
6 Письмо П. Н. Савицкого Л. Н. Гумилеву от 26.11.1956. Архив 

Музея-квартиры Л. Н. Гумилева в Санкт-Петербурге (не описано).  
В настоящее время письма готовятся мною к изданию.    

7 Зелинский А. Н. Памяти учителя / Лев Гумилев: Pro et сontra.  
Указ. соч. С. 103.  

8 Письмо П. Н. Савицкого Л. Н. Гумилеву от 12.12.1956. Архив 
Музея-квартиры Л. Н. Гумилева в Санкт-Петербурге (не описано). 

9 Письмо П. Н. Савицкого Л. Н. Гумилеву от 08.12.1956. Архив 
Музея-квартиры Л. Н. Гумилева в Санкт-Петербурге (не описано). 



17 
 

что он посещал храм на церковные праздники, и даже сам 
организовал отпевание своей матери, А. А. Ахматовой в 
церкви. Зелинский, напротив, был даже в юности верую-
щим «практикующим» христианином, и с этой точки зре-
ния не принимал концепцию «пассионарности» своего 
учителя Гумилева, поскольку в христианстве «страсти» 
ассоциируются с греховностью. Здесь важно понять и от-
метить, что ученым мирового уровня интересно общение 
даже в случае принципиальных расхождений. Этим они и 
отличаются от тех, кто на дух не принимает друг друга 
из-за того, что один из собеседников не согласен принять 
полностью и без критики выводов другого.      

Некоторые исследователи относятся к Савицкому 
свысока, не понимая, что он, как, впрочем, и Л. Н. Гуми-
лев, значительный мыслитель мирового уровня. Священ-
ное Писание говорит о том, что «ученик не больше 
учителя своего» (Мф. 10, 24). Если мы исследуем лич-
ность, оставившую значительный след в истории, логич-
но предположить, что исследователь — не больше этой 
личности, и ему следует к ней прислушаться, хотя бы в 
части высказываний о самом себе. Конечно, у исследова-
теля есть важное преимущество — он смотрит на собы-
тия прошлого из перспективы будущего, как бы 
охватывая жизнь своего героя как единое целое, видит 
динамику становления его мировоззрения, оценивает 
разнообразные влияния и антураж событий. Однако это 
преимущество часто сводится на нет тем обстоятель-
ством, что сам исследователь вынужден судить из пер-
спективы своего времени, его проблем и разочарований. 
Над ним тоже, как и над героем его исследования, господ-
ствует История, и это следует иметь в виду. Говоря сло-
вами ученика Л. Н. Гумилева, «Лев Николаевич обладал 
также и выдающимся научным даром. В чем же заклю-
чался этот дар? И в чем может заключаться подобный дар 
для историка? Историка чего? И вообще: что такое Исто-
рия? На примере Льва Николаевича Гумилева я могу 
утверждать, что истинный историк изучает лишь то, что 
прикипает к его сердцу. Только тогда “история” оживает 



18 
 

в его сознании, становится судьбою настоящего, его соб-
ственной судьбой»10.  

Вотум доверия должен быть в согласии с искрен-
ним интересом, можно сказать, сочетаться с любовью к 
предмету исследования. Это не означает безответствен-
ности в отношении своих высказываний или невозмож-
ности объективного обзора и выводов. Речь идет лишь о 
том, что голый анализ, основанный на недостаточных 
знаниях (знание фактов должно быть максимально мно-
госторонним и обширным) приводит к ложным выводам. 
Остается завершить это методологическое введение сло-
вами самого П. Н. Савицкого: «И я знал и знаю, что только 
одна женщина во всем мире меня в этом (в евразийском 
утверждении самобытности России и против «западопо-
клонства» — К. Е.) поддержала и поддержит. И зовется 
женщина эта — Историей»11. Итак, данное исследование 
является частью большой Истории развития русской 
мысли и русской науки, той части, которой заведует 
евразийствоведение, и которая относится к истории 
евразийского движения. 

Последнее замечание может показаться слишком 
элементарным, но мне все же придется его сделать. Речь 
идет о точности высказывания и адекватности описания. 
В современных исследованиях автор порой увлекается, и 
«ради красного словца», то есть, чтобы приукрасить или 
повысить доверие к собственной интерпретации, наме-
рено допускает искажение смысла цитируемого текста, 
или фактов, на которые он ссылается. Возьмем самый 
простой пример: «В глаза бросается сразу несколько ве-
щей. Больше всего критики достается одному из основа-
телей евразийского движения <…> П. Сувчинскому, по 
мнению автора библиографии, часто писавшему “не-
                                                            

10 Зелинский А. Н. Памяти учителя / Лев Гумилев: Pro et сontra.  
Указ. соч. С. 102. 

11 Письмо П. Н. Савицкого к Н. Н. Алексееву 1958 г. / «Дорогой 
мой друг Петр Николаевич»: Письма Н. Н. Алексеева к П. Н. Савицкому 
(1957–1961). Предисл. Б. В. Назмутдинова; подгот. текста и коммент. 
О. Т. Ермишина и Б. В. Назмутдинова // Ежегодник Дома русского за-
рубежья имени Александра Солженицына. М.: Дом русского зарубежья 
им. А. Солженицына, 2017. С. 429.  



19 
 

внятно”»12. Речь идет о том, что П. Н. Савицкий, издавший 
в 1931 г. статью «Евразийская библиография 1921–1931. 
Путеводитель по евразийской литературе», описывает 
статью Сувчинского (далее цитата самого Савицкого): 
«Невнятна статья на общую тему П. П. Сувчинского 
(«Вечный устой»)»13. Савицкий не говорит о том, что 
Сувчинский «часто писал невнятно», он относит эту ха-
рактеристику к конкретной статье под названием «Веч-
ный устой», более того, он же на следующей странице 
хвалит Сувчинского: «<…> статья П. П. Сувчинского 
«Страсти и опасность», в смысле доступности для чита-
теля, является, пожалуй, наиболее удачной из работ этого 
автора»14, то есть, смысл высказывания — буквально:  
а статья «Страсти и опасность», наоборот, очень ясная и 
внятная, доступная для читателя. Получается, что иссле-
дователь Мартинкус исказил мысль Савицкого, для того, 
чтобы подтвердить свои суждения. Проблема в том, что, 
однажды допустив такое небольшое, практически неза-
метное искажение, автор делает затем второе, третье и 
т. д., а в результате получается искаженный вывод. Со-
блюдать точность в подобном случае необходимо. Каж-
дое слово можно уподобить математическому числу. Если 
произвольно менять числа, отклоняясь даже на единицу, 
то сумма выйдет неверной. Если это элементарное пра-
вило работает в точных науках, тем более оно работает в 
науках гуманитарных, словесных. Поэтому, одним из ос-
новных положений, на котором базируется настоящая 
работа, является принцип точности в передаче фактов, 
высказываний, цитат исследуемых авторов.  

Последнее замечание касается оформления сносок. 
В сносках я указываю всегда точные данные о дате пись-
ма, в случае цитирования, а также указываю название 
статьи, из которой была взята цитата, а не просто даю 
                                                            

12 Мартинкус А. Соблазн могущества (Трансформация «Русской 
идеи» в философии «классического» евразийства (1920–1929). М.: Ди-
рект-Медиа, 2013. С. 27. Курсив наш — К. Е.   

13 Савицкий П. Н. Евразийская библиография 1921–1931. Путе-
водитель по евразийской литературе / Савицкий П. Н. Избранное. М.: 
РОССПЭН, 2010. С. 415.  

14 Там же. С. 417. 



ссылку на книгу или журнал, из которой берется матери-
ал. Как показал опыт, полнота указания всех данных де-
лает наглядной, убедительной проводимую работу и ее 
выводы, поскольку дата написания письма важна: на ос-
новании ее можно построить хронологию развития идей, 
понять эволюцию взглядов автора. Поскольку одной из 
важнейших задач данной работы является попытка вы-
строить хронологию идейного развития Савицкого, то 
подробности в датах написания статей и писем имеют 
особенное значение. Вообще, хроника истории евразий-
ского движения является, вероятно, ключевой задачей 
евразийствоведения на настоящем этапе.  

В конце настоящей вводной главы я хотела бы вы-
разить свою благодарность своим коллегам, исследова-
телям евразийства, которые поддержали настоящее 
издание дружеским советом, конкретными рекоменда-
циями и конструктивными предложениями — В. И. Ша-
ронову (Калининград), Р. Р. Вахитову (Уфа), И. Ф. Кефели 
(Санкт-Петербург), Джону Стачельски (США).        



21 

2. Дата рождения или дата дня ангела?
Родословная Савицких и влияние 

семьи 
Как ни парадоксально, о Савицком мы, в сущности, 

пока знаем немного. Мартин Байссвенгер, самый извест-
ный биограф Савицкого, сообщает, что он родился 3 мая 
старого стиля, то есть 16 мая 1895 г. нового стиля. Между 
тем сам П. Н. Савицкий во всех официальных документах, 
включая свой заграничный паспорт, полученный в Чехо-
словакии, указывает, что он родился 18 июля 1895 г.15 
Откуда эта путаница с датами? Дело в том, что 16 мая 
(3 мая по старому стилю) празднуется день Ангела Петра 
Николаевича. Он был назван в честь свт. Петра Аргосско-
го, святого Италийского полуострова эпохи неразделен-
ной церкви (до раскола на православную и католическую 
церкви). В Следственном деле № 1332 по обвинению Са-
вицкого Петра Николаевича, которое хранится в Цен-
тральном архиве ФСБ, указана также дата 3(16) мая. 
Анкета заполнялась самим обвиняемым. В письме к Гу-
милеву от 24 мая 1960 г. он писал: «3/16 мая, в день свя-
тителя Петра Аргосского, мне исполнилось 65 лет»16. 
Таким образом, путаница с датами заставляет думать о 
том, что он родился 18 июля, но предпочитал праздно-
вать свой день рождения в день ангела.      

Отец его, Николай Петрович Савицкий (1867–1942), 
хотел назвать своего сына родовыми именами «Петр» 
или «Николай», которыми называли детей в роду Савиц-
ких по мужской линии (у самого Савицкого был сын Ни-
колай17 и внук Петр). Но он также хотел почтить память 

15 См.: Архив Славянской библиотеки в Праге. T-Sav.Inv. c. 5.  
16 Письмо П. Н. Савицкого Л. Н. Гумилеву от 24.05.1960. Архив 

Музея-квартиры Л. Н. Гумилева в Санкт-Петербурге (не описано).  
17 О старшем сыне Савицкий писал так: «Наш старший — Ни-

ка — страстный филолог. В основном — русский и украинист, но вла-
деет и другими славянскими языками (в том числе, чешским — в 
совершенстве), а также всеми большими романо-германскими (лучше 
всего — испанским, но наряду с тем, французским, итальянским, ан-
глийским, немецким). Он очень интересуется книгой Ельмслева 



22 
 

свт. Афанасия Лубенского, который считался покровите-
лем рода Савицких. Именно 15 мая (2 мая по старому сти-
лю) праздновалась память почитаемого в семье Савицких 
святого — свт. Афанасия Лубенского, а на соседнюю да-
ту — 16(3) мая падала память ближайшего святого с 
именем Петр — свт. Петра Аргосского. Потом псевдоним 
«Лубенский» П. Н. Савицкий будет использовать в своих 
евразийских работах. Лубенский приход (Собор Мгарско-
го монастыря, ныне — в пределах г. Харькова) был родо-
вым храмом Савицких, как он писал об этом в письмах 
близким: «Степан Лубенский — это мой псевдоним в 
“Монд слав”: П. Востоков, П. Логовиков (по нашему родо-
вому гнезду — село Логовики, Лубенского полка Мало-
россии; в истории этого полка большую роль играл мой 
предок — поэт и писатель Степан; годы жизни: 1684–
1751)»18. Своему духовному отцу, свт. Афанасию (Сахаро-
ву), который при постриге в монашество получил имя в 
честь свт. Афанасия Лубенского, Савицкий писал: «На ос-
новании рассказов земляков я считал, что прекрасный 
храм XVII века, в котором почивал Ваш святой патрон — 
“Афанасий сидящий”, — Собор Мгарского монастыря, бо-
лее не существует. Мне было особенно больно: ведь это 
храм моих предков. Оказывается, к счастью, я ошибался. 
Собор стоит»19.  

Таким образом, называя сына именем «соседнего» с 
покровителем рода святым, то есть именем свт. Петра 
Аргосского, Николай Петрович Савицкий-старший чтил, 
тем самым, и святого патрона (покровителя) рода Савиц-
ких — свт. Афанасия. Потом этот факт будет иметь для 
Петра Николаевича большое значение, когда он встретит 

                                                                                                                        
(L. Hjelmslev) по теории языка (Ника много занимается философией 
языка)» (Письмо П. Н. Савицкого О. Броку от 02.12.1956. Карелин В. А., 
Репневский А. В. Из переписки профессора Олафа Брока и Петра Савиц-
кого (1916–1958) // Альманах североевропейских и балтийских ис-
следований / Nordic and Baltic Studies Review. 2018. Issue 3. С. 292). 

18 См.: Архив Славянской библиотеки в Праге. T-Sav. Inv. c. 5. 
19 Письмо П. Н. Савицкого свт. Афанасию (Сахарову) от 

18.08.1956. / Письма разных лиц к святителю Афанасию (Сахарову):  
В двух книгах. М.: Издательство ПСТГУ, 2013. Кн. 2. С. 284. 



23 
 

в советской тюрьме свт. Афанасия (Сахарова), епископа 
Ковровского, новомученика, прославленного в лике свя-
тых в 2000 г. Тогда встреча со свт. Афанасием, носившем 
имя святого покровителя рода Савицких (надо сказать, 
что это святой малоизвестный, и именем его были назва-
ны единицы) показалась ему промыслительной, свиде-
тельствовала об участии Бога в его судьбе. После 
освобождения Савицкий переписывался с ним до конца 
дней. Но это будет уже в конце жизни, которая — на заре, 
во младенчестве и отрочестве казалась полной радужных 
перспектив и возможностей….   

П. Н. Савицкий родился в г. Чернигове20, в семье 
действительного статского советника, черниговского 
землевладельца, главы Черниговской земской управы и 
члена Государственного совета, Николая Петровича Са-
вицкого и его супруги Ульяны Андреевны Савицкой 
(урожденной Ходот21). Происхождение матери было до-
вольно скромным, ее родословная: «<…> идет от государ-
ственных крестьян северной Олонецкой губернии, 
которые выдвинулись на строительстве государственных 
                                                            

20 О месте рождения Савицкого также имеются различные све-
дения. Сам Савицкий указывал как место своего рождения г. Чернигов 
и с гордостью называл себя «черниговцем», но некоторые исследова-
тели указывают местом рождения другие населенные пункты, напри-
мер, родовое имение Селищево Черниговской губернии (см.: 
Матвеева А. М. Геополитическая концепция истории России П. Н. Са-
вицкого. М.: Прометей, 2016. С. 55). В следственном деле Савицкого 
местом рождения был указан Чернигов: «Родился я в 1895 г., в Черни-
гове в семье Черниговского дворянина. Отец мой, Савицкий Николай 
Петрович, имел одно имение при деревне (Ушивка) в Черниговской 
области в 300 га земли» (см.: Лубянка против евразийцев / Русское 
зарубежье: история и современностью. М., 2014. С. 193). Село Ушевка 
(укр. Ушівка) существует до сих пор, находится в Новгород-Северском 
районе Черниговской области. Сведений о существовании имения 
Селищево нами не найдено. Что касается земли, которой владели  
Савицкие, то, согласно сведениям, предоставленным сыном П. Н. Са-
вицкого — Иваном Савицким, у семьи было «500 десятин хорошей 
земли, необходимости в финансовой поддержке со стороны государ-
ства у семьи не было» (Сиземская И. Н. Истоки евразийства. П. Н. Са-
вицкий // Философские науки. 2013. № 3. С. 50).    

21 С 1935 по 1940 гг. Савицкий публиковал некоторые свои ста-
тьи на немецком языке под псевдонимом «Ходот» (T. Chodot).   



24 
 

заводов, и дворянство получили лишь в XIX веке»22. Со-
гласно свидетельству Ивана Савицкого, сына Николая 
Петровича, «Дед <…> был инспектором русских школ в 
Финляндии»23.  

Отец Савицкого происходил из старинного служи-
лого рода, многие поколения которого состояли на служ-
бе в армии или занимали должности в области земского и 
городского управления. Недаром одну из своих статей 
Н. П. Савицкий-старший посвятил земельному вопросу24. 
В роду были также крупные землевладельцы: «Предки 
мои были “степными помещиками” (в основном Екатери-
нославской и Полтавской губернии), временами очень 
крупными, со многими тысячами десятин земли»25. Сим-
волично, что «Род Савицких из казаков, дворянство полу-
чил за усилия при воссоединении Украины с Россией»26.  
У истоков рода стояли полковые священники и начетчи-
ки-интеллектуалы, которые вполне могли получить об-
разование и в Европе, что на Украине того времени не 
было редкостью: «В XVII в. Савицкие были “презвитера-
ми” (пресвитер, то есть священник — К. Е.) и имения им 
давали и утверждали “знаючи их уставичные (уставные, 
совершаемые согласно церковному уставу — К. Е.) о нас и 
о всем войску запорожскому у престола Божия приноси-
мые молитвы и моления”, гласит универсал гетмана Ско-
ропадского 1710 г. Впрочем, этим не ограничивались 
заслуги священников Савицких, они были первыми пред-
ставителями интеллектуальной элиты казачества, вы-
ступали советниками гетманов и полковников, 
редакторами важных документов, хранителями истори-
ческой памяти. Так Степан Савицкий перевел “Повести о 
                                                            

22 Сиземская И. Н. Истоки евразийства. П. Н. Савицкий. Указ. соч. 
С. 50. 

23 Там же. 
24 Савицкий Н. П. Заметки о земельной политике в России. Рус-

ский народный университет в Праге. Научные труды. Т. I. Прага, 1928.  
25 Письмо П. Н. Савицкого О. Броку от 02.12.1956. // Каре-

лин В. А., Репневский А. В. Из переписки профессора Олафа Брока и Пет-
ра Савицкого (1916–1958). Указ. соч. С. 291. 

26 Савицкий И. П. Потомственный эмигрант // Русское слово. 
Издание русской диаспоры в Чехии. 2008. № 1. С. 18.  



25 
 

козацкой з поляками войне, чрез Зеновiя Богдана Хмель-
ницкаго, гетмана войск Запорозских, точившойся”. Он, 
правда, был уже не священником, а полковым писарем 
Лубенского полка»27. Потом в жизни Савицкого родовая 
судьба будет повторять себя, проявляясь в его характере 
и деятельности — в теме воссоединения России и Украи-
ны и его последствиях, в идее религиозной веры и  
служения Родине, в историософии, историко-
географических изысканиях, ставших как бы продолже-
нием летописных трудов его предков…   

После ликвидации Екатериной II Войска Запорож-
ского, Савицкие стали потомственными российскими 
дворянами, владевшими имениями и крепостными, 
наделенными различными привилегиями, освобожден-
ными от обязательной государственной службы: «отец 
Петра Николаевича Савицкого окончил кадетский корпус 
и Александровское военное училище, служил в артилле-
рии, после увольнения в запас в 29 лет был назначен 
уездным предводителем дворянства, избирался предсе-
дателем Губернской земской управы, в 1916 г. прошел в 
Государственный совет, принимал участие в строитель-
стве Мурманска»28. Савицкие — старинный малороссий-
ский род, родословная которых насчитывала более  
300 лет. Савицкий упоминал о том, что в европейских 
библиотеках, в частности, в Чехословакии, были родо-
словные списки, среди которых оказались и Савицкие.  

Это обстоятельство стало большим преимуществом 
Савицкого в годы немецкой оккупации Чехословакии. По-
немецки его фамилия произносилась как «von Sawitzki», 
что немецкие оккупанты не оставили без внимания. Эта 
аристократическая фамилия фигурировала и как поль-
ская, и даже как немецкая. Савицкий писал об этом позже 
Л. Н. Гумилеву: «Меня спасло то, что я “фон Завицки” с 
двумя печатными генеалогиями на триста лет в праж-
ских библиотеках, и еще то, что повсюду были мои уче-
ники по немецкому ун<иверсите>ту в Праге. А даже 
                                                            

27 Савицкий И. П. Потомственный эмигрант. Указ. соч.  С. 18.  
28 Сиземская И. Н. Истоки евразийства. П. Н. Савицкий. Указ. соч. 

С. 50. 



26 
 

немцы не любят расстреливать или вешать своих учите-
лей, к тому же любимых. Из немецкого ун<иверсите>та 
меня удалили в 1941 г. за публично сказанные слова: 
“Россия непобедима”. О, как все эти немцы вспоминали, я 
думаю, меня в 1945 году, да, пожалуй, уже со Сталингра-
да!»29. Что касается самоидентификации Савицкого, то он 
считал себя малороссом, то есть русским, принадлежа-
щим к «малому», западнорусскому ответвлению  
«большого» русского народа. Он не терпел узкого нацио-
нализма, с огромным скептицизмом и недоумением от-
носился к украинству «галицийского пошиба»30.  

Одновременно, он чувствовал трагичность украин-
ской культуры, к которой он принадлежал ментально, по 
типу личности, по воспитанию, по факту рождения и 
происхождения. С точки зрения Савицкого, трагизм 
Украины состоял в том, что она не могла реализовать се-
бя иначе, как через Москву, а реализовав, выплеснув себя 
в течение XVIII в., исчерпала себя, растворилась и замер-
ла, не дав во второй половине XIX в. — нач. XX в. ничего, 
сравнимого с тем, что могла создавать ранее: «Вторая по-
ловина XIX и начало XX века было временем “истощения” 
украинского начала в русской культуре. В то время как за 
два предшествующие века (1650–1850) Украина принес-
ла в русло общерусской культуры столь крупных пропо-
ведников, ученых, художников и писателей, как Симеон 
Полоцкий, Дмитрий Ростовский, Стефан Яворский, Ле-
вицкий, Мартос, Гоголь — после 1850 года она не дала 
ничего соразмерного (можно назвать одного Короленко). 
<…> Последние десятилетия были не только временем 
“истощания” украинского начала в русской литературе; 
это было время культурной “провинциализации” украин-
ского начала вообще. Та стихия, которая в борьбе чуть ли 
не со всем латинским Западом отстояла свое правосла-
вие, свою самобытность и расцвела в блестящей культуре 
XVII–XVIII веков, та стихия, которая охватила все Москов-
                                                            

29 Письмо П. Н. Савицкого Л. Н. Гумилеву от 22.04. 1967. Архив 
Музея-квартиры Л. Н. Гумилева в Санкт-Петербурге (не описано). 

30 См. статью П. Н. Савицкого «Опыт географии Украины» (ГА 
РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 91. Л. 4).  



27 
 

ское царство и империю Всероссийскую, — стихия эта все 
более ощущала себя как некая десятистепенная  
“европейская” культура — будь то Галиция или “надне-
прянская” Украина. Ее едва ли не основной заботой сде-
лалось — отгородиться от своего славного прошлого.  
А это прошлое живо — в виде создавшейся и растущей 
мировой культуры российской»31. Таким образом, Украи-
на, малороссийское начало, по Савицкому, настолько 
прочно влилось в великорусскую стихию, что найти его 
можно только в ней. Попытки отрезать малороссийскую 
ветвь от московского корня означает, таким образом, от-
каз от украинского славного прошлого, а это — культур-
ное, национальное самоубийство. Именно с этой точки 
зрения стоит понимать, на первый взгляд, парадоксаль-
ный факт: основоположником евразийства, «евразийцем 
№ 1» был, по происхождению, малоросс Савицкий.    

Вообще, евразийство с этой точки зрения придума-
ли малороссы и аристократы. Первый — основоположник 
кн. Н. С. Трубецкой (единственный великоросс среди 
евразийцев), второй — аристократического (граф) укра-
инско-польского происхождения, хотя и всегда равно-
душный к титулам П. П. Сувчинский, третий — 
потомственный малороссийский дворянин П. Н. Савиц-
кий, четвертый — светлейший князь А. А. Ливен из рода 
балтийских немцев, который родился в родовом имении 
Змеево под Харьковом. И только одессит Г. В. Флоровский 
чувствовал себя в этой компании неуютно, и ругал в 
письмах «князей», проявляя еще большее снобство…32 

                                                            
31 Савицкий П. Н. Великороссия и Украина в русской культуре / 

Научные задачи евразийства. Статьи и письма. Составление, вступ. 
статья, комментарии К. Б. Ермишиной, О. Т. Ермишина. М.: Русский 
путь, 2018. С. 93. 

32 В письмах к П. П. Сувчинскому Флоровский то и дело не мог 
сдерживаться, и отпускал едкие замечания по поводу княжеского ти-
тула то Трубецкого, то Ливена, например: «Говоря между нами, в кня-
зе сидит старый помещичье-земский кадетизм почвеннического 
стиля» (Записки Русской академической группы в США. Т. XXXVII. Нью-
Йорк, 2011–2012. С. 203). Стоит отметить, что никакого «помещичьего 
кадетизма» в Трубецком не могло «сидеть» в принципе. В материаль-
ном отношении его семья жила скромно. Несмотря на высокий титул, 



Сам термин «Евразия» был рожден на Украине, более то-
го, согласно указанию самого Савицкого, мы знаем даже 
точный год и место рождения: 1919 г., Полтава, Украи-
на…33. В 1919 г. в письме к П. Б. Струве Савицкий впервые 
употребляет термин «евразийский» в отношении терри-
тории России: «За политическое же величие России я ни 
капельки не боюсь: не мытьем, так катаньем, не добро-
вольцам, так большевикам, Россия останется властите-
лем во всем круге наших “евразийских” земель, а может 
быть и не только в нем»34. 

они не имели ни своей земли, ни поместья. Родовое имение Ахтырка 
было продано еще дедом Н. С. Трубецкого, который совершенно не 
способен был вести дела, истощил свои средства на закрытие долгов 
своего брата, а также на поддержание дела всей своей жизни — Мос-
ковской консерватории, открытой по его протекции и при непосред-
ственном участии, в том числе и финансовом. Фактически семья 
Н. С. Трубецкого жила на университетское жалование отца, философа 
и первого избранного ректора МГУ кн. С. Н. Трубецкого, которого Ни-
колай Сергеевич лишился в возрасте 15 лет.       

33 См.: Серио П. Структура и целостность. Об интеллектуальных 
истоках структурализма в центральной и восточной Европе 1920– 
30-е гг. М.: Языки славянской культуры, 2001. С. 90.

34 Письмо П. Н. Савицкого к П. Б. Струве от 2/15.03.1919. Цит. по: 
Матвеева А. М. Геополитическая концепция истории России 
П. Н. Савицкого. Указ. соч. С. 79. Стоит отметить, что мы не обнаружи-
ли письма, о котором упоминает А. М. Матвеева в ГА РФ, хотя она 
утверждает, что письмо находится именно там. Однако, и кроме этого 
упоминания «евразийства» у Савицкого есть и другие, относящиеся к 
1919 г., документально подтвержденные, о чем речь пойдет ниже.  



29 

3. Ранняя одаренность, роль архитектуры
Чернигова и русских городов центральной

и северной Руси в становлении 
мировоззрения Савицкого 

Писатель, исследователь творчества Л. Н. Толстого 
В.Ф. Булгаков, который был вхож в семью Савицких в пе-
риод эмиграции, писал о Савицком-старшем: «Один 
какой-нибудь “правый” старик Н. П. Савицкий (Председа-
тель русского национального объединения в Праге, 
тов<арищ> пред<седате>ля Союза русских писателей и 
журналистов в ЧСР), по личному благородству, стоит вы-
ше их всех, вместе взятых. И невольно, хочешь — не хо-
чешь, привлекает к себе, заставляет любить и уважать 
себя и считаться с собой»35. Отец и сын были очень близ-
ки. Савицкий-младший давал отцу на прочтение все 
евразийские тексты и дорожил его мнением, искал одоб-
рения. В письме ко второму основоположнику евразий-
ства, П. П. Сувчинскому от 5 января 1924 г., Савицкий-
старший писал: «Ваш способ изложения напоминает мне 
представление об электрическом переменном токе; токе 
большого напряжения… И в электротехнике он, в боль-
шинстве случаев, трансформируется, чтобы произвесть 
полезную работу; в области же литературной на меня 
действует сильнее ток постоянного типа. Я уверен, что 
Вы, при желании, владеете и этим другим способом твор-
чества… Если бы возможно было еще избегать малоупо-
требляемых иностранных слов…»36.  

Как видно из этого отрывка письма Савицкого-
старшего, стремление к «чистоте» русского языка, кото-
рое было характерно для некоторых славянофилов, было 
у Савицкого-младшего заимствовано от отца, который, 
что следует из его письма, также ощущал энергию и 

35 Булгаков В. Ф. Отрывки из записей о русских и чехах // Вос-
поминания. Дневники. Беседы. Русская эмиграция в Чехословакии. 
Прага, 2011. Кн. 1. С. 324. 

36 Архив Дома русского зарубежья им. А. Солженицына. Коллек-
ция. Аллоя. Ед. хр. 43. Л. 1 об. 2.  



30 
 

направленность мысли. То есть обладал способностью 
интуитивно чувствовать текст, видеть его «энергию» 
(суть). В некотором роде этот метод противоположен фе-
номенологической дескрипции. Интуиция, которая видит 
энергию текста (в данном случае энергия — термин из 
области исихастской или имяславческой традиции, то 
есть энергия есть энтелехия, сущность бытия), предпола-
гает, что феномен не есть конечная составляющая бытия, 
но только являемое рационально-самоуверенному созна-
нию исследователя. За феноменом есть суть (энергия) 
вещи.  

Согласно богословской имяславческой (исихаст-
ской) традиции, в основе вещей лежат божественные 
идеи, заряженные вечными логосами-смыслами. Фено-
менолог утверждает, что такового бытия не существует. 
Религиозный созерцатель полагает, что у явлений есть 
сущность, в основе которой — божественная мысль, ло-
гос, Слово. Однако в земной реальности бывает и так, что 
эта суть может быть подменена ложной идеей, созданной 
злонамеренно, или идея о сути вещей может быть невер-
но понята ограниченным разумом. Собственно, в этом и 
состоит сущность умного делания — различать добрые 
«помыслы» от злых, понимать, откуда приходит мысль, и 
сопротивляться злой идее, пришедшей от злых начал.  
В любом случае, согласно имяславию и православному 
богословию, в основе мира — мыслеобразы, промысли-
тельный план, идейная сетка, энергетическая умная 
структура, а текст способен отразить этот момент, стать 
картой, проводником к идее, лежащей в основе бытия. 
Это последнее обстоятельство крайне важно. В дальней-
шем из этого зерна (привитого в отеческом доме миро-
воззрения) у Савицкого-младшего вырастет евразийство, 
историософия, эйдология, идеократия, теория времени, 
как производная энергии исторического процесса, и од-
новременно — создающая для истории направления и 
смыслы сила…     

О семье Савицких вспоминал историк С. Г. Пушка-
рев, который бывал у них дома в период эмиграции:  
«В <19>20-х годах я регулярно посещал собрания 



31 
 

евразийского семинара под председательством Петра 
Николаевича Савицкого. Чувствовал живую личную сим-
патию к этому талантливому и полному духовной жизни 
вождю евразийского движения и еще большую симпатию 
испытывал к его родителям: Николаю Петровичу, быв-
шему черниговскому земскому деятелю и бывшему члену 
Государственного совета, и Ульяне Андреевне — привет-
ливой, прекрасной русской женщине»37. Савицкий-
старший, любитель поэзии и «чистого», без примесей 
иностранных слов, русского языка, государственник, че-
ловек хозяйственных дарований, тем не менее, вряд ли 
был интеллектуалом. Появление ученого, да еще и миро-
вого уровня, каким был П. Н. Савицкий, в этом военно-
служилом роде, было для родителей умилительно, за-
ставляло гордиться сыном. Успехи в учении сопутствова-
ли Петру Николаевичу с детства. Не стоит забывать, что 
он окончил гимназию с золотой медалью, что было в Рос-
сийской империи явлением нечастым. К примеру, фило-
соф Н. А. Бердяев имел аттестат об окончании гимназии с 
тройками, что было скорее типично, учитывая высочай-
шие требования к выпускнику гимназии в Российской 
империи.     

Семья Савицких была строго традиционной. Савиц-
кий-младший вспоминал в день празднования памяти 
ветхозаветного пророка Наума в письме к «советскому 
евразийцу» А. Н. Зелинскому38 от 14 декабря 1963 г.: 
«<Память св. пророка> Наума. В этот день всё должно ид-
ти “на ум”. В продолжение почти тысячи лет на “Наума” 
на Руси начинали учить детей грамоте. И меня начали 
                                                            

37 Пушкарев С. Г. Воспоминания историка: 1905–1945. М., 1999. 
С. 92. 

38 В связи с этим не могу не указать на одну из последних ста-
тей А. Н. Зелинского, которая касается обсуждаемой выше проблемы: 
Зелинской А. Н. Украина как евразийская проблема // Наш современ-
ник. № 1. 2022. С. 178–188. Эта статья указывает на то, что называть 
Зелинского «советским евразийцем» уместно, кроме того, вызывает 
восхищение работоспособность Зелинского, который в почтенном 
возрасте более 90 лет продолжает радовать читателей прекрасными 
аналитическими работами. Сам Савицкий посвятил Зелинскому, как и 
Гумилеву, дружеские стихотворения.  



32 
 

учить ей в этот день — в 1901 году»39. В 1901 г. юный Са-
вицкий поступил в гимназию, но не в Чернигове, а в Го-
меле, где семья по служебным делам отца находилась 
около года, в 1901–1902 гг. Судя по всему, Савицкий был 
(как и юный кн. Н. С. Трубецкой) вундеркиндом. Освоив 
грамоту в 6 лет, уже в возрасте 7 лет он читает сложную 
научную литературу: «Понимаю и Ваше увлечение Федо-
ром Ипполитовичем (кажется, правильно вспоминаю?) 
Щербатским40. Я и сам им увлекался. В библиотеке моего 
покойного дяди по матери, городского головы г. Черни-
гова — Георгия Андреевича Ходота, была полная подбор-
ка работы молодых и раннесредних лет Ф<едо>ра 
Ип<политови>ча — и я “глотал” их чуть ли не с возраста 
семи лет, а позже и вполне сознательно (конечно, в пре-
делах их русского и, кажется, английского — текстов)»41. 
В письмах Савицкий упоминал также еще одного черни-
говского родственника: «Дмитрий Яковлевич Самоква-
сов, открывший почти сто лет тому назад в Чернигове 
дощечки с письменами — мой двоюродный дядя. Мы, как 
и он — черниговские»42. 

О раннем круге своего чтения он сообщил в письме 
к Ф. И. Успенскому: «С детства я много читал по истории 
(в 12 лет прочел 15 томов “Всеобщей истории” Георга Ве-
бера). <…> Ваши работы ценил и знал тоже с 12-ти летне-
го возраста»43. Стоит отметить, что Успенский писал на 
темы связи России с Византией, о ранней истории Руси, 
черноморских владениях Византии. Самой известной  

                                                            
39 Письмо П. Н. Савицкого А. Н. Зелинскому от 14.12.1963. / «Од-

нако сердце и мысль не умолкают»: переписка П. Н. и И. П. Савицких с 
А. Н. и Н. Е. Зелинскими. Указ. соч. С. 267.  

40 Ф. И. Щербатской (1866–1942) — буддолог, тибетолог, один 
из основоположников современной русской школы буддологии. Автор 
фундаментальных трудов по буддизму, исследователь Тибета. 

41 Письмо П. Н. Савицкого А. Н. Зелинскому от 11.12.1965. / «Од-
нако сердце и мысль не умолкают»: переписка П. Н. и И. П. Савицких с 
А. Н. и Н. Е. Зелинскими. Указ. соч. С. 289.  

42 Письмо П. Н. Савицкого Л. Н. Гумилеву от 24.05.1960 г. Архив 
Музея-квартиры Л. Н. Гумилева в Санкт-Петербурге (не описано). 

43 Письмо П. Н. Савицкого Ф. И. Успенскому от 01.05.1928. / Са-
вицкий П. Н. Избранное. М.: РОССПЭН, 2010. С. 574.  



33 
 

работой Ф. И. Успенского была «История Византийской 
империи» (Т. I. Санкт-Петербург, 1913). Второе направле-
ние исследований Успенского — изучение христианских 
ересей и развитие древнерусской образованности в X– 
XVI вв., история исихазма и богословских движений в Ви-
зантии. В связи с исихазмом и расцветом искусства  
XIV в., имевшем влияние и на Русь (знаменитая «Троица» 
А. Рублева была написана в традициях и идеях исихаст-
ского богословия), Успенский изучал и соответствующие 
разделы древнерусской культуры, иконописи и архитек-
туры. Весь этот круг проблем был крайне важен и инте-
ресен Савицкому, который неоднократно в письмах к 
своим корреспондентам упоминал, что «страстно интере-
суется» историей архитектуры и культуры вообще, но на 
профессиональные занятия этими темами у него не хва-
тает времени: «Мне, как географу, преподносится увлека-
тельная для меня схема систематического рассмотрения 
всего состава русско-византийских храмоздательских 
памятников, литература 120–130 названий уже “мобили-
зована” мною для этих целей. Но доведется ли снова за-
няться этим вплотную?»44         

В отличие от Н. С. Трубецкого, который родился в 
семье философа, первого выборного ректора Московско-
го университета кн. С. Н. Трубецкого, и имел доступ не 
только к хорошим библиотекам, но и возможность си-
стематического образования под руководством взрослых 
(вопросу выбора книг для чтения в семье Трубецких уде-
ляли особое внимание), Савицкий в отношении своих 
научных интересов развивался скорее хаотично. Чтение 
литературы было у него довольно бессистемным: он про-
сто «проглатывал» книги из семейной библиотеки, а за-
тем из библиотек своих ближайших родственников.  

Так, в одном из писем к Г. П. Струве он также упо-
минает о своих детских научных штудиях: «Очень оценил 
я и фотоснимок часовни колонии Росс. Ее историей  
и историей русской Аляски я занимаюсь с детских лет  

                                                            
44 Письмо П. Н. Савицкого Ф. И. Успенскому от 01.05.1928. / Са-

вицкий П. Н. Избранное. Указ. соч. С. 577. 



34 
 

(с первых годов XX века). Не скрою, что еще семи-восьми- 
летним мальчиком, в 1902–1903 гг., я проклинал Алек-
сандра II за преступную ее продажу, считая это самым 
важным — и в то же время самым позорным — “деянием” 
его царствования. Читал роман Ивана Кратта45. Знаю всю 
научную и наукообразную литературу по этим вопросам 
(в т<ом> ч<исле> и американскую, дающую нередко ис-
каженную картину событий)»46. Похоже, это и сформиро-
вало в нем специфическое качество: читать и изучать 
буквально все, что только возможно и доступно, причем 
достигать в каждой из областей довольно внушительных 
по объему, можно сказать, фундаментальных знаний.  

Детство и юность Савицкий провел в Чернигове, не 
считая года, проведенного в Гомеле (похоже, это пребы-
вание не оставило глубоких впечатлений). Стоит отме-
тить, что Савицкий не разделял Украину и Беларусь, 
рассматривая южную Россию в единстве исторической 
судьбы. Далее он учился в Первой мужской классической 
гимназии Чернигова, которую и окончил, как уже было 
упомянуто, с золотой медалью. С Черниговом у Савицкого 
связаны и первые впечатления, и чувство Родины, и пер-
вые систематические научные занятия, о которых мы 
скажем ниже. Сначала нужно представить себе, каким 
был город Чернигов в начале XX в., ведь Савицкий очень 
ценил то, что он «черниговец» и при удобном случае под-
черкивал это в письмах и разговорах. Для ранней само-
идентификации Савицкого были важны два «маяка»: 
он — «черниговец» и он — выпускник Политехнического 
института в Санкт-Петербурге. Многие связи, как семей-
ные, дружеские, так и евразийские, завязались у него 
именно в этих двух биографических «очагах».    

                                                            
45 Речь об историческом романе И. Кратта «Великий океан» 

(кн. 1. «Остров Баранова». Кн. 2 «Колония Росс») о первопроходцах 
XVIII в., которые достигли берегов Аляски и пытались закрепиться 
в Северной Калифорнии, где в 1812 г. было основано русское поселе-
ние Росс. 

46 Письмо П. Н. Савицкому Г. П. Струве от 05.02.1960. / Старый 
патриотизм, «переориентированный на новую Россию: евразийство 
П. Н. Савицкого. Письма П. Н. Савицкого Г. П. Струве. Публикация, 
вступ. статья Мелих Ю. Б. // Россия XXI. 2010. № 2. С. 148.  



35 
 

В конце XIX — нач. XX вв. Чернигов был небольшим 
уездным городом, слава которого меркла в лучах сосед-
него Киева. Университет св. Владимира, Киево-Печерская 
Лавра с Ближними и Дальними пещерами — один из че-
тырех уделов Божией Матери на земле, колоритный мно-
гонациональный город (где малороссов, поляков и 
евреев было едва ли не больше, чем русских), — все это 
был Киев — мать городов русских. Чернигов было намно-
го более русским городом, весь усыпанным храмами и 
часовнями. Над городом возвышалась Троицкая обитель. 
Довольно большой холм, почти гора, с которого откры-
вался вид на весь Чернигов, утопал в зелени летом и бе-
лел яркими сугробами на фоне пронзительного голубого 
неба зимой. Чернигов был колыбелью русского монаше-
ства. Именно в Чернигове начинал свое житие преп. Ан-
тоний, который у подножия черниговского холма вырыл 
первые пещеры для безмолвия и умной молитвы. В этих 
пещерах стоял (и до сих пор стоит) древний каменный 
крест преп. Антония, от присутствия которого трепетала 
нечистая сила и исцелялись бесноватые. В Киев преп. Ан-
тоний пришел позже, и именно с появлением этого рус-
ско-афонского монаха началась духовная слава Киева — 
не только как столицы, но и как древнерусского духовного 
центра. Чернигов же остался хранителем исихастской ти-
шины, преданий о начале христианства на этой земле. Бы-
ло в Чернигове что-то сказочное, мечтательное и 
былинное, что-то, что заставляло глубоко ощущать начало 
русской истории и государственности как осязаемое, дей-
ственное начало. Древняя Пятницкая церковь (в честь  
муч. Параскевы Пятницы), в которой крестили П. Н. Савиц-
кого, датируется XII в. Земля Чернигова и окрестностей — 
сплошной археологический памятник, скрывающий следы 
древнехристианской и более ранней языческой Руси. Не-
даром Савицкий с детских лет увлекался археологией, 
объездил все окрестности Чернигова в поисках древних 
артефактов. Окраины и предместья Чернигова имели 
огромное число разнообразных памятников архитекту-
ры — церквей и древних строений вообще, деревянных и 
каменных. Именно в Чернигове Савицкий начинает заня-
тия, находит увлечения, которые постепенно перерастут 



36 
 

в его профессиональные практики — история архитекту-
ры, история древнего мира, почвоведение, география. 
Почва, земля, скрывающая древности (археолог должен 
хорошо знать виды почв и их свойства!) стала в букваль-
ном смысле слова основой его научных, а потом и 
евразийских занятий.   

Чернигов стал тем зерном, из которого возросло 
древо жизни Савицкого, но оно им отнюдь не ограничи-
валось. Горизонты Савицкого не замыкались Украиной, 
он имел хорошее представление о «большой» России, ко-
торая стала расширением черниговского и киевского 
начала вглубь «материковой» России-Евразии. В детстве 
и юности он много путешествовал. Вспоминал город Пе-
тушки (потом его прославит В. Ерофеев в своей трагико-
мической повести «Москва—Петушки»), а также древние 
города и веси Владимиро-Суздальской земли: «Невольно 
вспоминаются Петушки. Ведь я провел там все лето 
1912 г. у дяди моего (ныне уже покойного) железнодо-
рожного врача Сергея Дмитриевича Крестовникова и его 
жены — моей тети Марии. Петушки были моей базой в 
поездках по всем достопамятным местам Владимирско-
Суздальской Руси. По железной дороге, на лошадях и 
пешком я побывал из Петушков во Владимире, Боголю-
бове, Суздале, Юрьеве Польском»47. Вспоминал Крым, где 
бывал не раз, как в юные, так и в зрелые годы: «Крымом 
очень интересуюсь. Первый раз видел его (страшно ска-
зать!) в сентябре 1902 года. Тогда я, семилетним мальчи-
ком, увязался ехать в Крым хвостиком при родителях и 
тете. Но помню все отлично — как будто вчера было: ска-
зочная по красоте панорама Севастополя и бухты со всей 
Черноморской эскадрой — при подъезде к городу по же-
лезной дороге; на Малаховом кургане говорю с группой 
стариков — защитников Севастополя в 1854–55 гг.; цар-
ский смотр эскадры (помню все подробности); обход с 
отцом (в молодости артиллерист по профессии) всех со-
бравшихся к тому времени бастионов; Музей обороны  

                                                            
47 Письмо П. Н. Савицкого свт. Афанасию (Сахарову) от 

07.11.1955. / Письма разных лиц к святителю Афанасию (Сахарову). 
Указ. соч. С. 277. 



37 
 

и т. д. и т. д. В 1910-х годах я неоднократно бывал в Кры-
му и живал в нем. Моя покойная жена (скончалась 12 ок-
тября 1960 г.) — наша соседка по Черниговской 
губернии, но подружились мы с ней в Севастополе»48. Са-
вицкий писал также, что посещал Троице-Сергиеву Лавру 
«в 1911, 1912 и 1914 годах»49, то есть в возрасте 16, 17 и 
19 лет, причем это были посещения не только паломни-
ческие, но и научные. Юный Савицкий внимательно  
рассматривал все детали древних храмов и других поме-
щений, слушал свидетельства старожилов, отмечал для 
себя различные архитектурные и исторические факты и 
подробности.  

В юности Савицкому удалось побывать и на Русском 
Севере: «Соловки я посетил в бытность отца Главнона-
чальствующим в Архангельске и во всем Северном 
крае — вместе с ним. Отца великий монастырь встретил 
крестным ходом — это был чуть ли не последний крест-
ный ход такого рода в его истории. Яхта Главноначаль-
ствующего (т. е. отца П. Н. Савицкого — Николая 
Петровича Савицкого-старшего — К. Е.) бросила якорь 
довольно далеко от берега, на внешнем рейде. Мы с от-
цом отстояли обедню в Спасо-Преображенском соборе, а 
затем архимандрит показывал нам святыни и древности 
обители. Хотя монастырь был на “военном положении” 
(германские подлодки проникали и в Белое море), но все, 
в общем, было в порядке. Однако и тогда понимание зна-
чения исторических ценностей, находящихся в монасты-
ре, не всегда было на высоте… Я не только внимательно 
слушал архимандрита, но позже, в 1920-х — 1930-х гг., 
изучал и акты Соловецкого архива, изданные проф. А. Са-
вичем»50. Пытливый и восторженный ум юного Савицкого 

                                                            
48 Письмо П. Н. Савицкого А. Н. Зелинскому от 01.12.1963. / «Од-

нако сердце и мысль не умолкают»: переписка П. Н. и И. П. Савицких с 
А. Н. и Н. Е. Зелинскими. Указ. соч. С. 265. 

49 Письмо П. Н. Савицкого свт. Афанасию (Сахарову) от 
23.10.1956. / Письма разных лиц к святителю Афанасию (Сахарову). 
Указ. соч. С. 285. 

50 Письмо П. Н. Савицкого А. Н. Зелинскому. Сентябрь 1966 г. / 
«Однако сердце и мысль не умолкают»: переписка П. Н. и И. П. Савиц-
ких с А. Н. и Н. Е. Зелинскими. Указ. соч. С. 302. 



38 
 

навсегда остался преданным Святой Руси — зримой в 
своих храмах, в церковных звонах («<…> ростовские зво-
ны. И я их слыхивал — но 50 и более лет назад, даже 
страшно сказать!»51) — таинственному, легендарному, 
скрытому от глаз земных — граду Китежу.  

Но не только древнерусские мотивы и впечатления 
определяли жизненные установки Савицкого. Большое 
значение имело служебное положение его отца, который 
сделал карьеру, и, одновременно, служил Отечеству ве-
рой и правдой, как это было принято у провинциальных 
дворян. На Петра Савицкого возлагали в семье большие 
надежды. Младший брат Савицкого, Георгий52, в этом 
смысле не был объектом особых упований. Петр Никола-
евич был во всем более ярок, талантлив, обладал более 
сильным характером. Попав в Санкт-Петербург в студен-
ческие годы, он почувствовал себя вполне комфортно, 
хотя для того, чтобы вписать себя в новые условия, ему 

                                                            
51 Письмо П. Н. Савицкого А. Н. Зелинскому. Сентябрь 1966 г. / 

«Однако сердце и мысль не умолкают»: переписка П. Н. и И. П. Савиц-
ких с А. Н. и Н. Е. Зелинскими. Указ. соч. С. 304. 

52 Георгий Николаевич Савицкий (1898 — после 1972), брат 
П. Н. Савицкого. По специальности агроном. С 1927 г. жил в США,  
в г. Покипси (штат Нью-Йорк). В США работал на спичечной фабрике. 
Также о нем имеются следующие известия: «Он был офицером цар-
ской армии, был в армии Деникина, по болезни был эвакуирован из 
Новороссийска в Константинополь» (Мухачев Ю. В. Лубянка против 
евразийцев. // Евразийство. Исследования и публикации. М.: Парад, 
2014. С. 194). Сестра, Анна Николаевна Савицкая (1900–1984, в заму-
жестве Кренке) осталась в Советской России. Анна Николаевна была 
научным сотрудником Ботанического сада Академии наук СССР.  Пле-
мянник П. Н. Савицкого, сын Анны Николаевны, — Н. А. Кренке «полу-
чил известность и признание как ученый, ориентированный на 
расширение проблематики археологических исследований, на поста-
новку и решение нестандартных научных задач и разработку нова-
торских, “неканонических” методов и приемов полевых изысканий» 
(Макаров Н. А. К 60-летию Николая Александровича Кренке / De mare 
ad mare. Археология и история: сборник статей к 60-летию 
Н. А. Кренке. Москва-Смоленск: «Свиток», 2017. С. 7.). Таким образом в 
семье Савицких прослеживается в поколениях глубокий интерес к 
археологии, ботанике, геологии и истории (не забудем сына самого 
П. Н. Савицкого — Николая Петровича Савицкого, русско-чешского 
историка). 



необходимо было обдумать свое положение, очень уж не 
похож был Петербург на Чернигов, ни по климату, ни по 
архитектуре, однако он усмотрел в столице русско-
украинский синтез: «В Москве же московские цари (Алек-
сей, Федор и Петр) оказались сильнее самой Москвы в ее 
сословно-общественном укладе — и в преодолении узко-
московской сущности, преодолении, нашедшем себе 
окончательное выражение в петербургском строе вещей, 
создали слияние Москвы и Украины. <…> В Петербурге с 
первых моментов его существования великороссы и 
украинцы были уравнены. Недаром и теперь еще многие 
украинцы, чувствуя себя чужими и в Москве, и в совре-
менном польско-еврейском Киеве, чувствуют что-то не 
чужое себе и близкое в Петербурге — там, где сделалось 
возможным объединение Москвы и Украины»53. 

Стоит отметить, что у москвича Н. С. Трубецкого 
отношение как к Петру I, так и к «слиянию» Московского 
царства с Украиной было отрицательным. Он в самых 
резких выражениях выступал против романтизации это-
го «слияния», полагая, что его последствием стало уни-
чижение великороссов, которые потеряли почти на 
столетие возможность активной церковной и государ-
ственной деятельности (среди епископов XVIII в. практи-
чески не было великороссов — сплошь украинцы. Та же 
тенденция была в музыке, архитектуре и во многих дру-
гих отраслях). Удивительно, что на эту тему Трубецкой и 
Савицкий ни разу не столкнулись. Видимо, Савицкий 
предпочитал держать свои мысли при себе. Самую яркую 
статью на указанную тему Савицкий поместил не в 
евразийском, а в стороннем издании, и не уведомил Тру-
бецкого о том, что она появилась в печати54.    

53 Савицкий П. Н. Борьба за империю / Империя и нация в рус-
ской мысли начала XX века. М.: Издательская группа «Скимен», 2004. 
С. 302. 

54 Статья П. Н. Савицкого «Великороссия и Украина в русской 
культуре» появилась в журнале «Родное слово» (1926. № 8. С. 10–14). 



40 

4. Предварительные итоги и первая
«формула евразийства» 

Если обратиться к судьбе других евразийских лиде-
ров, то можно заметить характерную общую тенденцию. 
А. А. Ливен принял священство, и рано порвал с евразий-
ством, Г. В. Флоровский также сделал выбор в пользу 
церкви и принял священство. Трубецкой был ктитором 
православного прихода в Вене, у него на дому проходили 
церковные спевки (репетиции), Савицкий был глубоко 
религиозен, и десять лет в лагерях и ссылках провел в 
обществе новомучеников и исповедников Российских, 
позже прославленных в лике святых. Стоит отметить, что 
Савицкий подчеркивал свою религиозность, как, напри-
мер, свидетельствует Д. И. Мейснер, описывая беседы мо-
лодежи с «<…> лидером евразийцев, молодым тогда, 
исключительно одаренным человеком, не устававшим 
заявлять, что он верующий, и строго церковно-верующий 
человек»55. Таким образом, третий компонент евразий-
ства — истовая религиозность. Первые два — «окраин-
ный синдром» и аристократизм. Казалось бы, у москвича 
Трубецкого «окраинного синдрома» быть не должно. 
Однако стоит помнить, что евразийство Трубецкого ро-
дилось около 1910 г. на Кавказе, как он сам засвидетель-
ствовал это в книге «Европа и Человечество», а также в 
письмах к евразийцам и Р. Якобсону (См.: «Эта книга была 
задумана мною уже давно (в 1909–1910 г.)»)56.  

1910 г. (время рождения евразийства Трубецкого) и 
1913 г. (время рождения евразийства Савицкого, о чем 
речь ниже) — отнюдь не случайные даты. Именно в эти 
годы в России рождается предъевразийство, что, напри-
мер, отразилось в книге основоположника русской гео-
политики А. Е. Вандама «Наше положение», которую он 
начал писать в 1910, опубликовал в 1912 г. В этой книге 
Вандам, к примеру, формулирует евразийское положение 

55 Мейснер Д. И. Миражи и действительность. Записки эмигран-
та. М.: Издательство Агентства печати «Новости», 1966. С. 178.  

56 Письмо Н. С. Трубецкого Р. Я. Якобсону от 07.03.1921. Письма и 
заметки Н. С. Трубецкого. М.: Языки славянской культуры, 2004. С. 12.  



41 
 

о «наследии Чингисхана», говоря о Маньчжурии: «Родина 
Чингис-хана и наше историческое наследство»57. Вандам 
формулирует евразийское положение о том, что главный 
геополитический противник русских — англосаксы,  
а геополитические интересы России в целом лежат на 
Дальнем Востоке, где мы должны были осуществить вы-
ход к теплому незамерзающему Китайскому морю и кон-
тролировать все торговые и экономические пути. 
Геополитическая ориентация на Европу не просто геопо-
литическая, но цивилизационная, глобальная ошибка 
русских элит. Воюя в Европе, к примеру, под командова-
нием А. Суворова, русские только расчищали путь своим 
геополитическим противникам — англосаксам, ослабляя, 
таким образом, свои позиции.  

Эти мысли не были «открытием» исключительно 
Вандама (настоящее имя — Едрихин Алексей Ефимович, 
военный разведчик, 1867-1933), очень многие начинают 
чувствовать, говорить, писать о том же. Например, похо-
жие идеи мы находим в «Памятной записке по поводу за-
кона о флоте и судостроительной программы» (1912) 
А. А. Ливена (родственник основоположника евразийства, 
контр-адмирал), в «Записке Дурново» (1914) министра 
внутренних дел П. Н. Дурново, представленной на рас-
смотрение Николаю II58. В 1913 г. была «открыта» рус-
ская икона (представлена публике впервые на Выставке 
древнерусского искусства в Москве), что вызвало шквал  
религиозно-философских работ, таких, как книга  
Е. Н. Трубецкого «Умозрение в красках» (1915). Как отме-
чает С. М. Половинкин, «Первая мировая война скомпро-
метировала западноевропейскую культуру, поэтому 
многие мыслители обратили свой взор к Востоку»59. Од-
нако и до Первой мировой войны, пожалуй, с момента ре-
волюции 1905 г., начинается «евразийское» движение, 

                                                            
57 Вандам А. Е. Наше положение. М.: Концептуал, 2021. С. 36.  
58 См.: Советская цивилизация и евразийская идея: две истории 

длиною в век. Коллективная монография под ред. И. Ф. Кефели. СПб.: 
Петрополис, 2022. С. 49–58.  

59 Половинкин С. М. Евразийство и русская эмиграция / Трубец-
кой Н. С. История. Культура. Язык. М.: Прогресс, 1995. С. 735.  



сначала в искусстве, потом в музыке, в философии, в по-
литической мысли. Неудивительно, что время рождения 
«евразийства» Трубецкого также приходится на 1910 г., 
когда уже эпоха во всю «евразийствует».  Строки А. Блока 
«Да, скифы — мы! Да, азиаты — мы, С раскосыми и жад-
ными очами!» (1918), вдохновившие евразийцев, появи-
лись отнюдь не на пустом месте.   

На Кавказе Трубецкой занимался исследованием 
кавказских языков и фольклора. Наблюдая за разруше-
нием традиционного образа жизни, языка и быта наро-
дов Кавказа вследствие европеизации, он испытал 
некоторое потрясение, что заставило его задуматься о 
причинах этого явления. В то время русификация и была, 
по сути, европеизацией. Русификацией как таковой на 
окраинах Российской империи заниматься было запре-
щено, в частности, был запрет на православное миссио-
нерство в южных регионах. Киргизию царские власти 
предпочли обратить в ислам (в течение XVII–XVIII вв.), 
выслав тогда в полуязыческий регион исламских, а не 
православных миссионеров. Эта довольно странная по-
литика давала иногда противоположные ожидаемым ре-
зультаты. Трубецкой увидел не русификацию Кавказа, а 
скорее его европеизацию (=глобализацию) под видом 
модернизации.  Это было то зерно, из которого выросло 
евразийство Трубецкого.    

Невозможно игнорировать и такой важный компо-
нент евразийства как архитектурные и искусствоведче-
ские, зодческие увлечения Савицкого, его погруженность 
в историю Древней Руси. Этот компонент можно свести к 
истории Древней Руси, преимущественно Киевского пе-
риода, или просто обозначить как острый интерес к ис-
тории. Такова самая первая «формула евразийства», 
которая выявляется при ближайшем предварительном 
приближении к теме: аристократизм, «окраинный син-
дром», глубокая религиозность, погруженность в исто-
рию и архитектуру Древней Руси. Эта «формула» 
нуждается в уточнении, дополнении и детальном анали-
зе, чтобы наполнить этот «костяк» конкретным истори-
ко-философским, идейным содержанием. 



43 

5. Петербургский период
в жизни Савицкого

Возвращаясь к биографии Савицкого периода сту-
денчества, стоит отметить тот факт, что он окончил 
инженерно-технический вуз, в котором не было гумани-
тарных факультетов (были отделения экономическое, 
электромеханическое, кораблестроительное, металлур-
гическое, инженерно-техническое, механическое и тех-
ническое, потом при институте открылись первые в 
России авиационные Курсы воздухоплавания и Высшая 
автомобильная школа). Политехнический институт, в ко-
тором учился Савицкий, был довольно молодым учебным 
учреждением, основанным в 1899 г. (сейчас входит в де-
сятку крупнейших вузов страны). В числе его основате-
лей (наряду с С. Ю. Витте и В. И. Ковалевским) был 
Д. И. Менделеев. Направленность института с самого 
начала была инженерная и дипломатическая, новый ин-
ститут должен был ковать кадры для стремительно мо-
дернизирующейся страны. Недаром Савицкий мыслил 
себя принадлежащим новому направлению, видел Рос-
сию страной индустриальной, научно-технической, в то 
время как старшее поколение экономистов, таких как, 
например, М. И. Туган-Барановский, отстаивали идею 
России как сельскохозяйственной страны, в которой 
научно-техническая революция и промышленная модер-
низация сомнительны. Это наложило свой отпечаток на 
мышление и научный стиль Савицкого — внимание к да-
там, фактам, вычислениям закономерностей, составление 
схем, таблиц, графиков и т. д. Иногда это делало его ста-
тьи несколько тяжеловесными, но его тексты «спасала» 
горячность, убежденность, гуманитарная начитанность 
автора, поэтическая и религиозная одаренность.  

Ранняя статья Савицкого «К вопросу о развитии 
производительных сил» посвящена полемике с Туган-
Барановским, в ней он с убежденностью писал: «Искания 
простора для промышленного развития России продол-
жаются и должны продолжаться. Только в результате 
этих исканий выяснятся действительные природные 



44 
 

возможности русского промышленного развития; ста-
вить над ними уже теперь определенный отрицательный 
приговор и опасно, и неправильно»60. Савицкий видел 
Россию как стремительно модернизирующуюся страну, 
за которой будущее — технологии, промышленность, ди-
пломатический вес.  

Петербургский период в жизни Савицкого был 
чрезвычайно важен. В это время он прошел настоящую 
школу европейской мысли и академической дисциплины. 
В сплаве с «древнерусскими» и «малороссийскими» эле-
ментами это, парадоксальным образом, и дало в сумме 
евразийство — которое не есть «азиатчина» и не «ориги-
нальничанье» на почве татаро-монгольской темы, как о 
том настойчиво писали его оппоненты в эмиграции. Соб-
ственно, критики евразийства склонны были выделять 
только два компонента, но их аргументы часто били ми-
мо цели: они сводили евразийство к глубокому потрясе-
нию от революции 1917 г. и спекуляциям вокруг темы 
Востока, конкретнее — татаро-монгольской темы. Без-
условно, указанные два компонента в евразийстве при-
сутствовали, но не в качестве основных составляющих,  
а скорее элементов эмоционально-акцидентальных и 
украшающих общую картину; эти элементы были впле-
тены в сложную канву евразийских «несущих элемен-
тов». Что касается революции 1917 г. и последующей 
смуты, то она была не столько причиной, сколько объек-
тивным обстоятельством: с разрушением всех устоев гос-
ударства и общества, с превращением России в 
«Совдепию», как говорили в начале 1920-х гг., возникла 
необходимость заново осмыслить пройденный путь и 
перспективы на будущее. Для евразийцев было ясно, что 
назад дороги нет — это открыла им революция 1917 г., 
показавшая глубочайшие, внешне-косметически невос-
становимые катастрофические разрывы, пропасти в рус-
ском бытии. Философская и мировоззренческая основа 
евразийства была не двусоставной, как думали критики-

                                                            
60 Савицкий П. Н. К вопросу о развитии производительных сил / 

Савицкий П. Н. Избранное. М.: РОССПЭН, 2010. С. 48. 



45 
 

эмигранты, но многокомпонентной и оригинально-
разнообразной. Евразийство в чистом виде есть сплав 
элементов древнерусских, элементов древней психологии 
и истории в сочетании с новейшим и даже рафинирован-
ным, последним словом европейской науки начала и сере-
дины XX в. — номогенетической теории эволюции, 
квантовой физики, структурализма и т. д.  

Именно поэтому евразийскую мысль так слабо по-
нимают и мало знают по существу. Для того, чтобы 
аутентично воспринимать евразийство, надо знать древ-
нерусскую, и шире — евразийскую (в смысле А. фон Гум-
больта) историю, археологию, архитектуру и, одно-
временно, хорошо ориентироваться в истории науки  
Нового и Новейшего времени. Неплохо знать и реалии 
советского времени, историю эмиграции, двух револю-
ций (февральской и октябрьской) 1917 г., и последующей 
Гражданской войны. Татаро-монгольская тема, как и те-
ма кочевников в классическом евразийстве — скорее бла-
гоукрашение, чем существо вопроса. В евразийстве конца 
1920-х гг., в евразийстве 1930-х и более позднего време-
ни значение этих элементов, тем не менее, возрастает.  

Эти противоположные тенденции (древнерусские и 
новейшие научные) и стали основой евразийства, кото-
рое есть сочетание «старого» и «нового», если в качестве 
метафоры воспользоваться названием известной работы 
А. С. Хомякова61 — программного славянофильского тек-
ста. Невозможно не вспомнить и одноименную книгу 
С. С. Хоружего62. Названия не случайны, они вскрывают 
глубинную основу русского ментального кода, который 
всегда был сочетанием «старого» и «нового», причем вре-
мя от времени хотел быть или только и исключительно 

                                                            
61 Хомяков А. С. О старом и Новом. Полное собрание сочинений 

Алексея Степановича Хомякова. Статьи и заметки разнородного со-
держания. Т. 1. М.: Типография Лебедева, 1878. С. 359–377.  

62 Хоружий С. С. О старом и новом. СПб.: Издательство «Але-
тейя», 2000. Эта книга является едва ли не самой основоположной в 
наследии Хоружего. Стоит отметить, что С. С. Хоружий — один из пер-
вых исследователей евразийства, который сосредоточил свое внима-
ние, в основном, на фигуре Л. П. Карсавина. 



46 
 

«старым» (старообрядчество), или сугубо «новым» (ком-
мунизм). Евразийство в этом отношении стремилось к 
балансу, гармонии «старых» и «новых» начал. Евразий-
ство есть поиск инновационного с опорой на традицион-
ное. Традиционализм входит в русский культурный и 
ментальный код, опора на традицию обязательная для 
русского человека, который, одновременно склонен и к 
крайнему анархизму, склонен начинать свою историю 
заново — от Петра I, от Октябрьской революции 1917 г., 
от падения СССР… С этой точки зрения евразийство — 
очень русский конструкт, отвечающий глубинным поис-
кам русского человека.  

В период студенчества Савицкий осваивает огром-
ный пласт западноевропейской литературы, по преиму-
ществу экономической, глубоко изучает марксизм и те 
течения, которые ему предшествовали. Из важнейших 
западноевропейских авторов этого периода, оказавших 
некоторое влияние на Савицкого, следует назвать эконо-
миста, дипломата Фридриха Листа (1719–1846), эконо-
миста Жан-Батиста Сей (1767–1832), философа, 
экономиста Адама Смита (1723–1790), политолога, одно-
го из лидеров национал-консервативной немецкой мыс-
ли Пауля Рорбаха (1869–1956), геополитика Пауля 
Арндта, автора книги «Положение Германии в мировой 
политике», политика, банкира, государственного деятеля 
Дернбурга Бернхарда (1865–1937), автора книги «Глав-
ные цели немецкой колонизации». Особенно важен был 
для него Ф. Лист, который повлиял на становление ран-
ней Теории империи Савицкого, из которой позже вы-
росла евразийская концепция России как Континента-
океана (предшественница теории месторазвития). Са-
вицкий изучал по преимуществу немецких авторов, чи-
тал их в оригинале.  

Свою Теорию империи он изложил в статье 1916 г. 
«Борьба за империю», которая является ярким образцом 
его ранней геополитической мысли. Любопытно, что в 
евразийский период он не возвращался к этой довольно 
фундаментальной работе, вероятно потому, что отказал-
ся от немецких, западноевропейских взглядов вообще на 



47 
 

сущность России как особого типа колониальную импе-
рию, которая, в отличие от хищных империй западного 
типа, не поглощает чуждые народы и страны, но включа-
ет их в себя, как равные. Россия начинается со слияния 
двух ядер, как бы материнских матриц — Московской Ру-
си и Украины, вырастая в особого типа империю: «Основ-
ное империализующее ядро русской империи, великое 
русское национальное единство создалось слиянием 
Москвы и Украины. <…> Московия была способна стать 
творцом “империи”, только восприняв от Украины этот 
дух живой культуры»63. В евразийский период он отка-
жется от этого взгляда, осознав Россию как Евразию, не 
империю, но «особый мир», который живет по своим за-
конам (например, экономическим, не совпадающим с ев-
ропейскими, как будет показано ниже) и ритмам 
(временные «лаги» России-Евразии также отличны от 
европейских). В этой ранней статье есть намеки на буду-
щее евразийство: «Россия обращена на Восток. И многое 
говорит за то, что она может создать здесь органическую 
империалистическую цельность, сходную с иными чер-
тами и заданиями с эллинистическими монархиями Во-
стока и Римской империи»64; «Возможно, например, что 
лишь татарское владычество могло привести северную 
Русь к национальному объединению — и тем создать 
фундамент Российской империи»65 и т. д. Но эти евразий-
ские ноты едва прорываются сквозь довольно плотный 
«туман» идей «романо-германских» авторов и основного 
подхода, при котором Россия рассматривается не как не-
что совершенно иное и инаковое по отношению к Европе, 
но как один из видов империалисти-ческого государства, 
наряду с Англией и Германией.      

Во время учебы в Петербурге Савицкий не оставлял 
занятий археологией. Еще будучи учеником чернигов-
ской классической гимназии, вместе с историком 
В. Л. Модзалевским он объехал Левобережную Украину. 
                                                            

63 Савицкий П. Н. Борьба за империю // Нация и империя в рус-
ской мысли в начале XX века. М.: Скимен, 2004. С. 301.  

64 Там же. С. 303.  
65 Там же. С. 268.  



48 
 

Модзалевский провел детство в Санкт-Петербурге, но с 
1903 г. был членом Черниговской архивной комиссии, и с 
1911 г. переехал в Чернигов, где с головой погрузился в 
тему украинских генеалогий и украинской архитектуры. 
Вместе они занимались научно-полевыми исследования-
ми. В 1912–1913 гг. Савицкий объехал старинные усадь-
бы Черниговской губернии, снимая материал на 
фотоаппарат. После принял участие во Второй выставке 
украинского искусства, предоставив снимки, которые 
были распределены по трем рубрикам: деревянное зод-
чество, каменное зодчество и каменицы Чернигова. Все 
материалы были снабжены подробным научным ком-
ментарием, включая обмеры и планы строений. Весь этот 
материал он, совместно с Модзалевским, переработал в 
книгу «Очерки искусства старой Украины. Чернигов», о 
чем Савицкий не раз писал в письмах. 

Эта книга не вышла в свет по обстоятельствам ре-
волюционного времени, но волновала его на протяжении 
всей жизни: «Журнал “Живая старина” принял в 1917 г. к 
напечатанию, в виде особой книги работу В. Л. Модзалев-
ского и мою “Очерки искусства старой Украины. I. Черни-
гов” (весь текст был написан мною). Книга была набрана 
и, кажется, напечатана, но погибла в типографии (вместе 
с рукописью) в 1919 г. <…>. В погибшую книгу покойный 
В. Л. Модзалевский, мой незабвенный друг, вложил 
большую долю своей мысли, помощи и внимания»66; «Ра-
ботая над этой книгой, мы с В[адимом] Л[ьвови]чем под-
няли весь доступный исторический материал по 
Чернигову; говорили мы по историческим вопросам и со 
многими духовными лицами тогдашнего Чернигова»67. 
Книга, готовая к печати, погибла в пожарах, возникших 
«во время “Юденичского” наступления на Петроград»68. 
Вероятно, в Петрограде же частично или полностью по-
гибла и собранная Савицким первая библиотека, по 
                                                            

66 ГА РФ. Ф. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 418. Л. 111. 
67 Письмо П. Н. Савицкого свт. Афанасию (Сахарову) от 

20.04.1958. / Письма разных лиц к святителю Афанасию (Сахарову). 
Указ. соч. С. 309.   

68 Востоков П. [П. Н. Савицкий]. Стихи. Париж, 1960. С. 172.  



крайней мере, позже он писал: «Мои норвежские словари 
(довольно многочисленные) погибли в Петрограде еще в 
1918 году»69. Позже, Савицкий отмечал, что рукопись 
книги должна была сохраниться в архивах Киева, где 
Модзалевский трудился в последние годы жизни, заведо-
вал архивно-библиотечным отделением Министерства 
просвещения как при Скоропадском, так и позже, при 
большевиках. По мнению Савицкого, один экземпляр 
этой книги уцелел: «сохранился один экземпляр, в бума-
гах В. Л. Модзалевского, в Академии наук в Киеве»70. 

69 Письмо П. Н. Савицкого О. Броку от 02.12.1956. // Каре-
лин В. А., Репневский А. В. Из переписки профессора Олафа Брока и Пет-
ра Савицкого (1916–1958). Указ. соч. С. 292. 

70 Письмо П. Н. Савицкого свт. Афанасию (Сахарову) от 
20.04.1958. / Письма разных лиц к святителю Афанасию (Сахарову). 
Указ. соч. С. 309. 



50 

6. Первые печатные работы
П. Н. Савицкого. Альянс с П. Б. Струве 

Впечатления юности и детства сформировали в Са-
вицком романтика, почитателя древности, старинных 
преданий, архитектурных форм давно ушедших, героиче-
ских эпох. И он очень тонко и точно чувствовал эти ста-
ринные эпохи, пронизанные пламенем религиозной 
веры. Первые печатные труды Савицкого были посвяще-
ны архитектурным изысканиям. Публиковаться Савиц-
кий начал в местной черниговской газете «Черниговская 
земская неделя», где вышли его статьи «Замечания к 
программе классической гимназии» (№ 25, 1912), «Ка-
менное строительство на Украине от времен Богдана 
Хмельницкого до времен Разумовского» (№ 9, 1913), 
«Первая выставка украинского зодчества в Харькове» 
(№ 5, 1913), «Церковно-археологический музей в Харько-
ве (по поводу недавнего его открытия» (№ 23, 1913). 
В том же духе он продолжает печататься и в 1914 г.: 
«2-я выставка украинского художественно-архитектур-
ного отдела Харьковского литературно-художественного 
кружка» (Там же. № 23, 1914), «Украинская иконопись и 
культура в Черниговском Епархиальном Древлехрани-
лище» (№ 1, 1914) и т. д.   

Удивительно то, что уже в 1915 г. он публикуется в 
струвинской «Русской мысли» (к этому времени он был 
уже студентом 2-го курса) с совершенно другими статья-
ми, на тему геополитики и экономики. Как могла столь 
стремительно произойти перемена интересов, а главное, 
как он мог за год-полтора освоить целый пласт экономи-
ческих и статистических работ (на немецком, по преиму-
ществу, языке), проанализировать главные тенденции, 
построить собственную теорию различных типов импе-
рий (именно этому посвящены его ранние статьи 1915–
1917 гг.)71? Это объясняется его выше указанной особен-

71 См.: Савицкий П. Н. Борьба за империю. Империализм в поли-
тике и экономике // Русская мысль. 1915. Т. 35. № 1; Он же. Проблема 
промышленности в хозяйстве имперской России // Русская мысль. 
1916. Т. 37.  



51 
 

ностью — способностью в поразительно максимальные 
сроки освоить колоссальное количество знаний. Позже 
Г. В. Вернадский писал об этом даре Савицкого: «Петр 
Николаевич <…> человек необыкновенных дарований и 
разнообразных интересов — историк, географ, эконо-
мист, искусствовед, педагог. При его пламенной энергии 
он способен был к большим напряжениям воли. Память у 
него была феноменальная. Раз прочтя книгу (а читал он 
быстро), он мог цитировать, не заглядывая в нее вновь, 
целыми страницами»72.     

На студента Савицкого в Санкт-Петербургском по-
литехническом институте обратил внимание Петр Берн-
гардович Струве (1870–1944), прославленный экономист, 
общественный деятель, по убеждениям — западник, сто-
ронник социальной революции в России. Струве был, 
можно сказать, «иконой» общественного деятеля канун-
ной России, первым профессиональным политическим 
деятелем, первым общественником, совестью и рупором 
русского интеллигентского сообщества. После револю-
ции 1917 г. он проклянет свои революционные убежде-
ния, и даже, по словам своего друга, философа 
С. Л. Франка, будет находиться в состоянии душевного 
потрясения, из-за которого потеряет присущую ему тер-
пимость к чужому мнению: «Я постепенно начинал со-
знавать, что собственно случилось с П. Б.: глубоко,  
в самых недрах своей души раненый неудачей Белого 
движения и крушением родины, он находился в состоя-
нии близком к потере духовного равновесия или во вся-
ком случае его обычной духовной широты»73. Но тогда, 
до революции 1917 г., казалось, что все идет «хорошо»: 
Россия выходит на простор общемировой, политически 
зрелой жизни, шагает в ногу с передовыми европейскими 
державами.   

Струве приближает к себе Савицкого, делает его 
своим секретарем и поверенным в делах. Сам Савицкий 
                                                            

72 Вернадский Г. В. П. Н. Савицкий // Новый Журнал. Кн. 92. Нью-
Йорк, 1968. С. 273. 

73 Франк С. Л. Биография П. Б. Струве. Нью-Йорк: Издательство 
имени Чехова, 1956. С. 139.  



52 
 

испытывает чувства глубокой привязанности к нему, 
называет себя «учеником и другом»74 Струве. Так, позже, 
во время эвакуации из Крыма, в ущерб своим интересам, 
Савицкий самоотверженно сохранял его вещи и книги, 
делился со Струве самыми сокровенными мыслями и 
планами. П. Б. Струве привил ему интерес к политике, ди-
пломатии, экономической мысли, вывел его на простор 
международной жизни. Достаточно вспомнить тот факт, 
что еще будучи студентом предпоследнего курса, он со-
стоял при Российской миссии в Христиании в качестве 
коммерческого секретаря посланника России в Норвегии, 
и подготовил заключение двух торгово-политических 
соглашений между Россией и Норвегией, Назначение в 
Норвегию он получил по рекомендации Струве. 

В июле 1916 — марте 1917 г. он работал в норвеж-
ской Христиании (Осло) под руководством дипломата 
К. Н. Гулькевича. Из этого периода жизни Савицкого из-
вестно, что он лично посетил норвежского филолога, 
профессора Олафа Брока, с которым вступил в переписку, 
еще будучи студентом второго курса (из этого, кстати, 
следует, что страсть к письмам, через которые он завязы-
вал дружеские отношения, была у него с юности): «Са-
вицкий по прибытии к месту дипломатической службы 
взялся осваивать норвежский язык. Перед ним стояла за-
дача изучить местные печатные издания и статистиче-
ские материалы по экономике и внешней торговли 
Норвегии. Семья Броков оказала молодому русскому ра-
душный прием, а сам профессор любезно помог найти 
молодому человеку наставника по языку из среды со-
трудников университетской библиотеки»75.   

Пребывание в Норвегии сопровождалось научными 
занятиями в университетской библиотеке, где Савицкий 

                                                            
74 См.: Письмо П. Н. Савицкого к П. Б. Струве от. 10/23.11.1920. 

ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 324. Л. 5. В настоящее время письма готовятся 
мною к изданию.     

75 Карелин В. А., Репневский А. В. Из переписки профессора Олафа 
Брока и Петра Савицкого (1916–1958) // Альманах североевропейских 
и балтийских исследований / Nordic and Baltic Studies Review. 2018. 
Issue 3. С. 276.  



53 
 

разрабатывал тему русских мореплавателей в регионе 
Северного ледовитого океана. Савицкий встречался с 
норвежскими учеными, знакомился с местной жизнью: 
«Мой заезд в Гортен оказался очень удачен: я попал туда 
в момент народного праздника с танцами в рощице на 
берегу фиорда; быстро приобрел знакомства. Узнав, что 
я — русский, мужчины говорили мне, что они наши 
“venner” (друзья — К. Е.), а девушки учили меня норвеж-
скому языку, и я принял даже участие в танцах!..»76. Вер-
нувшись в Петроград, Савицкий получил приглашение от 
Гулькевича продолжить дипломатическую работу: 
«Гулькевич был высокого мнения о научных способно-
стях своего молодого атташе и настойчиво звал его к себе 
в Стокгольм, куда был переведен в мае из Норвегии»77. 

После успешного окончания институтского курса, 4 
октября 1917 г. Савицкий защитил кандидатскую диссер-
тацию «Торговая политика Норвегии во время войны». 
Это стало возможно благодаря тому, что Савицкий имел 
12 оценок «весьма удовлетворительно», и написанную, 
согласно всем требованиям, диссертацию. В 1917 г. Са-
вицкий закончил обучение с ученой степенью78. Согласно 
университетскому уставу, действовавшему в момент 
окончания высшего учебного заведения Савицким, окон-
чившие таковое лица получали звание «действительного 
студента», а также личное дворянство. Далее существо-
вала трехступенчатая система научных званий: кандидат, 
магистр и доктор. Соответственно, работа Савицкого бы-
ла кандидатской работой, и он был оставлен при инсти-
туте для написания и защиты магистерской диссертации.  

Позже, защитив еще одну диссертацию в эмигра-
ции, Савицкий имел уже две ученые степени: первую  

                                                            
76 Письмо П. Н. Савицкого О. Броку от 09.08.1916. // Каре-

лин В. А., Репневский А. В. Из переписки профессора Олафа Брока и Пет-
ра Савицкого (1916–1958). Указ. соч. С. 281.  

77 Карелин В. А., Репневский А. В. Из переписки профессора Олафа 
Брока и Петра Савицкого (1916–1958). Указ. соч. С. 277.  

78 Благодарю за указание на этот факт исследователя 
И. Ф. Кефели, который работал в архиве Политехнического института 
и ознакомился с личным делом студента П. Н. Савицкого.  



российскую, за работу «Торговая политика Норвегии во 
время войны», которая была одна из последних диссер-
таций, защищенных в Российской империи до оконча-
тельного падения государственности, и вторую, 
полученную им в Праге. Савицкий был оставлен при эко-
номическом отделении Петербургского (в тот момент 
получил название Петроградского) политехнического 
института с общепринятой тогда формулировкой «для 
подготовления к профессорскому званию», что примерно 
соответствует современной аспирантуре.  



55 

7. Октябрьская революция 1917 г.
и ее влияние на становление евразийства 

Буквально в эти же дни, когда он получил научное 
звание, произошел переворот, которой позже был осмыс-
лен как Великая октябрьская революция, изменившая 
судьбы России и всего мира. Если бы не революция, то 
Савицкого ждала бы карьера петербургского профессора, 
и, вполне возможно — выдающегося политического дея-
теля, способного занять, к примеру, пост министра ино-
странных дел. Возможно, евразийство возникло бы, но 
имела бы иные черты, было бы, скорее всего, более ака-
демичным и научным. 

Евразийцы понимали Октябрьскую революцию как 
ключевое событие времени, и поначалу ставили ее во 
главу угла: «Проблема русской революции есть тот ос-
новной стержень, около которого движется их мысль и 
воля, как мысль, и воля людей русского мира и носителей 
русского призвания во вселенной»79, писал Савицкий о 
евразийцах в 1932 г. Изначально это (рефлексия над ре-
волюцией 1917 г.) был важнейший элемент раннего клас-
сического евразийства. Так, например, в статье «Дела и 
призраки (ответ Г. Ландау)», напечатанной в газете 
«Руль» № 370 от 3 февраля 1922 г., Савицкий высказыва-
ет ту же мысль: «Не <…> отвергнуть несомненный, инту-
итивный и эмпирически непреложный факт, что 
нынешняя эпоха проходит под знаком Русской Револю-
ции»80. Необходимо прокомментировать эти заявления, 
чтобы понять их появление и генезис.  

В революционный период 1917–1919 гг., во время 
полного смятения и неустройства, Савицкий писал в 
письме к Гулькевичу от 22.01/04.02.1922 г.: «От Г. М. Лун-
ца я узнал, что телеграмма, посланная мною из Петрогра-
да 26 октября (ст<арого> ст<иля>) 1917 г., где я сообщал 
и вкратце объяснял причины моего выезда на юг, 

79 Савицкий П. Н. Евразийство как исторический замысел // 
Континент Евразия. М.: Аграф, 1997. С. 98.  

80 Савицкий П. Н. Дела и призраки (ответ Г. Ландау) // Записки 
русской академической группы в США. Т. XXXVII. Нью-Йорк, 2011–
2012. С. 342.  



56 
 

в Стокгольме получена не была. Вечером 25 октября я 
почувствовал, что той России, которая была, уже нет. И я 
думаю, Вы поймете, и, быть может, одобрите меня, что я 
не мог уехать из России, не прикоснувшись и не узнав то-
го, будет ли Россия и какова она будет. С тех пор я видел 
режим Центральной Рады, три месяца — силою слова и 
оружия, со своими друзьями-офицерами отстаивал чер-
ниговский хутор от большевистских банд, был освобож-
ден немцами от осады, семь месяцев видел немецкий 
режим, сражался в рядах Русского Корпуса (как нижний 
чин), отстаивавшего Киев от Петлюры, пережил падение 
Киева и вместе с отцом не то уехал, не то бежал из него; 
видел и касался французов в Одессе и дождался “славно-
го” конца occupation francaise; с марта 1919 по август был 
в Екатеринодаре и с августа по ноябрь барахтался в ому-
тах российской “белой Совдепии”, российского юга, кото-
рый был в то время освобожден от большевиков. В эти же 
месяцы несколько недель провел на фронте, жил в де-
ревне, Полтавской и Харьковской, жил в Полтаве и Харь-
кове, потом в Ростове… Потерял двух ближайших 
друзей — кузенов; один из которых там защищал Киев от 
Петлюры, а другой — беря Полтаву от большевиков… До-
рогой Начальник, я привел этот “каталог дней” не пото-
му, что я думал, что он имеет самостоятельный интерес, 
но потому, что мне хотелось бы сказать Вам <…>: прика-
саясь к России, как только мог, я не знал, какова будет 
Россия; но я убедился для самого себя, что она будет…»81. 
Это, пожалуй, важнейший итог тех лет. Когда все или по-
чти все отчаялись и «списали» Россию «со счетов», Са-
вицкий понял, вернее, мистически почувствовал, что 
Россия будет, то есть переживет смуту и воскреснет в но-
вом облике, еще более славном. То, что случилось — есть 
плата за грех, происходящее в революционной России 
есть процесс духовный, а не просто социальный или  
политический. С этой точки зрения Савицкий и рассматри-
вал революцию, не пытаясь найти «правых» и «виноватых»: 
«все согрешили и лишены славы Божией» (Рим. 3, 23–24). 

В ранних статьях 1921–1922 гг. Савицкий сравнивал 
революцию 1917 г. и Великую французскую революцию: 
                                                            

81 ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 323. Л. 1–2.  



57 
 

«Есть <…> аналогичность в положении относительно ми-
ра Франции времен Великой революции и России теку-
щих годов» (статья 1921 г.)82, «Интересно знать, как 
далеко идут возражения г. Ландау. Отрицает ли он, 
например, что Великая Французская Революция и Рево-
люция 1848 года имели многие из тех — неисправимых и 
тягчайших! — грехов, которые ныне он вменяет Револю-
ции Русской; <…> или он думает, что эти грехи и преступ-
ления, <…> лишали французские революции 1789 и 
1848 гг. — каждую в отдельности, — их качества влия-
тельнейшего фактора тогдашних исторических эпох и 
притом фактора, который, в своем существовании уста-
навливал преобладание французского влияния в окру-
жающей Францию среде?»83 (статья 1922 г.).  

Потом концепт революции 1917 г. как главного 
фактора изменения исторической оси в XX в. претерпит у 
Савицкого изменение. Евразийство «принимает» рево-
люцию сначала как факт абстрактный, как стихию, неиз-
бежность, имеющую, однако, глубокие исторические 
корни, которые необходимо тщательно исследовать. 
Изучая корни, истоки, причины революции 1917 г. 
евразийцы во многом выстраивали и свою теорию куль-
туры, и историософию, а также идеологию, в которой 
важнейшей проблемой становится вопрос о том, как не 
допустить повторения катастрофического сценария раз-
рушения Российской империи, сохранив результаты и 
достижения октября 1917 г. Критики евразийства указы-
вали на то, что евразийцы якобы «оправдывают» рево-
люцию, романтизируют ее (статьи П. П. Сувчинского 
давали повод для этих суждений), однако акцент у Са-
вицкого был на другом. Его подход заключался в том, 
чтобы не отрицать мирового исторического значения ре-
волюции 1917 г., которая изменила облик России навсе-
гда. Возврата к прошлому нет, но причины этого лежат в 
                                                            

82 Савицкий П. Н. Поворот к Востоку // Евразийство: Исход к Во-
стоку. Книга 1; На путях. Книга 2; Евразийский временник. Книга 3: 
сборник. СПб.: Лимбус Пресс, 2022. С. 43. 

83 Савицкий П. Н. Дела и призраки (ответ Г. Ландау) // Записки 
русской академической группы в США. Указ. соч. С. 343–344. 



предшествующем, имперском, дореволюционном перио-
де, который как раз не стоит романтизировать, посколь-
ку основной «грех» этого периода — западопоклонство, 
которое и привело Россию к краю пропасти.  

Итак, по Савицкому, революция 1917 г. есть процесс 
духовный, она есть горнило, проходя через которое Рос-
сия воспламеняется, страдает, истекает кровью, умирает, 
чтобы воскреснуть. Русская революция имеет всемирно-
историческое значение. Великая французская революция 
изменила судьбы Европы и всего мира, такая же роль 
суждена и русской революции. Савицкий воздерживается 
от суждений о грехах и мерзостях русской революции, 
понимая всю бесплодность размышлений на эту тему: 
даже тысячу раз осудив большевиков и других участни-
ков смуты, невозможно получить ответ ни на один во-
прос о том, что делать дальше.       



59 

8. Промежуточные выводы, основанные
на предыдущем изложении

Здесь мы сталкиваемся с важнейшим признаком,
вернее — конструктивным элементом евразийства — 
пореволюционностью. Действительно, важнейшей 
евразийской составляющей является пореволюцион-
ность, то есть принятие России в облике СССР после кру-
шения Российской империи. Это принятие постепенно 
выродилось в советофильство у П. П. Сувчинского, да и, 
как выяснили исследователи позже — у самого Савицко-
го84. Во всяком случае, евразийцы, говоря о своей док-
трине как о пореволюционной, противопоставляли себя 
«реакционерам» и «ретроградам», то есть тем деятелям 
русской эмиграции, которые, подобно П. Б. Струве, «не 
приняли» революцию 1917 г., посчитав ее злом как тако-
вым, с которым надо бороться всеми возможными спосо-
бами, вплоть до коллаборационизма.  

Впрочем, определение евразийства как течения по-
революционного есть дефиниция пока еще не вполне 
точная, она описывает только один аспект евразийской 
мысли. Это определение не касается такого важного фак-
тора, как рассмотрение евразийцами революции в каче-
стве отправной точки, рычага, который сдвинул Россию с 
оси европоцентризма. С этой точки зрения раннее 
евразийство можно назвать революциецентричным 
движением, то есть такой системой взглядов, которая по-
явилась, во многом, или, точнее будет сказать, обрела 
свои характерные черты (мы убеждены, что евразийство 
возникло бы и без революции) как реакция на октябрь 
1917 г., как попытка осмысления его истоков и причин, 
как поверхностных, событийно-исторических, так и со-
циологических (Л. П. Карсавин писал об этом в работе 
«Феноменология революции»), и даже метафизических. 
Речь не об эмоциональной реакции на октябрь (скорее 

84 См.: Письмо П. Н. Савицкого И. В. Сталину / Евразия и челове-
чество. Антология произведений евразийцев 1920–1930-х годов. Сост., 
предисл. и коммент. Р. Р. Вахитова. Калининград: Изд-во Балтийского 
федерального ун-та им. И. Канта, 2024. С. 558–565.  



60 
 

эмоционально реагировали критики евразийства), но о 
рациональном и даже прагматическом подходе, когда яв-
ление требуется изучить и осмыслить, а не просто, зала-
мывая руки, проклинать большевиков.   

В последнем случае октябрьская революция 1917 г. 
понималась как религиозный процесс, приведший Рос-
сию, а за ней и весь мир к «эпохе веры» (концепция 
П. П. Сувчинского). Революционный пафос в России имеет 
черты исступления, религиозного фанатизма, что «<…> 
направляет к Москве как поистине “третьему Риму”, ожи-
дающие и верующие взоры. <…> русский коммунизм 
имеет несомненную силу религии. Это религия зла; но 
для сознания религиозного даже религия зла лучше, чем 
никакая религия. Религия зла может обратиться в рели-
гию добра; а никакая ни во что не обратится»85.  
В данном случае Савицкий рассуждает в терминах право-
славной традиции, для которой теплохладность, равно-
душие к религии считается более страшным состоянием, 
чем сознательное богоборчество, как это сказано и в Апо-
калипсисе: «Знаю твои дела; ты ни холоден, ни горяч;  
о, если бы ты был холоден или горяч! Но как ты тепл,  
а не горяч и не холоден, то извергну тебя из уст Моих» 
(Откр. 3. 15–16). 

Это последнее обстоятельство — рассмотрение ис-
торических событий сквозь призму религиозного миро-
воззрения, приводила многих, далеких от религии 
критиков в эмиграции, так же, как и современных, к не-
верному пониманию утверждений евразийцев. Здесь 
важно понять евразийскую оптику, которая строится 
несомненно на религиозно-библейской картине мира.  
При ослаблении религиозного напряжения, при искаже-
нии этой оптики позже стал возможен кламарский рас-
кол: парижские евразийцы стали к религии равнодушны, 
а Савицкий и его Пражская евразийская группа сохрани-
ли религиозное горение. Поэтому мы смело можем снова 
отметить существенный, конструктивный признак дви-

                                                            
85 Савицкий П. Н. К обоснованию евразийства // Записки рус-

ской академической группы в США. Указ. соч. С. 320–321. 



61 
 

жения — религиозное, православно-библейское мировоз-
зрение как основу евразийства. Пока эта основа была 
крепка, она сплачивала столь разных людей, как Флоров-
ский, Савицкий, Трубецкой, но после того как Флоров-
ский захотел усилить этот компонент (за счет 
поглощения или нивелирования всех остальных состав-
ляющих), произошло его расхождение с евразийцами. Та-
ким образом, религиозный компонент в евразийстве 
крайне важен, но он все же не был центральным, его 
важность основана на ценностной, а не на какой-либо 
иной составляющей. Как компонент, задающий ценност-
ные ориентиры, религиозная составляющая играла роль 
общего пространства, понятного и принимаемого всеми 
без возражений и оговорок. Религиозный компонент 
уравновешивал все остальные компоненты — при его до-
минировании (позиция Флоровского) остальные компо-
ненты сворачивались и начинали блекнуть и исчезать, а 
само евразийство превращалось просто в религиозно-
философское или «культуроцентричное» мировоззре-
ние86.   

И, наоборот, при нивелировании религиозного 
компонента остальные составляющие рассыпались на 
отдельные элементы, превращаясь, например, в эрзац 
марксизма или второсортное, подражательное федориан-
ство, а скорее всего — псевдофедорианство (речь об 
увлечении Н. Ф. Федоровым и марксизмом в группе 
Сувчинского после 1926 г.). Стоит отметить, что даже 
«мода» на Федорова была Парижской группой Сувчин-
ского скорее заимствована со стороны, в частности, от 
харбинских почитателей Федорова87, а также не без  
                                                            

86 Это определение дал раннему евразийству А. В. Соболев. См: 
О евразийстве как культуроцентричном мировоззрении / Соболев А. В. 
О русской философии. СПб.: Издательский дом «Мiр», 2008.   

87 О том, как развивалось федорианство в группе Сувчинского 
см. издание: Н. Ф. Федоров: Pro et contra. СПб.: Издательство Русской 
Христианской гуманитарной академии, 2008. В частности, в этом из-
дании см. статью П. П. Сувчинского «По поводу писем Н. Ф. Федорова» 
(газета «Евразия», 4 мая 1929), в которой автор заявляет: «Современ-
ный русский интерес к Федорову, автору “Философии общего дела”, и 
к его гениальной метафизике — неслучаен. Он, по-видимому, знаме-



помощи сменовеховца Н. В. Устрялова, с которым Сувчин-
ский вступил в переписку в 1926 г. Собственного, вы-
страданного, глубоко и всесторонне продуманного 
мировоззрения, которое бы включало федорианство как 
органичный компонент, Парижская группа выработать 
не смогла. Религиозный, православный компонент играл в 
евразийстве роль регулятора, срединной основы (оси), 
точки отсчета, мерила, которым поверялись евразий-
ские конструкции, но при попытке усилить этот компо-
нент (у Флоровского, или позже — в сборнике «Россия и 
латинство») евразийство начинало «буксовать», давать 
сбои. Религиозный компонент в евразийстве был кон-
струкцией, «не терпящей» ни устранения, ни усиления.   

нует собой намечающийся процесс усложнения ярко господствующего 
в современной России государственно-светского рационализма — 
первичной темой русского христианства» (Федоров Н. Ф. Pro and con-
tra. Указ. соч. С. 667). Сувчинский старался поддерживать тесные связи 
с харбинскими сменовеховцами, в частности, переписывался с 
Н. А. Сетницким, письма которого опубликовал в своей газете «Евра-
зия». В одном из таких писем, в частности, говорится: «Марксизмом 
надо начинать и Федоровым кончить, приходится кончить не только 
потому, что здесь у нас Маркс в особом почете. <…> Маркс застрял на 
антиномической диалектике, а Федоров создал динамическую  
проектику. Маркс создал здание исторического экономического мате-
риализма <…>. Федоров заложил здание проективистского экономи-
ческого динамизма» (Там же. Указ. соч. С. 666). Сувчинский принимал 
харбинских сменовеховцев за представителей «современной России», 
слабо понимая существенную разницу между ними и советскими ин-
теллектуалами-марксистами. Стоит признать, что Савицкий разобрал-
ся в этом вопросе, как и ему было свойственно, с особой 
тщательностью, вникая в детали. Отследив по советским журналам и 
газетам все тонкости полемики «деборинцев» и «механистов» (два 
крыла марксистской философии в СССР), Савицкий делал выводы по 
существу, которые и изложил в статье «Русская философия в порево-
люционный период» (в настоящее время готовится мною к изданию).      



63 

9. Гражданская война и странствование,
закончившееся «длительным 

пребыванием на Востоке» 
Окончив в 1917 г. экономическое отделение Санкт-

Петербургского Политехнического института, Савицкий 
оказался в непростом положении: в стране разгоралась 
социальная революция и смута, шла Первая мировая 
война, все устои жизни были расшатаны. Годы 1917–1919 
прошли в непрерывных странствованиях. Ему пришлось 
выезжать в Чернигов (для защиты имения от мародеров), 
тогда же, на два месяца, он стал рядовым солдатом при 
корпусе П. П. Скоропадского, который был задействован в 
обороне Киева от войск С. В. Петлюры. Военная карьера 
Савицкого закончилась быстро, здоровье не позволяло 
участвовать в боевых действиях. Во время Первой миро-
вой войны Савицкий дважды подавал прошение о приеме 
добровольцем на фронт, и дважды получал отказ на 
основании документов от медицинской комиссии. 
В Первую мировую призыву подлежали молодые люди 
1894 г. рождения. Савицкий, как 1895 г. рождения, мог 
быть принят только через прошение при условии соот-
ветствия определенным критериям.     

После были странствования в Одессе, Екатеринода-
ре, Новороссийске, Полтаве, Харькове, Ростове — великое 
нестроение и бегство в условиях Гражданской войны. На 
краткое время ему удалось получить место приват-
доцента Таврического университета в Симферополе, но 
преподавательская деятельность в условиях Граждан-
ской войны, когда население периодически испытывало 
нужду в хлебе, дровах, лекарствах — самом необходимом 
для жизни, была крайне несистематической. Тем не ме-
нее, даже в смуте Гражданской войны он пытался препо-
давать: в 1919 г. в Киеве читал лекции на женских курсах, 
в коммерческом институте и Народном университете. 

Для Савицкого 1919 г. был вообще годом перелом-
ным и крайне насыщенным. В 1919 г. он, в составе 
дипломатической делегации от правительства гене- 
рала П. Н. Врангеля, отправился в Париж, но миссия 



64 
 

провалилась — никто из «союзников» не мог поручиться 
ни за победу большевиков, ни разрозненных сил белых 
генералов. Савицкого пригласил П. Б. Струве, предложив 
место в Департаменте внешних сношений Крымского 
правительства ген. П. Н. Врангеля. Там же, в Крыму, в 
1919 г. оказался и кн. А. А. Ливен, вступив в ряды Белой 
армии. Именно в этот краткий период пересеклись пути 
Савицкого и Ливена. Последний в том же 1919 г. уехал в 
Константинополь на поиски своей семьи, о которой ему 
было известно, что они уже покинули Россию. Поэтому 
переписка Ливена и Савицкого и начинается в 1920 г. — 
как только Ливен обосновался в Софии, он написал Са-
вицкому, который пока оставался в Крыму.   

Роль кн. А. А. Ливена в становлении раннего 
евразийства может быть описана его же словами — 
«Евразийский импресарио» «евразийской странствую-
щей труппы»88. Обладая талантом вдохновлять людей на 
деятельность, заразительным юмором, широтой души и 
искренней доброжелательностью, он смог подружить та-
ких разных и в чем-то противоположных людей, как 
евразийские лидеры, искренне полюбил их и заставил на 
время закрыть глаза на мнимые или действительные не-
достатки друг друга. Импульс, данный движению Ливе-
ном, просматривается, судя по письмам евразийцев, не 
менее двух лет, а после того, как общение с ним полно-
стью прервалось, евразийцы стали постепенно все боль-
ше ссориться и отдаляться друг от друга. Так, например, в 
письмах Ливена встречаются добродушные определения 
и шутливые прозвища: «рамол» (от фр. ramolli — старик 
выживший из ума), «почтенные старцы из архива русской 
революции», «политические покойники и полупокойни-
ки» (о старшем поколении из «ордена» русской интелли-
генции), «резвящийся экономист», «перипатетик», 
«евразийский Наполеон» (о П. Н. Савицком), «пелендрик» 
(о Г. В. Флоровском) и многие другие, которые потом 
многократным эхом повторялись в письмах евразийцев, 

                                                            
88 Письма А. А. Ливена — Г. В. Флоровскому (1922–1923) // За-

писки русской академической группы в США. Указ. соч. С. 25.  



65 
 

составляя базисный дружеский «словарь», обмениваясь 
которым евразийцы чувствовали со-причастность сло-
жившемуся братству и общему делу. Основное направле-
ние деятельности Ливена совпадает с тем, который с 
пафосом отстаивал в статьях Г. В. Флоровский — куль-
турная деятельность на благо «будущей» России и ис-
тинная церковность, верность евразийским идеалам, 
понятым как экстраполяция христианских ценностей на 
историю русской цивилизации.  

Ливен вдохновил евразийцев на выпуск первого 
совместного сборника и занимался его распространени-
ем. Трубецкой позже так определил его значение в ста-
новлении раннего евразийства: «Ливен спаивал всех 
личной интимной дружбой: каждый из нас был с ним 
дружен гораздо интимнее, чем все мы между собой. Наши 
индивидуальные расхождения были глубоко плодотвор-
ны. Именно благодаря им образовалась какая-то равно-
действующая, и мы незаметно, влияя друг на друга, 
исправляя друг друга, шли по единому верному пути. Ес-
ли бы расхождений не было, не было бы и евразийства»89.  

Любопытно, что одновременно приглашение рабо-
тать на Врангеля от П. Б. Струве получил и Г. В. Вернад-
ский, будущий евразийский историк. И Вернадский,  
и Савицкий работали в смежных ведомствах (Вернадский 
заведовал отделом печати), эвакуировались из Крыма в 
Константинополь на корабле «Рион». Все основополож-
ники, кроме Флоровского, который выехал из Одессы, по-
кидали Россию через Крым, как писал в одном из своих 
стихов кн. А. А. Ливен: 

 
На юг, как от мороза птицы, 
Что нити, нити журавлей, 
Несутся пестрой вереницей 
Метели вспуганных людей90. 

 

                                                            
89 Переписка Г. В. Флоровского с Н. С. Трубецким (1921–1924) // 

Записки русской академической группы в США. Указ. соч. С. 119. 
90 См.: Козьменко М. Жития и антижития о. Андрея Ливена / Ли-

вен Андрей, о. Жития святых. Три шага. М.: ИМЛИ РАН, 2001. С. 23.  



66 
 

Вернадский и Савицкий подружились только в Пра-
ге, в 1922 г. Тогда их сближение состоялось на основе об-
щих конфессиональных интересов. Вернадский был 
глубоко верующим человеком, но одновременно он был 
несколько скрытным, очень приватным, тщательно 
охраняющим свой внутренний мир, и завязать действи-
тельно дружеские отношения был способен не со многи-
ми. Савицкий сподобился этой чести, поскольку разделял 
религиозные взгляды Вернадского в полноте: «Прошлое 
воскресение (ровно неделю тому назад) я провел цели-
ком у Вернадского и Шахматова в Збраславе. Г<еоргий> 
Владим<ирович> и я перед иконой пообещали друг другу 
в делах веры не предпринимать ничего, не известив друг 
друга»91 — писал Савицкий П. П. Сувчинскому.  

Религиозный переворот произошел с Вернадским в 
Крыму: «Кадет-западник Георгий Вернадский остался в 
России, в эмиграцию отправился совсем другой человек, 
А. Ф. Родичевой он писал 1 мая 1922 г.: “… я душою от по-
литики и политических вопросов очень отошел, меня 
сейчас с головою увлекают вопросы религиозные и исто-
рии церкви, я читаю сейчас по-гречески отцов церкви”»92. 
Случай Вернадского, который пришел к евразийству в 
Крыму (там Вернадский практиковал татарский и турец-
кий языки), подтверждает данную выше «евразийскую 
формулу», в которой важное место занимает религиоз-
ный компонент. Вероятно, Крым, как место «рождения» 
евразийства Вернадского, подтверждает также и «окра-
инный синдром», как важный компонент евразийства. 
Возможно, этот этап идейного развития Вернадского 
стоит обозначить как «протоевразийство крымского пе-
риода».  

То, что взрыв религиозности у всех ключевых 
евразийцев и основоположников евразийского движения 
произошел во время революции 1917 г. и Гражданской 
войны, не удивительно. Так всегда бывает в моменты эк-
                                                            

91 Письмо П. Н. Савицкого П. П. Сувчинскому от 09.03.1924. / Са-
вицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 359. 

92 Сорокина М. Ю. Георгий Вернадский: в поисках «русской 
идеи» 1887–1973. М.: Дом русского зарубежья им. А. Солженицына, 
2022. С. 28. 



67 
 

зистенциального кризиса, когда внешние начала жизни, 
как декорации в театре, падают, рушатся устои, в том 
числе государственные, которые тянут за собой и все 
другие — семейные, общественные, нормы морали, меж-
личностные отношения и т. д. В этот момент перед чело-
веком встают главные вопросы его жизни и бытия 
вообще, но то, как он их будет решать, зависит от преды-
дущего опыта, наработанного в «благополучные» годы.   

Вернувшись из Франции через Константинополь в 
Крым, Савицкий состоял секретарем П. Б. Струве (тот был 
тогда начальником Управления иностранных сношений 
Правительства Юга России). Находясь в Париже, летом 
1920 г. он писал в письме к родителям: «Несмотря на оча-
рование климата и элегантески парижан — начинаю сно-
ва стремиться на Восток. Хочу видеть вас, мои дорогие, и 
чувствую также, что сердце мое знает родину только в 
пределах Евразии, среди лугов и полей черниговщины, 
степей Кубани, под пальмами Батуми и в сутолоке Кон-
стантинополя!.. Усердно проповедую “евразийство”. Но в 
Париже не найдешь Ливена…»93.    

Потом, вместе со Струве, он вновь выехал в Париж, 
через несколько месяцев вернулся через Белград, Софию, 
Варну и Константинополь в Крым: «<…> я, как полагается 
по нынешним временам российскому интеллигенту, ме-
чусь по пространству России, а теперь и побывал на два 
месяца в Европе, меняю “амплуа”, вижу кругом горе, 
безысходное тяжкое горе, временами неожиданное об-
легчение — и не знаю, прейдет94 ли это, наконец, к 
невозвратному концу, как прешло за эти годы для десят-
ков тысяч русской молодежи. Или доведется еще в жизни 
достичь тихого пристанища. В настоящее время направ-
ляюсь в Константинополь и, предположительно, в Ново-
российск по делу устройства за границей беженцев с юга 
России»95.  
                                                            

93 Цит. по: Глебов С. Евразийство между империей и модерном. 
Указ. соч. С. 38. 

94 Прейдет (ц.-слав.) — пройдет ли, закончится.  
95 Письмо П. Н. Савицкого О. Броку от 13.03.1920. // Карелин 

В. А., Репневский А. В. Из переписки профессора Олафа Брока и Петра 
Савицкого (1916–1958). Указ. соч. С. 282.  



68 
 

Савицкий точно называет 1919 год как время рож-
дения «своего» евразийства, как, например, в письме к 
Н. Н. Алексееву: «уже с 1919 г. я не устаю подчеркивать, 
что “греческая”, “эллинистическая”, “римская” эпохи бы-
ли географически провинциальными, они не выходили за 
пределы западной части Старого Света. Русская же эпоха, 
судя по всему, будет действительно всемирной»96.  
В письме Роману Якобсону от 7 августа 1930 г. Савицкий 
также называет 1919 г. как время рождения концепции 
Евразии: «<…> он излагал Якобсону свои мысли о “россие-
ведении” как систематической науке и вспоминал о том, 
как в 1919 г. в тифозном бреду97 придумал использовать 
слово “Евразия” для обозначения Pax Rossica»98. 1919 год, 
как год рождения евразийства Савицкого, настойчиво 
повторяется в его письмах, воспоминаниях, указаниях. 
Иногда это упоминание как бы «вырывается», проявля-
ется между строк: «Евразийцы как представители опре-
деленного философско-публицистического движения — 
                                                            

96 «Дорогой мой друг Петр Николаевич»: Письма Н. Н. Алексеева 
к П. Н. Савицкому (1957–1961). Указ. соч.  С. 431. 

97 В данном случае мы намерено цитируем этот текст, автор-
ства Пильщикова И. А., который пересказывает неизданное письмо 
Савицкого, обнаруженное исследователем Патриком Серио в архиве 
Р. Якобсона (Массачусетский технологический институт). Сам П. Серио 
ни о каком «тифозном бреде» не упоминает, его пересказ письма Са-
вицкого звучит академично: «В письме Якобсону от 7 августа 
1930 года Савицкий напоминает о своем приоритете в использовании 
слова “Евразия” для обозначения России (русской империи) как “осо-
бой географической целостности”: эта мысль возникла у него осенью 
1919 года, в период выздоровления от тифа на Украине, в Полтаве» 
(Серио П. Структура и целостность. Об интеллектуальных истоках 
структурализма в центральной и восточной Европе 1920–30-е гг. 
Москва: Языки славянской культуры, 2001. С. 90). Иногда подсознание 
говорит ярче, чем сознательные импульсы: И. А. Пильщиков, похоже, 
относится к евразийству с некоторым неодобрением, указывая на то, 
что оно было рождено (якобы) «в бреду» в то время как П. Серио, ко-
торый очень точен и аккуратен в передаче фактов, говорит о периоде 
выздоровления — то есть периоде наступления наибольшей ясности 
сознания, покоя, ощущения обновления после смертельной болезни.     

98 Пильщиков И. А. Пражская школа на «перекрестке культур»  
(О многоязычии в научной переписке и изданиях Пражского лингви-
стического кружка) // Рема. Rhema. 2019. № 3. С. 33–34.    



69 
 

это группа молодых русских литераторов и деятелей, 
объединившихся на почве единства мировоззрения, 
вскоре после великого исхода русской интеллигенции в 
1919 и 1920 году. Евразийцы — это представители нового 
начала в мышлении и жизни»99, писал Савицкий в 1923 г. 

Таким образом, годы, предшествующие 1919 г., были 
подготовкой к евразийству (период «предевразийства»), 
год 1919 — время рождения евразийства Савицкого (как 
не до конца оформившейся идеи, как некоего единого виде-
ния, подобно озарению), последующие годы — время рас-
крытия и рационального оформления этой вспышки 
откровения о России-Евразии. 1921 г. — год рождения 
евразийства как движения, в составе пяти основополож-
ников. Между этими датами стоит 1920 г., в который 
состоялся выход книги Н. С. Трубецкого «Европа и Челове-
чество». 1920 год знаменовал водораздел между 
«предъевразийством» отдельных участников движения и 
оформлением евразийства как нового направления, пре-
тендующего на место в истории русской мысли, а также 
евразийства как политического, религиозно-культурного 
и, в определенной степени, философского движения.  

Савицкий в полноте испытал трагедию падения 
Крыма и русского исхода. В письме к П. Б. Струве из ту-
рецкой Перы от 9/22.11.1920 г. он описывал ее так: «Про-
исшедшее воспринял, как свершение неизбежного и 
предвиденного. В нынешней бедственной обстановке 
мои слова могут показаться Вам злою иронией. И все-
таки, не загадывая о будущем и не думая о том, что из че-
го выйдет, я передам свое ощущение: благо, что неотвра-
тимый выход из гражданской войны и исход на чужбину 
произошел без дальнейшей “ненужной” задержки. То, что 
свершилось — свершилось в наиболее достойных и по-
тенциально плодотворных для будущего формах <...>.  
Поскольку можно было наблюдать, ни в одной суще-
ственной черте, ни в одном существенном пункте до по-
следнего момента крымского сидения в «белом» лагере 

                                                            
99 Цит. по: Серио П. Структура и целостность. Указ. соч. С. 61. 

Курсив наш — К. Е.   



70 
 

не наступало разложения. <...> Российская Смута конвер-
тировалась в Российскую Гражданскую войну. И эта  
война закончилась горестным, но не лишенным своеоб-
разного величия аккордом. Падение Крыма и его эвакуа-
ция прошли в обстановке некой, по-своему, страшной 
торжественности и размерности. В Севастополе паники 
не возникло ни при первом известии о неизбежности па-
дения Перекопа и ни в какой последующий момент. Пер-
вые два дня (9 и 10 ноября н<ового> с<тиля>) народ имел 
совершенно “обычный” вид. С вечера 11го по улицам по-
тянулась нескончаемая, поразительная своим затаенным 
молчанием, процессия пешеходов и дрогалей. А на рейде, 
у пристани, изгнанников уже ждали корабли. И непре-
рывно шла посадка: и в лучах сияющего осеннего дня 
(восстановилась, было “сезонная” погода), и при свете 
ночных пожаров (возникших, по-видимому, случайно в 
обстановке исхода), и в сизом сумраке предрассветного 
утра. Не все корабли были вполне готовы к плаванию, и в 
частности, на “Рионе”, на котором эвакуировалась основ-
ная ячейка Управления (без Татищева и Кесселя, уехав-
ших на “Вальдек-Руссо”) не хватило угля, и поставленный 
на волю волн в открытом море, он принужден был ради-
ровать знаменитое “эс о эс”. Нас взяли на буксир прохо-
дившие мимо американцы… <...> Эвакуация вышла 
грандиозной. И картина рейда у Гайдар Паши, с сотней 
собранных к одному месту “оякоренных” судов <…> вну-
шает еще больший трепет, чем картина Севастопольского 
рейда момента эвакуации. Но велики в то же время стра-
дания людей, усеявших, как муравьи, палубы и трюмы 
этой эскадры. Покинувшие родину, заключенные ныне на 
кораблях, как в тюрьме, часто без пресной воды и хлеба 
(испытал и я, что значит, жажда, когда знаешь, что нечем 
напиться), с полной неизвестностью, что будет с ними 
дальше, — куда пойдут, прийдут эти люди?»100. Корабль 
«Рион» оказался не только без должных запасов топлива, 
но и несколько поврежденным: «<…> обстоятельство, что 
я смог довезти до Константинополя большинство взятых 

                                                            
100 ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 324. Л. 1–2. 



с собою вещей является счастливой случайностью. То, 
что было захвачено с собою, пришлось при погрузке и за-
тем при перемещениях вещей на пароходе («Рион» имел 
сильный крен и его исправляли передвижением с места 
на место пассажирских вещей), не один десяток саженей 
протащить на собственной спине. <…> Взял я с собою и 
рыжий Ваш мешок (где был пыльник, и куда я уложил 
также часть Ваших книг, а также оставшиеся в Севасто-
поле шляпы и палки). Но этот мешок, к сожалению, в пу-
ти исчез, вместе с рядом других моих укладок: или был 
украден, или так был заложен при полу-панических пе-
ремещениях вещей, что не было возможности найти»101. 
Как уже было упомянуто, Савицкий вывез из Крыма ве-
щи, но в ущерб себе, и это были, в основном, вещи 
Струве… Маршрутом Крым (у Флоровского — Одесса) — 
Константинополь — София будущие евразийцы оказа-
лись в Восточной Европе. Тонкие нити их судеб на крат-
кий миг связались в единый узор, чтобы образовалось 
новое, небывалое (как любил говорить Савицкий) 
евразийское содружество.  

101 ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 324. Л. 7. 



72 

10. Византийский и древнерусский
компоненты в евразийстве

Первое время по прибытии в Константинополь Са-
вицкий, после получения разрешения покинуть корабль, 
присоединился к своей семье — отцу, матери и брату Ге-
оргию, которые жили в имении «Нарли», успев прибыть 
туда раньше Савицкого. Управление иностранных сно-
шений в Правительстве Юга в лице Б. А. Татищева рас-
считало Савицкого, П. А. Остроухова (будущий евразиец, 
ближайший товарищ Савицкого) и других работников, 
выплатив «подъемные», которых, впрочем, не могло хва-
тить надолго, учитывая, что на Савицком лежала забота о 
семье. За три недели до Крымской катастрофы Савицкие 
вошли, как пайщики, в аренду имения «Нарли» в 15 вер-
стах от Скутари. В имении был виноградник, огород, око-
ло 4 000 десятин горного пастбища, около 500 коз, 
6 коров, хозпостройки, но не было помещений, приспо-
собленных для того, чтобы в них жили люди. «Несмотря 
на благоприятность хозяйственных условий — перспек-
тивы дела чрезвычайно темны, оборотных средств нет, 
обстановка жизни тяжелая. Если из аренды имения ниче-
го не выйдет, то мои близкие обречены чуть ли не на го-
лодную смерть, ибо никто из них не имеет достаточной 
приспособленности и силы, чтобы найти в себе самостоя-
тельный источник заработка»102, писал Савицкий 
П. Б. Струве в конце 1920 г. Соответственно, все время, 
пока живы были его родители и пока брат Георгий не 
уехал в США, Савицкий был вынужден их содержать и 
устраивать их быт.  

Время пребывания в Константинополе Савицкий 
связывал с углубленным изучением истории Византии и 
ее связей с древнерусским государством: «Явственному 
ощущению тех корней, которые связаны с Византией, 
очень способствовало длительное пребывание на Ближ-
нем Востоке. <…> Будучи на Ближнем Востоке, много чи-
тал по истории византийского искусства (которым 

102 ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 324. Л. 10. 



73 
 

страстно интересуюсь, в связи с его религиозным смыс-
лом)»103. Следы византинизма в евразийстве присут-
ствуют довольно отчетливо, о чем, например, позже 
Савицкий писал в программной статье 1925 г. «Евразий-
ство»: «<…> от имени “Азия” как в русском, так и в неко-
торых романо-германских языках, произведено два 
прилагательных: “азийский” и “азиатский”. Первое, в ис-
торическом его значении относится по преимуществу к 
той, обнимавшей западную часть нынешней Малой Азии 
римской провинции, а затем диоцезу, от которых полу-
чил впоследствии свое имя основной материк Старого 
Света. В первоначальном, более узком смысле, термины 
“Асия”, “ассийский”, “асийцы” употреблены, например, в 
“Деяниях апостолов” (главы 19 и 20). — Прилагательное 
“азиатский” имеет касательство ко всему материку. Кор-
невой основой слов “Евразия”, “евразийский”, “евразий-
цы”, служит первое, более древнее обозначение; <…>. Но 
слово “азиатский”, в силу ряда недоразумений, приобрело 
в устах европейцев огульно-одиозный оттенок. Снять эту, 
свидетельствующую только о невежестве, печать одиоз-
ности можно путем обращения к более древнему имени, 
что и осуществлено в обозначении “евразийства”. “Азий-
ским” в этом обозначении именуется круг не только Ма-
лой, но и “большой” Азии … В частности же, ту культуру, 
которая обитала в “Азии” времен апостольских и после-
дующих веков (культуру эллинистическую и византий-
скую) евразийцы оценивают высоко, и в некоторых 
отраслях именно в ней ищут прообразов для современно-
го духовного и культурного творчества»104.  

Эта византийская, «асийская» струя в раннем 
евразийстве с трудом пробивала себе дорогу, но позже 
была заглушена восточной и даже просто «азиатской» 
(татаро-монгольской) темами и осталась до конца не 
развитым сюжетом. В 1928 г. Савицкий писал о том, что 
татаро-монгольская, кочевая и степная темы выявили 
                                                            

103 Письмо П. Н. Савицкого Ф. И. Успенскому от 01.05.1928. / Са-
вицкий П. Н. Избранное. Указ соч. С. 675–576. Курсив автора.  

104 Савицкий П. Н. Евразийство // Савицкий П. Н. Избранное. 
Указ. соч. С. 188–189.  



74 
 

свое значение для него довольно поздно: «Значение, в 
генезисе современной России, домоногольских степных 
культур и держав выяснилось для меня только в 1926–
1927 гг., в процессе совместной с Н. П. Толлем работы»105. 
Византийско-древнерусский сюжет в творчестве Савиц-
кого был связан с темами архитектуры, живописи, лите-
ратуры и древнерусского государства (Киевской Руси, 
наследницей которой стала Украина, воссоединившаяся 
позже с «большой Россией» — второй равноправной 
«наследницей»). Татарская проблематика была прочно 
вплетена в исторические и историософские исследования 
евразийцев.  

Россия и Украина в этом контексте могут быть рас-
смотрены по аналогии с Римской и Византийской импе-
риями после Р. Х. — с единым корнем (апостольское 
христианство), но различными историческими путями 
развития. В отличие от Рима и Византии, которые, в ре-
зультате церковного раскола на католическую и право-
славную церкви, предали друг друга анафеме, Россия и 
Украина воссоединились, по крайне мере, на 337 лет 
(1654–1991). Настораживает, однако, что имея общий ко-
рень, католический Рим уничтожил Византийскую пра-
вославную империю, которая так и не оправилась после 
удара, нанесенного крестоносцами, и пала к ногам турок-
сельджуков. Сюжет воссоединения Украины и России и 
его последствий довольно ярко прозвучал у Вернадского 
и Трубецкого (у последнего в отрицательном ключе), но 
Савицкому как будто не хватило на него времени. Иногда 
у Савицкого появлялись ссылки на «византийское 
наследство» России, что, конечно, невозможно не заме-
тить: «Процесс русской истории может быть определен 
как процесс создания России-Евразии как целостного ме-
сторазвития. Объединительным узлом в этом процессе 
сделалась та историческая среда, где налегали друг на 
друга и сопрягалась друг с другом слои духовно-
культурного византийского и государственно-военного 

                                                            
105 Письмо П. Н. Савицкого Ф. И. Успенскому от 01.05.1928. / Са-

вицкий П. Н. Избранное. Указ. соч. С. 676. 



75 
 

монгольского влияния»106. Таких замечаний по текстам 
Савицкого разбросано много, но при этом второй компо-
нент российско-евразийского сплава («государственно-
военное монгольское влияние») исследован в евразийстве 
подробно, а первый («духовно-культурное византийское 
влияние») явно описан и исследован недостаточно. И это 
несмотря на то, что исторические исследования у 
евразийцев были поставлены на широкую ногу, издава-
лись и обсуждались статьи и книги, но древнерусская, ви-
зантийская тематика получила слабое воплощение, 
осталась маргинальным для евразийства сюжетом.  

Так, например, в евразийстве осталась непроявлен-
ной и неосмысленной до конца тема двойственности Рос-
сии, которая географически есть Евразия, и фактически 
частью расположена в европейском ареале, а частью 
(Дальний Восток) в азиатском. Запад в плане духа и гно-
зиса основан на Аристотеле, Декарте, Канте, рациональ-
ном начале, на «первом» Риме с его претензиями на 
власть, с апелляцией к фигуре ап. Петра, которому Хри-
стос передает «ключи» от рая; здесь ярко звучат мотивы 
дисциплины, иерархии, умения владеть народами, при 
минимальных усилиях (английских чиновников в Индии 
времен господства Великобритании не насчитывалось и 
0,1 % по сравнению с местным населением), это ориента-
лизм, то есть ощущение превосходства «белой» расы, и 
идея о «бремени белого человека». Религия и политика 
теснейшим образом переплетены, мистика и рациональ-
ность переплетены еще больше, вплоть до невозможно-
сти различить, где начинается одно и заканчивается 
другое. Национальная элита России, ее образованный 
класс, в целом были воспитаны в парадигме «первого» 
Рима, западной цивилизации, принимали ориентализм, 
т. е. ощущение своей вторичности (второсортности), как 
должное.  

Евразийцы восстали против этого, но философски не 
раскрыли природу русского цивилизационного раскола. 

                                                            
106 Савицкий П. Н. Геополитические заметки по русской исто-

рии / Савицкий П. Н. Избранное. Указ. соч. С. 287–288.  



76 
 

Только Г. В. Флоровский делал в этом направлении опре-
деленные шаги. Между тем Россия как Восток (в своей 
«восточной» ипостаси) есть наследница «второго» Рима 
(Византии), которая философию превращает в богосло-
вие и богомыслие, в специфический вид «мудрости»;  
Восток — это платонизм, утонченная диалектика, склон-
ность к созерцанию, причастность не времени, а Вечно-
сти, монашество как аскеза, а не как миссия среди 
«чужих» (чаще всего Запад успешно совмещал это со 
шпионажем и фактически экспансией); Восток — это сер-
дечность, жертвенность, диалектичность, переплетенная 
с мистикой, склонность к порывам — как жертвенным, 
так и дионисийским, анархическим; Восток — это тради-
ции, которые ставятся зачастую выше догмата, выше по-
слушания и принципа иерархии (старообрядчество).  

Провозглашенная иноком Филофеем еще 500 лет 
назад идея о России как о «третьем» Риме есть мечта и 
фантом до тех пор, пока внутри самой России идет 
непримиримая борьба восточных и западных начал,  
а Россия распята между ними. Задача России сверхциви-
лизационная — Запад состоялся как Запад, Восток состо-
ялся как Восток, но Россия не состоялась как Евразия, как 
гармония двух начал, или как новый, третий вид цивили-
зационного развития. Вопрос должен был быть постав-
лен таким образом: возможен ли в принципе подобный 
синтез востоко-запада; или даже так: возможно ли воз-
рождение Византийской империи с ее принципами  
многонационального, сверхконфессионального, тради-
ционно-догматического единства — в России?  

По сути дела, в цивилизационном плане Россия еще 
не Евразия, а скорее ее будущий проект. Задача России — 
стать Евразией, если она хочет выжить, находясь между 
молотом (Западом) и наковальней (Востоком), поскольку 
ни тот, ни другой не могут признать ее до конца «своей». 
Евразийцы, особенно Трубецкой, затронули эти темы в 
своих работах, но им, похоже, следовало бы писать об этом 
намного больше и настойчивее, рассматривать проблему с 
разных ракурсов, в то время как они слишком «рано» ушли 
к темам экономики, политики, историософии и проч. Это 
давало и до сих пор дает повод для критики.   



77 
 

Чем объясняются «чары» татаро-монгольской и ко-
чевниковедческой темы для Савицкого и евразийства во-
обще? Начать надо с того, что эти темы были привнесены 
в евразийство не самими основоположниками, но сначала 
П. М. Бицилли, потом Г. В. Вернадским и П. Н. Толлем.  
В поздние годы энтузиазм Савицкого по поводу кочевни-
ков поддерживал Л. Н. Гумилев. Даже первая «кочевнико-
ведческая» статья Савицкого была вдохновлена статьей 
Бицилли «Восток и Запад в истории старого времени», 
как об этом сообщает Трубецкой: «<…> статья Бицилли, 
довольно интересная, изображающая историю всего ста-
рого света как борьбу двух географических элементов,  —   
береговых областей (Греция, Рим, Аравия, Персия, Индия, 
Китай) стремящихся к обособлению, и областей цен-
тральных (монголы, потом Россия) стремящихся к объ-
единению и установлению “великих путей” через весь 
континент; — вдохновленная этой исторической схемой 
статья Савицкого “Степь и оседлость”»107.  

С одной стороны, это объяснимо «новизной», до ко-
торой были так падки евразийцы. Особенно падок до но-
винок был Сувчинский, о чем прямо говорил ему 
Трубецкой еще в 1922 г.: «У Вас есть некоторый соблазн 
левизны, любовь к “последнему крику” в области искус-
ства. Не забывайте, что левизна ведет к сатане, к анти-
христу»108. Но эта интенция была свойственна и другим 
евразийцам, хотя и в меньшей степени. Тема Византии 
была старой, солидной, научно-академической, хорошо 
освоенной специалистами, и не сулила никаких сенсаций. 
Тема кочевников только-только начинала разрабаты-
ваться, археология шла впереди истории. Савицкому не 
удалось привлечь к евразийству хорошего специалиста-
византолога, все они рано сгруппировались вокруг Семи-
нара им. Н. П. Кондакова (с 1931 г. Археологический ин-
ститут), и не претендовали ни на какое «водительство» 
или политическую значимость.  
                                                            

107 Письмо Н. С. Трубецкого к П. П. Сувчинскому от 15.12.1921. / 
Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому. М.: Библиотека-фонд «Рус-
ское зарубежье, 2008. С. 18. 

108 Письмо Н. С. Трубецкого к П. П. Сувчинскому от 09.08.1922. / 
Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому. Указ. соч. С. 31.  



78 
 

Евразийцы искали новый ракурс для того, чтобы 
взглянуть на Россию, и на историю мира вообще, свежим 
взглядом, и найти ранее упущенные детали. Тема кочев-
ников оказалась таким удобным ракурсом, через нее они 
увидели, что нечто важное было упущено историками 
прежних времен, которые двигались в русле Норманской 
теории, начинали историю Руси с призвания варягов, 
крещение Руси рассматривали как пригласительный би-
лет для вхождения в европейскую версию цивилизации, 
правда с особенностями — обычно считали, что России 
не повезло с языком, ведь Священное Писание и другие 
христианские книги надо было дать славянам на латин-
ском или греческом языке, чтобы потом удобнее было 
читать Платона и Аристотеля. Нашествие татаро-монгол 
(само название народа-завоевателя было искусственным, 
и по сути неверным) рассматривали как «иго», сущность 
которого заключалась в отрыве Руси от Европы, но одно-
временно, как благодетельный щит, который спас Европу 
и христианскую культуру от варваров и т. д. 

Эти исторические идеологемы были просты, во мно-
гом не верны и не точны, но привычны. Евразийцы стара-
лись увидеть особенное и специфическое, то, что делало 
историю России не мертвой схемой, но живым преданием, 
тем, что покажет не только славное прошлое, но и обеспе-
чит перспективы будущего. Савицкий еще в предисловии 
к «Исходу к Востоку» указал, что преклоняясь перед про-
шлым Европы, евразийцы не видят ее в будущем109.  

В теме кочевников евразийцы открыли, в первую 
очередь, новый универсализм: «Русская земля попала в 
систему мировой империи — империи монгольской. Ми-
ровой характер этой империи как-то недостаточно до сих 
пор нами сознается»110; Россия попала в «русло историче-
ского потока»111. Монгольская империя охватила всю 

                                                            
109 См.: Савицкий П. Н. Исход к Востоку (предисловие) /Савицкий 

П. Н. Избранное. Указ. соч. С. 115.    
110 Вернадский Г. В. Монгольское иго в русской истории // 

Евразийский временник. Кн. 5. Париж, 1927. С. 157.  
111 Вернадский Г. В. Два подвига Св. Александра Невского // 

Евразийский временник. Кн. 4. Берлин, 1925. С. 322.    



79 
 

Евразию — от Восточной Европы, Малой Азии, Кавказа, 
Крыма, Балкан — до Китая, объединила земледельческие 
и средиземноморские культуры со степной культурой 
кочевников. Таким образом, Россия была включена «в 
огромный исторический мир — простиравшийся от Ти-
хого Океана до Средиземного Моря. Политический размах 
этого мира наглядно рисуется составом великих мон-
гольских курултаев XIII: в этих курултаях участвовали 
(помимо монгольских князей, старейшин и администра-
торов всей средней, северной и восточной Азии) русские 
великие князья, грузинские и армянские цари, иконий-
ские (сельджукские) султаны, кирманские и мосульские 
атабеки и пр.»112. Здесь открывается картина новой,  
универсальной общности, альтернативной европейскому 
глобализму. Одновременно происходит подмена кафо-
личности (соборности) на новый политический универ-
сализм или евразийский глобализм.  

Впервые в Новой истории мир был объединен под 
водительством Рима, во времена, предшествовавшие 
Рождеству Христову. Поэтому и была организована пере-
пись населения, как это описано в Евангелии, что потя-
нуло цепь событий, предшествующих и сопутствующих 
Рождеству, от даты которого ведется современное лето-
исчисление. Универсалистская политическая идея еди-
нодержавия сплелась с универсальностью церкви, для 
которой нет границ, рас, различия пола, возраста, уровня 
достатка, положения в социальной иерархии. Различие 
этих двух универсальностей — политической и церков-
но-кафолической (соборной), иногда было непросто уви-
деть и выделить. В случае же с татаро-монгольской 
политической универсальностью сделать это было необ-
ходимо: все-таки монголы-завоеватели были сначала 
язычниками, а потом приняли ислам.  

Краткий, по историческим меркам, эпизод, пора-
зивший воображение евразийцев (об этом сообщил им 
Вернадский), когда в Сарае была открыта православная 
миссия и даже имелся свой епископ, которой потом,  

                                                            
112 Вернадский Г. В. Монгольское иго в русской истории. Указ. 

соч. С. 158.  



после упадка Сарая, переместился в Москву, став митро-
политом Крутицким113, все же не имел основополагающе-
го значения. Небольшая вероятность того, что монголы 
примут православие, была, и, действительно, определен-
ное число их приняло христианство, но в целом победил 
ислам и буддизм. Универсальность ислама или буддизма 
противостоит универсальности как христианской, так и 
западно-глобалистской. Похоже, евразийцы не до конца 
поняли различие этих универсальных общностей. Не осо-
знанная до конца тяга к универсальному историческому 
бытию, возможности приобщиться к бóльшей истории, 
чем просто история России-Евразии, несмотря на весь 
автаркизм и провозглашенный ими изоляционизм, пре-
обладала в сознании, а кочевая татаро-монгольская 
универсалистская глобализация казалось хорошей аль-
тернативой глобализации западной. Таким образом, в 
теме татаро-монгольских, кочевых и степных элементов 
в истории России евразийцы искали новую универсаль-
ность исторического пути, по которому политически и 
организационно может идти Россия, в отрыве от Запада.   

113 См. письмо Н. С. Трубецкого П. П. Сувчинскому от 
28.04.1926. / Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому: 1921–1928. 
Указ. соч. С. 197.    



81 

11. Кн. А. А. Ливен и евразийский кружок
в Софии. Рождение евразийства
и противодействие П. Б. Струве 

В 1920 г. Савицкий начинает искать союзников, ис-
кать новые связи. Старая жизнь и старые связи были раз-
рушены. А. А. Ливен, от которого иногда доходили 
письма, в конце 1920 г. информировал его о том, что в 
Софии собирается кружок единомышленников, задумы-
вается издание евразийского сборника, и предложил Са-
вицкому присоединиться к этому проекту, написав ему 
письмо на бланке Российско-Болгарского книгоиздатель-
ства: «Все-таки не могу не воспользоваться тем, что 
сейчас в Константинополе сосредоточилось много 
Евразийских сил — на распутье. Здесь, в Софии, имеется 
книгоиздательство, во главе которого, в качестве одного 
из директоров-распорядителей, стоит Петр Петрович 
Сувчинский. Он, Николай Трубецкой, — сын Сергея Нико-
лаевича, и я, составляем здесь Евразийскую группу, име-
ющую в своих руках очень ценный издательский аппарат. 
Трубецкому поручено составление “Евразийского Сбор-
ника” и дело за материалом. У него есть свои рукописи; 
есть кое-что интересное и ценное у Сувчинского. К Вам 
просьба дать статьи и собрать материал вокруг себя. 
У Вас несомненно “Евразийские” связи есть, и Вы неодно-
кратно думали о возможности издательской работы в 
этом направлении. Сейчас отдаем в печать работу Тру-
бецкого “Европа и человечество” — выйдет отдельной 
книгой. Есть ли что-нибудь интересное у П. Б. Струве? Где 
А. В. Карташев? Все это вопросы на ходу, и отсюда многого 
не видно, и я очень надеюсь, особенно после нашего с Вами 
разговора в Софии, что Вы с жаром откликнитесь на мое 
предложение»114. В ответ Савицкий написал в письме от 
19.11/02.12. 1920 г.: «Дорогой Князь Андрей Александро-
вич, Получил Ваше письмо (относительно “Евразийского” 

114 ГАРФ Ф. 5783. Оп. 1. Д. 358. Л. 49. Цит. по: Колеров М. А. Брат-
ство Св. Софии: «веховцы» и евразийцы (1921–1925) // Вопросы фило-
софии. 1994. № 10. С. 144.   



82 
 

издательства) и был обрадован его получению. Бог Вам 
на помощь, дорогой Князь, Вам и Вашим товарищам.  
Я очень советую <Г.> Товстолесу115 ехать в Софию. Но в 
его голове, голове фантазера, роятся планы относительно 
Южной Америки — и он мои советы слушает с небреже-
нием. Однако думаю, что в конце концов он попадет не в 
Южную Америку, а именно к Вам. Не могу выразить с до-
статочной силой, в какой мере сочувствую Вашему начи-
нанию. Со своей стороны постараюсь изготовить для Вас 
“взгляд и нечто” о “судьбах России” и затем очерк эконо-
мической природы Евразии. Дала бы только судьба соот-
ветствующую для работы обстановку. Я пишу быстро, но, 
прежде чем начать писать, раскачиваюсь медленно и 
трудно. Поэтому мои слова, к сожалению, не суть катего-
рическое обещание: могут быть материальные обстоя-
тельства, которые помешают осуществлению заветных 
намерений. Еще раз шлю горячие пожелания успеха Ва-
шему делу и прошу не оставлять нас весточками из Софии. 
Струве в Париже (адрес — Российское Посольство). Кар-
ташев, я думаю, или в Париже (Адрес — Посольство же), 
или в Гельсингфорсе (адрес — Русский Комитет)»116.  Это 
письмо было написано из турецкой Перы (Бейогла у бухты 
Золотой Рог в Константинополе), когда Савицкий нахо-
дился в состоянии полной неизвестности, не знал, куда 
ему ехать и на что жить, то есть едва сошел еще с корабля 
«Рион», и в растерянности осматривался по сторонам.  

Стоит отметить, что во время эвакуации Савицкий 
лишился своего архива: «Если последние мои письма не 
утрачены, то положите их куда-либо в сторонку.  
Я уничтожил свой архив, и потому черновиков не суще-
ствует…», — писал он П. Б. Струве в письме от 
9/22.11.1920 г117. Архивы были уничтожены по приказу 

                                                            
115 Будущий евразиец, Товстолес Григорий Николаевич (1887–

1957), член Парижской евразийской группы. Организатор и руководи-
тель Рижской евразийской группы. Принял советское гражданство,  
в 1951 г. был арестован советскими органами госбезопасности, приго-
ворен к 10 годам заключения.   

116 Архив ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 325. Л. 3. 
117 Архив ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 324. Л. 8. 



83 
 

начальства — большевикам не хотели оставлять никакой 
информации, какая могла быть им полезна. У Савицкого 
осталась только одежда, документы, некоторые личные 
вещи. Поэтому ответил он Ливену горячо, но несколько 
неопределенно, не упоминая своих злоключений, отсут-
ствия книг, записей, оттисков своих статей, некой брошю-
ры, о которой он писал в письмах, но следы этой ранней 
(судя по всему, историософской) работы Савицкого  
потерялись… В письме Ливена речь шла о том, что  
П. П. Сувчинский организовал в Софии Русско-Болгарское 
книгоиздательство (именно его кулуарно называли 
«Евразийским»), главным редактором которого был кн. 
А. А. Ливен. Книгоиздательство организовал П. П. Сувчин-
ский, молодой музыковед и общественный деятель,  
совместно с Н. С. Жекулиным (бывший директор книгоиз-
дательства «Летопись» в Киеве) и Р. Г. Молловым (быв-
ший российский чиновник и землевладелец, болгарин по 
происхождению). Н. С. Жекулин впоследствии стал чле-
ном Парижской евразийской группы118, но он не был 
сколько-нибудь заметной фигурой в евразийстве, с Мол-
ловым с самого начала евразийцы общались скорее как с 
должностным лицом, с которым они были связаны толь-
ко финансовыми обязательствами. Ливен стал правой 
рукой Сувчинского. Ливен надеялся заинтересовать сво-
им проектом А. В. Карташева и П. Б. Струве. К работе из-
дательства были привлечены недавно прибывшие в 
Софию кн. Н. С. Трубецкой и Г. В. Флоровский (последний 
стал техническим редактором и корректором).  

Кн. Н. С. Трубецкой обратился в издательство, что-
бы напечатать там свою книгу «Европа и Человечество». 
Ранее, по заказу издательства, он написал предисловие к 
книге Герберта Уэллса «Россия во мгле» (София: Россий-
ско-болгарское книгоиздательство, 1920). После того, как 
в том же издательстве вышла книга Н. С. Трубецкого  
«Европа и Человечество»119, довольно положительный 

                                                            
118 См. его статью: Жекулин Н. С. Нужна ли денационализация 

промышленности? // Евразийская хроника. Вып. 10. Париж, 1928. 
119 В современном изводе почему-то издают книгу, в которой 

слово «Человечество» печатают со строчной буквы: «Европа и челове-
чество» (см. любое современное издание после 1990 г.).   



84 
 

отзыв на его работу дал Савицкий в рецензии «Европа и 
Евразия (по поводу брошюры кн. Н. С. Трубецкого “Евро-
па и Человечество”)» (Русская мысль, 1921. № 1–2). Фло-
ровский написал более резкую рецензию — «Вечное и 
преходящее в учении русских славянофилов» (Славян-
ский глас. 1921. Т. 1. 1–4). В рецензии Савицкий выступил 
против релятивизма Трубецкого, поскольку тот утвер-
ждал, что все культуры равнозначны и равноценны, нет 
«высших» и «низших». Он обличил европейский шови-
низм и призвал русскую интеллигенцию очнуться от ту-
мана европопоклонства. Савицкий резонно заметил, что 
на войне оружие европейца и дикаря, при всем уважении 
к его ценной культуре, равны в любом случае не будут. 
Если Россия хочет выжить и преуспеть, она должна, со-
храняя свою национальную идентичность, держать вы-
сокую планку в экономике и политике. Экономика вполне 
может быть европейской, главное — иметь правильное 
самосознание и самовосприятие.  

Трубецкой позже говорил, что Струве намеренно 
поддержал публикацию в первом выпуске «Русской мыс-
ли» статьи Савицкого, которая содержала критические 
замечания о «Европе и Человечестве», надеясь разрушить 
возникающий союз и «спасти» Савицкого от евразийства. 
Трубецкой писал об этом Флоровскому в письме от 
28.02.1922 г.: «…тактической ошибкой (с точки зрения 
единого евразийского фронта) была в свое время статья 
Савицкого “Европа и Евразия”, во всяком случае та часть 
этой статьи, где была полемика против меня. Потому-то 
Струве (которого я продолжаю считать самым заклятым 
врагом евразийства) с такою радостью и поместил ее в 
Р<усской> М<ысли>, надеясь, что она сделает невозмож-
ным наш союз с Савицким. И потому-то старый рамол так 
рассердился, когда я оказался достаточно догадливым, 
чтобы из тактических соображений не поднять брошен-
ной (точнее неосторожно оброненной) перчатки, и когда 
союз с Савицким все-таки состоялся»120.  

Вероятно, Струве, действительно, несколько коле-
бался в раздумьях о том, как поступить с евразийцами,  

                                                            
120 Переписка Г. В. Флоровского с Н. С. Трубецким (1921–1924) // 

Записки русской академической группы в США. Указ. соч. С. 71. 



85 
 

и решил на первых порах все-таки держать их в поле зре-
ния и поближе к себе. Возможно, с этой целью он не от-
клонил сразу список сотрудников «Русской мысли», 
предложенный Савицким, при ближайшем участии кото-
рых, как предполагалось, должно состояться издание.  
В этот список попали все евразийцы, а Трубецкой чис-
лился в этом списке и в 1922 г. Попытки Савицкого поме-
стить в журнале Струве работы евразийцев (в частности, 
Трубецкого и Сувчинского) встретили противодействие 
главного редактора. Поместив в «Русской мысли» статьи 
Флоровского, Струве отверг статью Трубецкого и мате-
риал, предоставленный Сувчинским (стихи). Флоровский 
стал постоянным автором «Русской мысли», хотя его ра-
боты большей частью помещались в разделе «Критика и 
библиография» (с 1921 по 1927 г. в этом издании было 
опубликовано 19 статей и обзоров Флоровского). Статьи 
других евразийцев в «Русской мысли» Струве, как прави-
ло, не помещал, хотя отдельным авторам-евразийцам он 
дал возможность опубликоваться на страницах своего 
журнала: П. Остроухов — 1 статья, Савицкий — 4 статьи 
(2 из них вышли в первом номере, две других касались 
нейтральных тем, поэзии и зодчества), М. А. Струве121 —  
1 стихотворение, Я. Д. Садовский — 4 статьи, Г. В. Вернад-
ский — 3 статьи. Остроухов и Савицкий — его бывшие 
ученики и сотрудники, возможно поэтому он сделал для 
них исключение. Постоянным автором журнала Струве 
был П. М. Бицилли, одно время примыкавший к евразий-
цам (7 статей, в основном критика или обзоры). В «Рус-
ской мысли» с благословения Струве вышли также 
работы, сурово обличающие евразийское движение:  
Ал. Д. Биллимовича122, И. А. Ильина123 и самого Струве124. 

                                                            
121 Струве Михаил Александрович (1890–1949), поэт, прозаик, 

участник второго «Цеха поэтов» (1916–1917), автор сборника стихов 
«Стая» (1916), был членом Парижской евразийской группы, занимал 
должность редактора, был одним из руководителей евразийского 
Распространительного аппарата и Евразийского книгоиздательства.  
В журнале «Версты» (1928. Кн. 3) были опубликованы его стихотворе-
ния. В период кламарского раскола присоединился к группе 
П. П. Сувчинского, которая распалась в течение 1930 г.  

122 Биллимович Ал. Д. Богоискатели, евразийцы и материальная 
культура // Русская мысль. Кн. VIII–XII. 1922.  



86 
 

В спорах вокруг книги Трубецкого постепенно рож-
дается «коллективное» евразийство. Савицкий предло-
жил именовать новое течение «евразийством» уже 
официально, а не кулуарно, между собой. Члены неболь-
шого кружка приняли это предложение безоговорочно. 
Им понравилось яркое, необычное, вызывающее назва-
ние, с помощью которого они надеялись «расшевелить» 
русскую эмиграцию, погрязшую, по их мнению, в «запа-
допоклонстве», старых, дореволюционных стереотипах и 
безрелигиозности (на последнем пункте настаивал Фло-
ровский). Отныне, с 1920 и по 1928 гг., мировоззрение  
Савицкого формировалось в тесном взаимодействии и под 
влиянием других основоположников и участников 
евразийского движения.  

Савицкий испытал большое влияние со стороны 
Сувчинского, Трубецкого, Флоровского, Г. В. Вернадского, 
Н. П. Толля и других евразийцев, а также сторонних участ-
ников, писавших на евразийские темы (Р. Я. Якобсон, 
П. М. Бицилли) и, в свою очередь, повлиял на них. Иссле-
дователям порой непросто выделять «собственно» 
взгляды Трубецкого, и отдельно взгляды Сувчинского 
или Савицкого. По многим пунктам они пришли к полно-
му согласию. Тем не менее, у каждого были «свои» темы, 
которые зависели от их профессиональных занятий. Так, 
Трубецкой написал ряд работ в области лингвистических 
исследований, анализа психологии народов (лингвистика 
и психология были его ключевыми темами); Сувчинский 
писал о современности и ее признаках, о духовном и ис-
торическом смысле русской революции, делал литера-
турные обзоры, Савицкий писал об экономических 
перспективах Евразии, делал прогнозы на будущее (как 
оказалось, его прогнозы оказались актуальны более чем 
на 100 лет), поднимал тему исторических ритмов в борь-
                                                                                                                        

123 Ильин И. А. Россия и латинство. Сб. ст. Берлин, 1923. // Рус-
ская мысль. Кн. III–V. 1923.  

124 Струве П. «Евразийство». По поводу сборника «На путях. 
Утверждение евразийцев. Книга вторая» // Русская мысль. Кн. VI–VII. 
1922; он же. Материалы для исторической хрестоматии русской мыс-
ли. 1. О либеральном консерватизме в нашем прошлом. 2. Евразийские 
терзания Ивана Васильевича // Русская мысль. 1927. Кн. I.   



87 
 

бе и взаимодействии сил «степи» и «оседлости». Послед-
нюю тему разовьет потом Г. В. Вернадский, включив ее в 
свою историческую концепцию борьбы «Леса и Степи».    

Чисто хронологически канва жизни Савицкого по-
сле 1920 г. складывалась следующим образом. Сначала 
Струве берет его техническим редактором «Русской мыс-
ли», потом, обнаружив, что тот евразийствует, разрывает 
с учеником, и в ряде резких рецензий клеймит его «от-
ступничество». В конце 1921 г. Софийский евразийский 
кружок прекращает существование. Флоровский и Са-
вицкий переезжают в Прагу, Трубецкой уезжает в Вену, 
Сувчинский переселяется в Берлин, а позже, в 1925 г., пе-
реедет в Париж. Ливен, который собрал евразийский 
кружок и вдохновил его участников на издание первого 
сборника «Исход к Востоку», резко охладевает к своему 
детищу и уходит с головой в религию, поэзию и литера-
турное творчество125.  

Струве, увидев непреодолимые разногласия с Са-
вицким, фактически отстранил его от участия в журнале, 
выдвинув на его место другого, вполне «правоверного» 
своего ученика, К. И. Зайцева (которого евразийцы в 
письмах шутливо именовали «Еврозайцев»). Во время то-
го, как открылась возможность получения стипендии че-
хословацкого правительства, Струве не поддержал 
кандидатуры Савицкого, предложив на его место того же 
Зайцева. Об этом инциденте, приобретшем уже характер 
личного конфликта, Савицкий писал родителям из Софии 
в письме от 12.11.1921 г.: «Трубецкой, находясь в Праге и 
не зная о моем туда приглашении, возбудил в комиссии 
академического съезда вопрос о предоставлении мне 
стипендии. Ему возражали <…> кто бы вы думали… 
Струве! Поставив четырех кандидатов, в том числе Ост-
роухова, Долинского и Зайцева — он заявил обо мне,  
что мой отец “арендует большое имение под 
Конст<антино>полем и потому может содержать меня на 
собственный счет. В Софии, где к тому же превосходные 

                                                            
125 См. современное переиздание его трудов: Ливен Андрей, о. 

Жития святых. Три шага. М.: ИМЛИ РАН, 2001.     



88 
 

библиотеки!”. Что это: непонимание, глупость или…? Что 
бы ни было, — такой оборот дела, когда Учитель высту-
пает против Ученика, — ясно показывает, что если стоит 
реализовать пражское приглашение — медлить нечего 
<…> А П. Б. <Струве>: ласкает покорных, топит ерети-
ков»126. В действительности, на иждивении нуждавшего-
ся Савицкого находились уже престарелые родители, 
которые не успели вывезти заграницу личных вещей и 
денег.       

Разногласия с Савицким и неприятие редактором 
«Русской мысли» евразийских идей стали причиной к 
написанию Флоровским открытого «Письма к П. Б. Струве 
об евразийстве» (в конце текста дата: 03.08.1921), напе-
чатанном в «Русской мысли» в первом выпуске за 1922 г. 
Обмениваясь письмами со Струве по поводу возможности 
помещения своего открытого письма, Флоровский полу-
чил доброжелательный ответ: «Я буду рад напечатать 
Ваши заметки. По существу для меня неприемлема толь-
ко идеализация и реабилитация революции. Легенда о 
революции должна быть в зародыше убиваема — это 
есть руководящая идея моей публицистической рабо-
ты»127. Вскоре состоялось и личное знакомство Струве с 
Флоровским, который стал тяготеть скорее к Струве, чем 
к своим товарищам-евразийцам. В открытом письме 
Флоровский признал себя учеником Струве: «Вдумываясь 
в тот процесс мысли, который привел меня к теперешним 
моим заключениям, я очень ясно и отчетливо сознаю, что 
одним из самых сильных определивших его влияний бы-
ло Ваше, влияние тех воззрений, которые Вы развивали и 
обосновывали в продолжение последних лет»128. В этом 
тексте Флоровский напоминает Струве о его статье из 
сборника «На разные темы» (Санкт-Петербург, 1901), где 
он пишет о безусловном признании человеческой лично-

                                                            
126 Глебов С. Евразийство между империей и модерном. Указ. 

соч. С. 55. Также: ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 2. Д. 326. Л. 51 а-б.  
127 Цит. по: Записки русской академической группы в США. Указ. 

соч. С. 39.   
128 Флоровский Г. В. Письмо к П. Б. Струве об евразийстве / Фло-

ровский Г. В. Из прошлого русской мысли. М.: Аграф, 1998. С. 124.  



сти как неоспоримом нравственном правиле, строго со-
блюдая которое возможно строить культуру и государ-
ственность. Флоровский косвенно признает преемство 
евразийцев (точнее — самого себя) с авторами «Вех», го-
воря о том, что усматривать в их идеях политический 
подтекст так же бессмысленно, как в свое время поступа-
ли те, кто в «Вехах» усматривал «…проповедь политиче-
ской реакции или голос антиобщественной усталости»129. 
Евразийский национализм, по утверждению Флоровско-
го, лежит в плоскости, обозначенной в свое время 
Струве — безусловного персонализма. Евразийцы — «не 
есть политическая партия, ни секта фанатиков, — в фра-
зеологии наших дней для нее наиболее подходит имя 
“лиги русской культуры”»130. Таким образом, Струве все-
таки добился своего: не сумев разрушить евразийство в 
момент зарождения, он смог привлечь к себе Флоровско-
го, которого манил его авторитет, влияние, слава, связи, 
интересы, возможности. Постепенно этот «клин», вбитый 
между евразийцами, разрушит отношения Трубецкого, 
Савицкого, Сувчинского и Флоровского, который призна-
ет правоту «старых грымз» и «рамолов», как именовали 
мыслителей старшего поколения евразийцы. С другой 
стороны, для самого Струве мысль о том, что его лучшие 
ученики — Савицкий, Остроухов и новоявленный «уче-
ник» Флоровский стали евразийцами, была довольно не-
приятной. Таким образом, ему волей-неволей пришлось 
признаться себе в том, что он является в некотором роде 
крестным отцом евразийства поневоле.    

129 Флоровский Г. В. Письмо к П. Б. Струве об евразийстве / Фло-
ровский Г. В. Из прошлого русской мысли. М.: Аграф, 1998. С. 126.  

130 Там же. 



90 

12. «Струвизм» как важнейшая
составляющая мировоззрения Савицкого 

Текст «Идея Родины в советской поэзии», который 
Савицкий опубликовал в «Русской мысли» в 1921 г. (в том 
же номере вышла также его рецензия на книгу Трубецко-
го «Европа и Человечество»), носит явную печать 
влияния Струве. Это проявляется в заметной антиболь-
шевистской риторике указанного текста, с чем, одновре-
менно, борется его собственная, уже переросшая 
«струвизм» мысль. Эта еще незрелая евразийская мысль, 
вырастающая из-под «струвизма», некоторыми исследо-
вателями была названа (очень неточно) его ранним 
«национал-большевизмом». Последнее именование за-
крепилось по названию открытого письма к П. Б. Струве, 
которое Савицкий выслал в редакцию «Русской мысли», 
хотя тогда оно не было напечатано.  

Письмо датировано 5 ноября 1921 г., то есть ранним 
периодом оформления совместных евразийских идей. 
В письме Савицкий поддерживает позицию Н. В. Устряло-
ва и выступает с резким, эпатирующим заявлением: «<…> 
я всегда отвергал и отвергаю начисто и ныне не только 
коммунизм, но и всякий социализм <…>. И все-таки я 
склонен связывать будущее России с будущим советской 
власти, именующей себя властью коммунистической»131. 
Свою позицию Савицкий объясняет просто: все полити-
ческие силы бывшей Российской империи себя дискре-
дитировали, показав свое полное политико-волевое 
бессилие. Он перечисляет Колчака, Деникина, эсеров, ка-
детов, монархистов, и говорит о том, что их «политическая 
годность» в настоящий момент равна нулю. Большевики 
«собрали» страну воедино, потерпев поражение только в 
Польше и в Финляндии. Если сейчас свергнуть большеви-
ков, то «в обстановке этой анархии выползут, как гады, 
самостийники — грузинские и кубанские, украинские, бе-
лорусские, азербайджанские. Создастся обстановка для 

131 Письмо П. Н. Савицкого П. Б. Струве [«Еще о национал-
большевизме»] / Савицкий П. Н. Избранное. Указ. соч. С. 554.  



91 
 

интервенции <…>. Россия падет и распадется <...> по-
настоящему»132. Чтобы этого не случилось, уход больше-
виков необходимо идейно подготовить. На месте образо-
вавшейся после их ухода пустоты должна возникнуть 
национально-ориентированная политическая сила. 

Для Струве эта позиция была абсолютно неприем-
лемой. Согласно его биографу и другу С. Л. Франку, 
Струве в первые годы после революции находился в со-
стоянии душевного потрясения и перешел на позиции 
«идейного фанатизма»133. «Он решительно отвергал, как 
праздное пустословие, то, что он иронически называл 
“социологией русской революции”, т. е. все указания на 
общие, исторические причины ее успеха. Он доказывал, 
что Белое движение провалилось (впрочем, по его убеж-
дению, только временно) и большевизм восторжествовал 
только в силу ряда частных, случайных тактических 
ошибок вождей Белого движения»134. В первые годы эми-
грации Струве был страстно увлечен политической дея-
тельностью, отвергал мысли о необходимости покаяния 
за революцию 1917 г. (он, как и все его поколение, внесли 
существенный вклад в расшатывание устоев император-
ской, исторической России!). Не только евразийцев, но 
Н. А. Бердяева, известного широтой взглядов, он обвинял 
в уходе в бесплодные мечтания. На одной из совместных 
встреч Бердяев привел мнение почитаемого московского 
старца, прав. Алексея Мечёва, интерпретируя его таким 
образом, что Белые генералы «возлагают все свои надеж-
ды на внешнее, насильственное ниспровержение боль-
шевизма, не учитывая его духовных источников и не 
понимая, что он может быть преодолен только медлен-
ным внутренним процессом религиозного покаяния и ду-
ховного возрождения русского народа». На это Струве 
«пренебрежительно отозвался об одном московском стар-
це, мнение которого Бердяев привел в подтверждение 

                                                            
132 Письмо П. Н. Савицкого П. Б. Струве [«Еще о национал-

большевизме»]. Указ. соч. С. 556.  
133 Там же. С. 147.  
134 Франк С. Л. Биография П. Б. Струве. Указ. соч. С. 129. 



92 
 

своих мыслей»135. Таким образом, Струве, утратив на 
время душевное равновесие, брал себе в помощники по 
политической работе людей, преданных только ему, и 
готовых мыслить, писать, действовать в русле им указан-
ных директив.   

В ранних письмах Савицкого 1920 г. можно просле-
дить формирование взглядов, получивших наименование 
«национал-большевизм». В одном из писем он упоминает, 
что в обстановке всеобщего разложения в России выдви-
нулось только две силы: «<…> в пределах этнографиче-
ской России только большевики и добровольцы, каждые 
по-своему, [могли] организовывать серьезную воинскую 
силу. А без воинской силы какая может быть государ-
ственность? И потому формула “Ни Ленина, ни Колчака” в 
своем обобщенном смысле есть нелепость. Но Колчака 
ведь нет. <…> Среди борющихся партий России я сделал 
свой выбор; и мне кажется, что ничто не может нарушить 
моей верности тому лагерю, над которым реют святые 
для меня имена Каледина и Корнилова. И если бы я мог 
взывать — я воззвал бы к каждому русскому, кто не хочет 
оставаться “ни горячим, ни холодным”, сделать, как это 
ни тягостно, и не трудно, — выбор, и стоять на нем до 
конца. … Но если кровь праведников не искупит Рос-
сии, — то сила, которая билась в них, перейдет, как сила 
умирающего богатыря в русской былине — к их победо-
носному врагу»136.  

Действительно, «сила» (то есть государствообразу-
ющая воля) перешла от Белой армии к большевикам, ко-
торым пришлось строить «великую Россию» в виде СССР, 
как они умели и как понимали эту миссию. Проблема в 
том, что в эмиграции «не верили» в Россию, то есть счи-
тали, что она просто погибла, не возродится, станет тер-
риторией большого «Дикого поля». Об этом хорошо писал 
Е. Н. Трубецкой, который во время Гражданской войны и 
смуты оказался в тех же местах, что и Савицкий: «И в Ки-
еве, и в Одессе среди высокопоставленных “бывших лю-

                                                            
135 Франк С. Л. Биография П. Б. Струве. Указ. соч. С. 132.  
136 Письмо П. Н. Савицкого К. Н. Гулькевичу от 22.01/04.02.1922. 

ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 323. Л. 1.–7. 



93 
 

дей” я часто наблюдал эту гнетущую атмосферу буржуаз-
ной деморализации. Эти люди драпировались красивым 
и с виду соблазнительным лозунгом “борьба против 
большевиков во что бы то ни стало” и при этом подразу-
мевали, что она должна вестись какою угодно ценою, ес-
ли нужно, ценой единой России. Упадок духа, 
безграничное неверие в Россию было тут преобладаю-
щим настроением. Перепуганные и уставшие, они реши-
ли, что Россия все равно погибла, каковы бы ни были 
усилия для ее восстановления. Остается, стало быть, спа-
сать порядок, жизнь и имущество. Если нужно, можно 
пожертвовать для этого Россией, ставшей “Совдепией”. 
Отсюда сделка с немцами, спасавшими порядок в отдель-
ных русских областях ценою расчленения России»137.   

Описанные Е. Н. Трубецким настроения действи-
тельно преобладали — в той или иной мере. Поэтому Са-
вицкий, который утверждал, находясь буквально в 
сердцевине хаоса, бандитизма, братоубийственной вой-
ны, насилия, голода, свирепствующих холеры и тифа (от 
тифа Е. Н. Трубецкой скончался, не успев покинуть Ново-
российск), о том, что России принадлежит «великое бу-
дущее» («грядущее величие»), что «Россия будет», 
вызывал иногда насмешки, а иногда — злобу. «С извест-
ного времени я не охотник до Гражданской войны…», пи-
сал он П. Б. Струве в конце 1920 г.138 Свои усилия и мысли 
он сосредотачивает только на одном — надо немедленно 
прекратить Гражданскую войну, перестать лить русскую 
кровь и попусту растрачивать силы: «В отношении к 
практической политике мне кажется, что решительный 
выход из гражданской войны (если не на словах, то на 
деле) и проставление себе иных посильных, и в то время 
достаточно плодотворных задач, не только диктуется, но 
прямо предписывается обстоятельствами всякому, кто не 
хочет разбивать лбом стену»139.                 

Позицию Савицкого все же лучше назвать не наци-
онал-большевизмом, а политическим прагматизмом.  

                                                            
137 Трубецкой Е. Н. Кн. Из прошлого. Воспоминания. Из путевых 

заметок беженца. Томск: «Водолей», 2000. С. 236–237.    
138 ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 324. Л. 6. 
139 Там же. Л. 3. 



Савицкий рассматривает большевиков скорее как ин-
струмент, как силу, способную скрепить и удержать стра-
ну в ситуации хаоса, когда остальные политические силы 
дискредитированы. Струве, напротив, остался на пози-
ции «разбивания лба об стену», доказывая правоту Белой 
идеи и неправоту большевиков. Савицкий доказывал, что 
есть нечто выше правоты, неправоты и политических 
счетов — сама Россия, русский народ, в конце концов, са-
ма жизнь, как великая стихия со своими законами, рит-
мами, иероглифами на теле бытия, которые нужно 
отгадать и прославить премудрость Бога… Политический 
прагматизм по отношению к советской власти появился у 
Савицкого очень рано, был им осознан на рубеже 1919–
1920 гг. и обнародован уже в 1921 г. Эту позицию он да-
лее не поменял, разве что уточнял, например, подчерки-
вая, что большевики по сути — безбожники, чуждые 
национальным интересам России. В период 1941–1945 гг. 
эта позиция подверглась ревизии в связи с нападением 
фашистской Германии на СССР. Тогда политический 
прагматизм перерос в патриотический практицизм. Та-
ким образом, существенной составляющей «евразийской 
формулы» Савицкого является политический прагма-
тизм, который современные исследователи евразийства 
отождествили с национал-большевизмом. В поздний пе-
риод он перерос в патриотический прагматизм.   



95 

13. Переезд в Прагу. Начало
формирования систематического 

евразийского миросозерцания.  
Г. В. Флоровский между евразийством 

и П. Б. Струве  
В Праге Флоровский и Савицкий снимают одну 

комнату на двоих. В конце 1921 г. Сувчинский и Трубец-
кой посылают им письма в одном конверте по адресу 
«Praha, Vyšehradska třida, Komitet pro umoženi Studia 
russkych studenta». Флоровский и Савицкий часто пишут 
письма на одном листе, иногда Флоровский делает 
короткие приписки к письмам Савицкого. Сначала отно-
шения кажутся идиллическими. Через Савицкого Фло-
ровский знакомится со своей будущей женой, родной 
сестрой будущей жены Савицкого. Женившись на родных 
сестрах, а потом вскоре поссорившись, они прекратили 
общение, инициатором разрыва был Флоровский. В мае 
1922 г. Флоровский после женитьбы переезжает и просит 
писать ему отдельно по адресу: «Keplerova ulice, Hotel 
Savoy, But 17, Pany professory Florovckomu». Освободив-
шееся место в комнате занял Я. Д. Садовский (1891–1925), 
экономист, статистик, с которым Савицкий быстро по-
дружился и «обратил» в евразийство. Савицкий назвал 
его, используя древний христианский термин, «“огла-
шенным” евразийства»140, то есть новообращенным через 
проповедь. Садовский преподавал в Русском народном 
университете, готовился к сдаче экзамена, чтобы полу-
чить должность приват-доцента (после окончания 
Варшавского университета он не успел защитить диссер-
тацию). Переезд Флоровского был скорее формальной 
причиной разрыва с Савицким. Флоровский начинает 
раздражаться его восторженным настроением. В письме 
к Трубецкому он пишет: «Думаю, что прав, когда предпо-
лагаю у него некую зависть к себе и стремление быть 

140 Письмо П. Н. Савицкого П. П. Сувчинскому от 03.05.1922. / 
Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 267.   



96 
 

всюду на первом месте, даже и там, где нужно было 
скромничать. Всякий самый любовный намек с моей сто-
роны он принимал болезненно-самолюбиво»141; «Запоз-
далый натурализм! И mania Grandiosa!»142.  

Обвинения Савицкого в мании величия со стороны 
Флоровского были явно безосновательны. Флоровский 
сам был крайне самолюбив и считал каждую свою мысль 
и фразу изречениями глубочайшей мудрости, принадле-
жащими крупному философу современности (на тот мо-
мент ему было 29 лет). Флоровский был талантлив, 
истово религиозен, духовно горяч, но не умел ладить с 
людьми. Он перессорился со всеми евразийцами и у каж-
дого нашел недостатки143. Трубецкой и Ливен, с его слов, 
были надменные князья, гордые своим происхождением, 
Сувчинский — несговорчивый сноб, Савицкий — больной 
манией величия плагиатор… Кажется, только в одном 
Флоровский был прав — Савицкий, действительно, был 
похож на некую антенну под напряжением. Любая мысль, 
близкая ему внутренне, тут же рождала в нем творческий 
каскад.   

Одновременно с евразийскими делами устраива-
лась его академическая карьера. После переезда в Прагу 
он начинает усиленные хлопоты для получения места 
                                                            

141 От евразийства к Р.С.Х. движению. Письма к П. П. Сувчинско-
му и Н. С. Трубецкому. Публикация Н. Струве // Вестник Русского Хри-
стианского Движения. 1993. № 168. С. 66. 

142 Письмо Г. В. Флоровского Н. С. Трубецкому от 10.02.1924. / 
Записки русской академической группы в США. Указ. соч. С. 138.   

143 Чрезвычайно характерно письмо Г. В. Флоровского 
П. П. Сувчинскому от 03/04.12.1923, в котором он критикует других 
участников или возможных союзников евразийского движения: «<…> 
Участие иерархов считаю противопоказанным: м<итрополит> Анто-
ний для меня не приемлем, к<ак> соавтор <…>. Вопрос об участии о. 
Сергия Булгакова я лично по совокупности обстоятельств решаю от-
рицательно — вполне отрицательно, <…>. Пожалуй, о. Сергий “вино-
ват” более вашего: ему следовало быть более примиряемым и чутким. 
<…> Участие Шахматова для меня тягостно, т. к. после первого опыта 
комом я не чувствую к нему минимального доверия, <…>. Боюсь, что и 
Вл. Н. Ильин к ущербу для дела привлекается к работе. То, что я слы-
шал летом на церк<овные> темы, категорически неприемлемо» и т. д. 
(Записки русской академической группы в США. Указ. соч. С. 221–223).       



97 
 

штатного преподавателя только что организованного 
Русского юридического факультета. Сдав магистерские 
экзамены по политической экономии, финансовому пра-
ву и статистике, 18 февраля 1922 г. Савицкий получил 
место приват-доцента кафедры политической экономики 
и статистики Русского юридического факультета в Праге. 
Темами двух его пробных лекций были: «Личное начало в 
хозяйстве» и «Север и Юг в хозяйстве российском». Что 
касается первой темы, то он мечтал создать русскую вер-
сию политической экономии и экономической науки.  
В письме от 12.12.1922 г. Н. С. Трубецкому Савицкий со-
общил, что планирует новую статью: «<…> за “Хозяй-
ственно-географические основания евразийства” я сяду, 
даст Бог, буквально после окончания противокатоличе-
ской статьи»144. В тот момент евразийцы готовили сбор-
ник «Россия и латинство», что для Савицкого, как не 
богослова, было нелегкой задачей. К разочарованию Са-
вицкого, затея с экономической статьей ему не вполне 
удалась. После долгих и, можно сказать, мучительных по-
пыток, он написал статью «Хозяин и хозяйство»145, кото-
рая не встретила горячего одобрения у евразийцев, и для 
публики прошла незамеченной. Вторая тема («Север и Юг 
в хозяйстве российском») для Савицкого, напротив, ока-
залась крайне перспективной. Собственно, в названиях 
двух вступительных лекций Савицкого дан конспект его 
будущей монографии, как он ее задумывал, но удалось 
реализовать из задуманного не все.     

Напомним, что в июне 1922 г. вышел уже второй, не 
менее громкий и привлекший внимание публики, чем пер-
вый146, евразийский сборник — «На путях. Утверждение 
                                                            

144 Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Статьи и письма. 
Указ. соч. С. 291. 

145 Савицкий П. Н. Хозяин и хозяйство // Евразийский времен-
ник. Берлин: евразийское книгоиздательство, 1925. Также есть статья 
Савицкого «Метафизика хозяйства» (Сборник статей, посвященных 
Петру Бернгардовичу Струве ко дню тридцатипятилетия его научно-
публицистической деятельности. Прага, 1925), в которой высказыва-
ются схожие идеи. 

146 Первый евразийский сборник «Исход к Востоку. Предчув-
ствия и свершения. Утверждение евразийцев» вышел в августе 1921 г. 



98 
 

евразийцев». Таким образом, академическая работа и 
евразийство шли у Савицкого рука об руку. Савицкому 
предстояло много труда на академическом поприще. Он 
разрабатывает курсы для студентов, в частности: «Миро-
вое хозяйство в новейшем освещении»147 и курс «Эконо-
мическая география России». Для составления курсов 
необходимо было привлечь все наработанные к тому мо-
менту знания и практические навыки. Экономика дава-
лась Савицкому нелегко: «<…> экономические занятия; 
иссушают душу, ибо экономика — учение подлинно ро-
мано-германское; в этих занятиях как-то отрываешься от 
мистического, сверх-данного корня жизни»148. 

Он стремился найти противовес этим «иссушаю-
щим душу» занятиям. Кроме поэзии, литературоведения, 
архитектурных штудий (которыми Савицкий увлекался с 
раннего детства и до конца дней), он все больше обраща-
ется мыслью к тому, чтобы вернуть экономику «на  
землю», понять связь экономики не только в поле финан-
совых спекуляций, цифр, сводных таблиц, не только как 
ловкий товарооборот, построенный на основании зако-
нов рынка, но как отражение реальной сущности хозяй-
ственной деятельности человека. Хозяйство для 
Савицкого было основано на реальности земли и психо-
логии населяющих ее народов; зависело от климата, оке-
анических, морских или сухопутных путей товарообмена, 
от фактора замерзающих или незамерзающих водных и 
дорожных коридоров. У Савицкого зрели контуры нового 
видения проблем мировой истории и истории Евразии. 
От финансово-денежного составляющего мирового хо-
зяйства он обращается к вещно-материальному, реаль-
ному сектору производства конкретных благ.  

Одновременно происходил окончательный разрыв 
со Струве, который переживался Савицким крайне бо-
лезненно. Струве быстро и негативно среагировал на 
                                                            

147 Экземпляр машинописного курса Савицкого (правда с боль-
шими утратами, но большей частью, разборчивый) есть в Российской 
государственной библиотеке (Москва). 

148 Первый евразийский сборник «Исход к Востоку. Предчув-
ствия и свершения. Утверждение евразийцев» вышел в августе 1921 г. 



99 
 

евразийство, буквально в момент его зарождения. После 
выхода в свет «Европы и Человечества», Трубецкой пы-
тался отдать в первый выпуск возобновленного в Софии 
журнала «Русской мысли», свою статью по поводу сбор-
ника А. Блока «Россия и Интеллигенция»149, но Струве 
отклонил его работу, заявив (по словам Трубецкого), что 
считает его направление вредным. Трубецкой назвал в 
письме к Р. Якобсону статью о Блоке «совершенно невин-
ной», и после ее отклонения думал о том, что «трибуну 
придется сооружить150 где-нибудь в другом месте»151. 
Сам Струве по поводу работы Трубецкого совершенно 
недвусмысленно выразил свои мысли в письме Савицко-
му от 16.02.1921: «Статья Н. С. Трубецкого принадлежит 
именно к числу тех, которые нельзя ни в коем случае 
принимать без моей санкции. Я считаю основную идею 
этой статьи объективно несообразной, требующей отпо-
веди и опровержения. Я всю свою жизнь в значительной 
мере потратил на борьбу с нелепой мыслью, положенной 
в  
основу рассуждений <…> Трубецкого, и не могу теперь  
издавать журнала, чтобы без всяких разговоров распро-
странять эти нелепости. “Народничество” я считаю сифи-
лисом русской мысли, и к возрождению его в какой-либо 
форме руки не приложу»152. В свою очередь Трубецкой 

                                                            
149 Блок А. Россия и Интеллигенция. Петроград: Алконост, 1919.   
150 «Сооружить» — один из вариантов «неправильного» слово-

употребления у Н. С. Трубецкого, который в письмах часто экспери-
ментировал с правописанием, будто бы старясь создать свою личную, 
«трубецковскую» грамматику, а иногда и лексику. Любопытным явля-
ется факт, что та же особенность была характерна и для его отца, 
С. Н. Трубецкого, рукописи которого часто не соответствовали грам-
матическим и пунктуационным нормам.    

151 Письмо Н. С. Трубецкого Р. Я. Якобсону от 27.03.1929 / Пись-
ма и заметки Н. С. Трубецкого. Подготов. к изданию Р. Якобсон и др.  
М.: Языки славянской культуры, 2004. С. 17.  

152 ГАРФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 358. Л. 122. Впервые опубликовавший 
отрывок из этого письма М. Колеров предположил, что речь идет о 
статье Трубецкого «Об истинном и ложном национализме», которую 
он мог предложить редактору «Русской мысли» (Колеров М. А. Брат-
ство св. Софии: «веховцы» и евразийцы (1921–1925) // Вопросы фило-
софии. 1994. № 10. С. 145). Однако сам Трубецкой указал, что Струве 



100 
 

проникся некоторым недоброжелательством к Струве и 
занял по отношению к нему непримиримую позицию: 
«…он знает, что ему меня не приручить!»153, писал он 
Флоровскому в письме от 21–23.01.1922. Трубецкой счи-
тал, что Струве потерпел идейное банкротство и желает 
подчинить себе евразийство с целью расширения своего 
влияния и недопущения «нового слова». В тот момент у 
евразийцев установились разные отношения со Струве: 
Флоровский все больше сближался с ним, Трубецкой рез-
ко разошелся, а Савицкий переживал период колебаний и 
раздумий, постепенно удаляясь от прежнего «Наставника 
и Друга». В связи со столь разнообразной комбинацией 
личных отношений евразийских лидеров, Трубецкой бо-
ялся раскола в рядах только что заявившего о себе ново-
го идейного течения.         

В России, еще до первой революции, в 1908 г. 
Струве, который тогда был издателем еще дореволюци-
онной «Русской мысли», отказался печатать, как он выра-
зился, «наивную» статью «только что проснувшегося 
человека», т. е. А. Блока, по поводу которой Трубецкой 
написал свою работу. Блок поместил ее, в конце концов, в 
издании «Золотое руно» (1909, № 1). Когда Струве отверг 
статью Блока, тот расценил отказ как свидетельство того, 
что его живая интуиция затрагивает важную тему, чему 
противится косная мысль редактора «Русской мысли». 
Что характерно, прения 13 ноября 1908 г. на Религиозно-
философских собраниях в Петрограде, где впервые Блок 
зачитывал текст своей статьи, были запрещены полици-
ей, чуткой к проявлениям революционной крамолы, ко-
торая могла бы скрываться за невинными литературно-
                                                                                                                        
отверг именно статью о Блоке (Письма и заметки Н. С. Трубецкого. 
Указ. соч. С. 17). Вряд ли Трубецкой стал второй раз предлагать еще 
одну статью «своего направления», уже получив однажды отказ. Ста-
тья «Об истинном и ложном национализме» была, таким образом, 
подготовлена именно для евразийского сборника. В ней были темати-
ческие точки пересечения, в частности, со статьями Флоровского, что 
говорит об общем контексте размышлений евразийского кружка, 
плодом встреч которых и явился сборник «Исход к Востоку», где впер-
вые была напечатана статья Трубецкого.               

153 Переписка Г. В. Флоровского с Н. С. Трубецким (1921–1924) // 
Записки русской академической группы в США. Указ. соч. С. 45. 



101 
 

философскими размышлениями. Значит, блюстители по-
рядка в лице полиции, с одной стороны и П. Б. Струве с 
другой, статью Блока отвергли. Таким образом, отверже-
ние мыслей Блока, в которых Струве почувствовал вея-
ние нового, грозного и непонятного духа грядущей эпохи, 
имело длительную историю. Стоит отметить, что творче-
ство А. Блока имело важное значение для Сувчинского, 
было одним из источников его евразийства, сложившего-
ся еще до встречи пятерки основоположников в Софии. 
Одновременно, дореволюционное прошлое Струве, кото-
рого А. А. Кизеветтер справедливо назвал «апостолом 
марксизма»154, было ему немым укором. Внутренние тер-
зания Струве пытался заглушить, реабилитируя себя в 
глазах общественности тем, что позиционировал себя в 
эмиграции как твердого консерватора, свято ненавидя-
щего большевиков. Важно отметить, что одной из общих 
тем молодых авторов, вскоре объединенных в евразий-
ское движение, стала поэзия и идеи А. Блока, которого 
Струве не принял задолго до революции.   

Характерно, что в первом выпуске заграничной 
«Русской мысли» Струве поместил свой небольшой очерк 
о А. Блоке, тем самым показав редакторскую монополию 
на понимание его идей155. Небольшая рецензия Струве на 
поэму А. Блока «Двенадцать» была написана во многом 
как комментарий к предисловию П. П. Сувчинского к  
этому произведению, изданному Российско-Болгарским 

                                                            
154 Кизеветтер А. А. На рубеже двух столетий. Воспоминания 

1881–1914. М., 1997. С. 159. Кизеветтер описывает одно из выступле-
ний Струве в середине 1880-х гг. Несмотря на то, что была заявлена 
сугубо научная и нейтральная тема, в зал набилась разнообразная, 
революционно настроенная публика, большей частью молодежь. При 
появлении Струве: «Разразилась неистовая буря аплодисментов и 
восторженных криков. Она долго не смолкала. Председательствовал 
профессор гр. Комаровский, который из сил выбился, звеня в коло-
кольчик. Но колокольчика совсем не было слышно» (Там же. С. 159). 
Восторженное почитание Струве молодежью в России разительно 
контрастировало с неприятием его идей пореволюционным поколе-
нием в эмиграции.     

155 Струве П. «Двенадцать» Александра Блока // Русская мысль. 
1921. Кн. I–II.  



102 
 

книгоиздательством156. В предисловии Сувчинский опре-
делил поэзию Блока как чувственный реализм, который 
не отражает до конца религиозные переживания, в част-
ности, по его мнению, образ Христа у Блока невырази-
тельный и тусклый157. Струве присоединяется к 
сказанному, но, по его мнению, необходимо заклеймить 
Блока с большей беспощадностью: «Справедливый суд и 
заслуженный приговор; но его надо, мне кажется, расши-
рить и углубить <…> Правда изображения в “Двенадцати” 
Блока религиозно не освобождена от цинизма и кощун-
ства восприятия. Отсюда то естественное отталкивающее 
впечатление, которое на меня производят “Двена-
дцать”»158. В этом, по Струве — отличие от «настоящей» 
поэзии, примерами которой, являются «Фауст» Гете или 
«Борис Годунов» А. С. Пушкина). А творчество Блока, 
напротив, заключает в себе опасность цинизма и кощун-
ства. Это странное, с литературоведческой точки зрения 
суждение, опирается на принцип, сформулированный 
Струве, выступающий для него неким мерилом истинно-
сти и доброкачественности любой современной ему идеи 
или любого текста: «Отношение к революции есть част-
ный случай отношения к греху и мерзости вообще»159. То 
есть, любой намек на оправдание революции есть признак 
оправдания греха и мерзости.  

С А. Блоком Сувчинский познакомился в Петербурге 
в 1918 г. По свидетельству В. В. Гиппиуса (1890–1942), 
который их познакомил, на встрече зашел разговор о 
стихотворении «Скифы», говорили также о судьбах Евро-
пы и Азии. А. Блок, по воспоминаниям В. В. Гиппиуса, го-
ворил: «Пора показать Европе нашу азиатскую рожу. И не 
допытываться: принимают ли именно большевизм или 

                                                            
156 Блок Александр. Двенадцать (с предисловием П. П. Сувчин-

ского). Российско-Болгарское книгоиздательство. София (б./г.).  
157 См.: Сувчинский П. П. Предисловие к книге А. А. Блока «Две-

надцать» / Александр Блок. Pro and contra. СПб.: Изд-во Русского Хри-
стианского гуманитарного института, 2004. С. 304-312.   

158 Струве П. Б. «Двенадцать» Александра Блока // Русская 
Мысль. София, 1921. Кн. I–II. 1921. С. 232.  

159 Там же. С. 233.  



103 
 

вообще революцию — в ее пределе?»160. В предисловии к 
изданной в Софии в 1920 г. поэме «Двенадцать» 
П. П. Сувчинский с большим сочувствием писал о миро-
воззрении Блока, а также о том, что русскую революцию 
необходимо принять и простить. По Сувчинскому, не 
принять и не простить революцию означает не принять и 
не простить Россию прошлую и грядущую. Удивительно, 
что Струве не заметил у Сувчинского сочувствия и при-
зывов к принятию революции, с чем он бесстрашно сра-
жался в 1920-е гг., и свое внимание в краткой рецензии 
сосредоточил только на довольно мягкой критике Блока 
Сувчинским, усилив ее негативные моменты.  

В статье «Типы творчества (Памяти Блока)», уви-
девшей свет в первом евразийском сборнике, Сувчинский 
сравнивает Блока с А. С. Пушкиным: «Это сопоставление 
Пушкина и Блока не случайно и не нарочито. Нет в рус-
ской литературе <…> явлений более близких и схожих. 
<…> Ни у кого не было такого ярко выраженного пути со-
здавшегося мировоззрения. Можно смело сказать — Пуш-
кин и Блок, будучи великими поэтами, были, вместе с тем, 
одними из самых больших людей России, на долю которых 
выпало опытом страстей их жизни разыграть великую че-
ловеческую трагедию»161. В этой статье, подводящей ито-
ги его размышлений о творчестве Блока, Сувчинский 
цитирует не только его стихи, но и статьи («Стихия и 
культура», 1908; «Народ и интеллигенция», 1908), и, в 
частности, важнейшую статью «Интеллигенция и револю-
ция» (1918), завершающую «скифский» период творчества 
у Блока. Стоит отметить, что, по мнению Савицкого, поэ-
зия Блока и Пушкина не противоположны, но, наоборот, 
относятся к единой традиции, это «формы особой истори-
ко-политической поэзии, которой отдал дань Пушкин в 
перечисленных выше произведениях “захвата историче-
ского”. В отличие от прежних произведений, от “Стихов о 
Прекрасной Даме”, “Незнакомки”, “На поле Куликовом” и 
пр., в поэме “Скифы” Блок — символист не более и не ме-
нее, чем Пушкин в “Клеветниках России”. И даже язык 

                                                            
160 Цит. по: Иванова Е. «Скифы» А. Блока и идеология евразий-

ства // Записки русской академической группы в США. Указ. соч. С. 314.  
161 Русский узел евразийства. М.: «Беловодье», 1997. С. 313. 



104 
 

“Скифов” есть язык “пушкинский”… В этом “пушкинском” 
характере языка и образов “Скифов” — отличительный 
признак данного произведения в ряду иных, посвященных 
России творений “советской поэзии”…»162.  

Трубецкой в письме Сувчинскому от 15.12.1921 пи-
сал: «Я читаю статью о Блоке, переработанную в таком 
духе, совершенно необходимой для второго сборника. 
Она как раз произведет то отмежевание от родственного 
нам, но не тождественного с нами направлением Бло-
ка»163. Таким образом, Трубецкой признал «родствен-
ность» с Блоком, а это, учитывая его крайнюю 
подозрительность и малотерпимость ко всему, что не 
совпадало с евразийством, можно считать очень высокой 
оценкой. Творчество Блока явилось одним из источников 
становления евразийских взглядов П. П. Сувчинского в 
первую очередь, однако мысль и поэзия Блока затронула и 
Савицкого, который, хотя и в меньшей степени, был под 
впечатлением от его творчества. Этого не понял Струве, 
пытаясь опереться в своей критике Блока на замечание 
Сувчинского, не имевшего принципиального характера.        

В отношении поэзии Блока Г. В. Флоровский был 
вполне солидарен со Струве. В статье «О патриотизме 
праведном и греховном», само название которой отсыла-
ло к старой работе Струве на эту тему («Два национализ-
ма»164), он писал о мировоззрении А. Белого и А. Блока: 
«…они опошляют трагедию, жуткую и умилительную, 
стараясь раскрыть ее прагматический “смысл”, расшиф-
ровать рациональное “значение” ее мук и борений. И на 
месте святе оказывается скучная механика “стихий”, пре-
вращенных в абстракцию. Но этого мало: Блок утвержда-
ет, что “жизнь прекрасна”, что страшный и 
отвратительный “гул” революции — “о великом” <…>. 
Здесь, собственно, уже нет эмпирического “приятия  

                                                            
162 Савицкий П. Н. Идея Родины в светской поэзии / Савиц-

кий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 73.  
163 Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому. Указ. соч. С. 19. 
164 Струве П. Б. Два национализма // Русская мысль. 1910. № 6; 

известна также статья П. Б. Струве: В чем же истинный национализм? 
(посвящается памяти Вл. С. Соловьева) // Вопросы философии и пси-
хологии. Кн. 59. 1901.     



105 
 

революции”, здесь — нечто гораздо более широкое: ме-
тафизическое “примирение с действительностью”»165.  
В устах Флоровского эти обвинения звучали очень весо-
мо: получается, что в цикле «Скифов» Блок «согрешил» 
рационализмом в отношении недозволенного, метафи-
зически оправдывали действительность, ставя знак ра-
венства между добром и злом. Трубецкой не одобрил 
критики Флоровского, напоминая ему пословицу о том, 
что не стоит плевать в колодец, которым, возможно, при-
дется когда-нибудь воспользоваться. Так намечались 
«линии разлома» в евразийской пятерке лидеров. «Ста-
рое», традиционное отношение, выразителем которого 
был Струве, становилось для Флоровского все более и 
более привлекательным, поскольку новое утверждалось с 
опорой не на исключительно морально-нравственные, но 
скорее на эстетические и модернистско-стилистические 
суждения, что его пугало и отталкивало.  

Значение Струве для русской общественной мысли 
определялось несколькими важными моментами: он был 
во многом первопроходец в движении от марксизма к 
идеализму. Он одним из первых в России поднял пробле-
му философии культуры как центральную для бытия 
народа, оправдывающую смысл государственности 
(сборник «Философия культуры», 1906 г. частично осу-
ществленный проект). Эта идея на первых порах также 
была центральной для раннего евразийства. Струве был 
почти единственным русским мыслителем, для которого 
проблемы государства и национальной жизни были тес-
но увязаны, оба начала он понимал как несомненно бла-
гие. Самоопределение общества перед лицом государства 
он мыслил с позиций персонализма. 

В статье 1921 г. «Размышления о русской револю-
ции» Струве высказал тезисы о «загадочности» револю-
ции в России. В тоне его высказываний явно звучат нотки 
смущения и растерянности: «Русская революция есть ве-
ликая историческая проблема, я бы сказал, почти — за-
гадка. В самом деле: народ, который создал огромное и 
могущественное государство и, при посредстве этого гос-

                                                            
165 Флоровский Г. В. О патриотизме праведном и греховном / Из 

прошлого русской мысли. М.: «Аграф», 1998. С. 147. 



106 
 

ударства, — великую, богатую и многостороннюю куль-
туру, объятый каким-то наваждением, в кратчайшее вре-
мя разрушил сам это великое государство — ради 
преходящих выгод и призрачных благ»166. В статье 
Струве звучит запоздалое раскаяние: «Мы слишком 
безоглядно критиковали и порочили перед иностранца-
ми свою страну. Мы более, чем недостаточно бережно, 
относились к ее достоинству, ее историческому прошло-
му»167. В той же статье дан вполне положительный порт-
рет великого русского реформатора П. А. Столыпина, 
которого он поносил до революции. В этой статье Струве 
хвалил Столыпина, как имевшего «предчувствие русской 
революции именно в той катастрофической форме, в ко-
торой она осуществилась»168.  

Несмотря на изменение умонастроения и некото-
рые запоздалые прозрения, Струве остается верен своей 
основной идее: революция осуществилась потому, что в 
России не были сильны традиции западного права: «Ле-
нин смог разрушить русское государство в 1917 г. именно 
потому, что в 1730 г. курляндская герцогиня Анна Иоан-
новна восторжествовала над князем Дмитрием Михайло-
вичем Голицыным. Это отсрочило политическую 
реформу в России на 175 лет»169. Главный грех царской 
бюрократической властной структуры, согласно Струве, 
заключался в том, что она боялась реформ и политиче-
ских свобод. Эта позиция вступила в непримиримое про-
тиворечие с евразийским видением причин и смысла 
революции.  

Евразийцы понимали революцию как, в первую 
очередь, кризис европеизма в России, т. е. высказывали 
мысли, противоположные мнению Струве. Если для 
Струве революция 1917 г. — национальная и государ-
ственная катастрофа, крах его надежд на европеизацию 
России, то для евразийцев революция открыла новые пу-

                                                            
166 Струве П. Размышления о русской революции // Русская 

мысль. София, 1921. Кн. I–II. С. 22.  
167 Струве П. Размышления о русской революции. Указ. соч. С. 9.  
168 Там же. С. 23.  
169 Там же. С. 30.  



ти, на которых Россия обретет истинное утверждение 
(или, как говорил Савицкий, «самодовление»).  

Конституция и другие правовые аспекты в русской 
революции не имели, с точки зрения евразийцев, никако-
го значения. Перед лицом страшной, смертоносной рево-
люционной стихии, голода, братоубийственной войны, 
эпидемий, потоков ненависти, разрушения всех основ 
жизни — даже самая лучшая Конституция в качестве па-
нацеи от этих катастрофических бед, не могла не вызвать 
у евразийцев снисходительной улыбки. Они не просто 
разочаровались в Конституции, которую прежнее поко-
ление мыслило как ключ к решению всех социальных 
проблем России, они просто не писали на эту тему вооб-
ще, как не имеющую никакого отношения ни к России, ни 
к ее будущему. Так определился разлом, по которому 
прошел конфликт поколений. Словно невидимая рука 
одним взмахом поменяла все декорации исторической 
жизни. Что вчера казалось верхом мудрости, сегодня ста-
ло жалким бормотанием «старого рамола». И евразийцам 
представлялось, что главное — успеть на отходящий от 
гавани истории корабль современности. И только Фло-
ровский, как жена Лота, оглядывался назад, понимая, что 
без исторического багажа путешествие в будущее будет 
неуютным. И он ушел к «старым грымзам» и «рамо-
лам» — потому что за ними была какая-никакая, но тра-
диция. А евразийцы начали сами создавать новую 
традицию – как бы с чистого листа. Для Флоровского это 
было пугающей новизной, к которой он не был готов.    



108 

14. Сборник «Россия и латинство»
как дебют Пражской евразийской группы. 

Сближение П. Н. Савицкого 
с Г. В. Вернадским 

В Праге Савицкий собирает единомышленников, 
которыми становятся историк Г. В. Вернадский и эконо-
мисты и статистики П. А. Остроухов и Я. Д. Садовский. Са-
вицкий и Остроухов были выходцами из «шинели» 
П. Б. Струве, вместе с Вернадским работали на Врангеля 
по приглашению Струве во время Гражданской войны в 
Крыму. Теплые и даже почти трогательные отношения 
между ними сохранятся на всю жизнь. Позже к этой груп-
пе присоединятся юрист И. С. Белецкий, полковник, об-
щественный деятель В. П. Шапиловский, лингвист, 
лексикограф Л. В. Копецкий, филолог М. М. Порецкий, ис-
торики С. Г. Пушкарев и М. В. Шахматов (последние два — 
ученики Вернадского), и другие участники, всего около 
40 постоянных членов, составивших Пражскую евразий-
скую группу. Уже в июне 1922 г. этот пока немногочис-
ленный пражский кружок в составе Савицкого, 
Вернадского, Остроухова и Садовского обсуждает изда-
ние «противокатолического» сборника (выйдет в мае 
1923 г. под названием «Россия и латинство»).  

Планы издания родились еще до того, как пражские 
евразийцы получили из Берлина вышедший к тому вре-
мени второй сборник «На путях». Трубецкой сомневался, 
что стоит вообще затевать «противокатолическое» изда-
ние. Он полагал, что «настроение против католичества 
слишком единодушно <…> чтобы не вышло, что мы ло-
мимся в открытую дверь!»170 Тем не менее, этот сборник 
был важен именно пражским евразийцам, как объединя-
ющее их дело, было знаком рождения новой евразийской 
группы под руководством Савицкого. Кроме того, в связи 
с изданием этого сборника, к евразийству присоединился 
философ и богослов В. Н. Ильин, также последний раз в 

170 Письмо П. Н. Савицкого к П. П. Сувчинскому от 13.07.1922. / 
Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 274.   



109 
 

этом евразийском сборнике участвовали А. В. Карташев, 
П. М. Бицилли и Г. В. Флоровский. Участие Карташева и 
Бицилли — не принадлежащих евразийству мыслителей, 
было знаком открытости и терпимости участников дви-
жения. Пражские евразийцы приняли решение заручить-
ся поддержкой «со стороны», поскольку они не 
чувствовали пока полной уверенности в своих силах. Хо-
тя стоит отметить, что «люди со стороны» в последую-
щем привлекались крайне редко, по сути, было только 
одно яркое исключение — участие С. Л. Франка. В после-
дующих сборниках нашлось место только «своим».  
В этом смысле «Россия и латинство» был последним 
евразийским сборником, выход которого знаменовал окон-
чание первого периода евразийства как издательского 
проекта. Существенными характеристиками первого пе-
риода была декларативность — евразийцы ярко заявляли 
о себе. Новизна и эмоциональная свежесть, почти эпа-
тажность, определенная открытость по отношению к 
участникам «со стороны», чтобы они своим авторите-
том поддержали новое направление, — были характер-
ными чертами первого периода истории евразийства.  

Следующее издание («Евразийский временник») 
имело уже четкую монологическую направленность: 
только евразийцы, только «свои», даже без колеблющего-
ся Г. В. Флоровского. «Временник» транслировал идеи, ко-
торые стали «каноническими», то есть последующие 
тексты сравнивали с текстами «Временника», не только 
как с «эталонными», но и для выдерживания определен-
ного стиля, по которому отныне будут узнавать евразий-
ство: всегда новое, всегда необычное, литературно 
качественное (тексты вычитывались по многу раз всеми 
лидерами), оппозиционное по отношению ко «всем» и т. д. 

Сборник «Россия и латинство» стал поводом к дру-
жескому сближению Савицкого с Вернадским. В письме 
Сувчинскому от 4.VI.1922 г. Савицкий писал: «Главный 
предмет наших разговоров — издание сборника — о ка-
толичестве под названием (?) “Третье искушение” (Мф. 4, 
8–9). Привлекали к разговорам наших новых единомыш-
ленников по этим вопросам — Г. В. Вернадского и 



110 
 

П. А. Остроухова. Выработали примерную программу. Об 
этом будем писать подробно»171. Название третьему 
сборнику дал Вернадский, о чем Савицкий уведомил 
Сувчинского: «Г. В. Вернадский предложил видоизмене-
ние в названии: “Россия и католичество”, по его мнению, 
неудачно, в том смысле, что корень “кафолический” озна-
чает “вселенский” — между тем подлинно вселенскою 
церковью является только православная. И поэтому он 
предлагает “Россия и латинство” — используя старорус-
ское обозначение. Г. В<асильеви>чу Ф<лоровскому> и 
мне это замечание кажется правильным»172.  

На первой странице сборника Савицкий, не называя 
источника, объясняет концепцию названия, опираясь на 
мнение Вернадского: «Слово “католичество”, нередко 
употребляемое для названия латинства, — применяется 
в русской языке без всякого отношения к корню “кафо-
лический”, что значит вселенский. В таком, безотноси-
тельно к корню значении слово это употребляется и в 
некоторых статьях настоящего сборника. Но в других 
случаях, во избежание двусмысленности, мы возвраща-
емся для обозначения христианского вероисповедания, 
возглавляемого Римским папою, к историческому — гре-
ко-византийскому и русскому термину — “латинство”»173.   

Одновременно издание сборника окончательно 
«отточило» евразийскую группу. Так, например, Бицилли 
был возмущен, находя, что «Вступление» Савицкого — 
«пародия на церковное красноречие»174. Он почувство-
вал, что декларативность евразийцев — стилистически 
«не его», и больше не принимал участия в их изданиях. 
Скорее всего, Бицилли оттолкнули такие, например, мо-
менты, как сравнение католиков с большевиками (за это 
сравнение евразийцы выслушали немало порицаний): 
«<…> в некотором смысле большевизм и латинство, — 
интернационализм и Ватикан, — в отношении историче-
                                                            

171 Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 271. 
172 Там же. С. 290.  
173 Савицкий П. Н. Россия и латинство // Россия и латинство. 

Сборник статей. Берлин, 1923. С. 9.  
174 Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства: Указ. соч. С. 295. 



111 
 

ском и эмпирическом, суть соратники и союзники»175.  
Флоровский, напротив, понял, что ему не хватает церков-
ной тематики, евразийство движется в противоположном 
направлении — от строго религиозно-православного пу-
ти. Сборник был щедро разослан православным иерархам 
в разные города и страны, чтобы они обратили внимание 
на евразийство. как на некую общественно-церковную 
силу, и это имело определенный эффект. Репутация 
евразийцев как горячих поборников православия в цер-
ковных кругах была создана, но, в целом, отзывы на 
сборник были довольно (и даже — на удивление) вялы-
ми. Он прошел как бы незамеченным, хотя состав статей, 
тем и авторов был сильным, можно сказать, блестящим. 
Савицкий выступил с вводной статьей «Россия и латин-
ство». Статья Сувчинского «Страсти и Опасность» «напи-
сана под впечатлением нескольких писем, полученных в 
недавнее время из России»176, то есть содержит скорее 
эмоциональный отклик на текущие события. В центре 
размышлений Сувчинского — революция 1917 г., впро-
чем, в центре внимания Сувчинского во всех его евразий-
ских работах была неизменно только она. Других тем, за 
исключением литературных, он почти не касался. 
П. М. Бицилли дал исторический разбор становления 
доктрины католичества в статье «Католичество и Рим-
ская церковь». Г. В. Вернадский рассмотрел историческую 
перспективу унии в статье «“Соединение церквей” в ис-
торической действительности». Н. С. Трубецкой в статье 
«Соблазны единения» развивал свою культурологиче-
скую концепцию о невозможности сочетать разнородные 
элементы западной католической церковности и циви-
лизационных элементов — с восточными. Той же теме 
посвящена статья А. Карташева «Пути единения».  
Флоровский размышлял о том же из религиозно-
философской перспективы. Статью «К проблеме литур-
гики в Православии и Католицизме» В. Н. Ильина 
евразийцы не хотели изначально публиковать, поскольку 
                                                            

175 Савицкий П. Н. Россия и латинство. Указ. соч. С. 11.  
176 Сувчинский П. П. Страсти и опасность // Россия и латинство. 

Берлин, 1923. С. 16.   



112 
 

она не подходила к тону сборника (посвящена особенно-
стям богослужебной практики), кроме того, их смущало 
обилие стилистически неудачных мест в тексте. Ильин 
тогда был начинающим автором, и именно у евразийцев 
оттачивал свои публицистические таланты.  

В связи с темой сборника важно отметить, что за-
падное направление в русской культуре почти всегда бы-
ло связано с принципами и наследием атеизма, а 
национальная русская традиция опиралась на правосла-
вие, даже если плохо его знала и понимала. Западниче-
ство было светским проектом преобразования России в 
цивилизацию безрелигиозную и атеистическую, где ме-
сто традиции займут законы и нормы светской морали. 
Тогда Европа сама не имела опыта построения светского 
общества городского типа, все риски и особенности этого 
пути были неясны. Опыт Великой французской револю-
ции, которая ставила целью ниспровержение религии, 
был ужасающим. Считается, что Франция потеряла от 1,5 
до 2 миллионов человек, куда входят как жертвы якобин-
ского террора, так и последующие потери в связи с воен-
ными кампаниями Наполеона. Для XVIII в. это потери 
чудовищные. До революции во Франции проживало око-
ло 8 миллионов человек. Однако европейское общество в 
целом было еще незрело, анализ этих событий, их связь с 
атеизмом не только не была проанализирована, но 
наоборот, тенденция ниспровергать религию возрастала 
буквально в геометрической прогрессии. Движение к 
светскому обществу было магистральным путем, по  
которому двигалась Европа, но вполне светским и безре-
лигиозным она смогла стать только в результате Первой 
и Второй мировых воин. Россия также пришла к воин-
ствующему богоборчеству и атеизму через кровавую ре-
волюцию. Традиционность была связана с религией, 
революционность — с атеизмом. Таким образом, через  
европеизацию Россия включила в себя как революцион-
ность, так и атеистическую интенцию.  

Евразийцы довольно точно поняли этот момент, 
хотя до конца он остался не прояснённым: делая акцент 
на борьбу с католичеством, пражские евразийцы не до 



113 
 

конца сознавали глубинный подтекст европеизации, ве-
дущей к атеизму. На страницах «противокатолического» 
сборника Трубецкой говорил об этом, связывая материа-
лизм с глобализацией, но с определенными оговорками: 
когда европейское начало привносится в национальное 
тело (неважно, какой именно народ или страна воспри-
нимает эти начала), это всегда приводит к атеизму, появ-
лению чуждой народу, национально не ориентированной 
элиты, жадности к материальным благам и обеднению, 
упрощению, примитивизации культуры. В этом смысле 
европеизм Трубецкой воспринимал как вирус, разрушаю-
щий тело культуры того или иного народа. Савицкий, по-
хоже, этого не понимал с той ясностью, с какой это 
понимал Трубецкой. Справедливости ради нужно отме-
тить, что этот «вирус европеизма» одновременно вызывал 
в обществе «иммунный ответ», который выражался в 
стремительной модернизации. Этот последний момент не 
отметил Трубецкой. 

Н. С. Трубецкой считал сборник неудачным, по-
скольку он не выполнил своего основного предназна-  
чения — дать понятные и простые разъяснения религи-
озных вопросов русским эмигрантам. Даже статья самого 
Трубецкого, который всегда писал яркие, точные, волну-
ющие публику тексты, вышла невыразительной. Сборник 
со статьями научного типа, со сложной терминологией и 
историческими справками был бы понятен в академиче-
ских кругах, однако в начале 1923 г. академическая жизнь 
русского зарубежья только-только начинала налажи-
ваться. Чисто политические и вообще, острые дискусси-
онные темы, попытки разобраться в причинах и истоках 
катастрофы 1917 г. («кто виноват» и «что делать»), вос-
поминания об утерянной России, — эти и подобные темы 
находили гораздо более живой отклик в эмиграции. 
Сборник «Россия и Латинство» на фоне последующих 
евразийских изданий выглядел неактуальным, и остался 
несколько в стороне от магистрального направления по-
следующего развития евразийства.  

Главное значение этого сборника для евразийства 
состояло в том, что благодаря ему оформилась Пражская 



евразийская группа, члены которой сплотились вокруг 
издания и почувствовали, что могут и дальше осуществ-
лять свои проекты — организацию семинаров, выпуск 
«Евразийской хроники», привлечение новых членов. 
«Россия и латинство» был рубежным сборником — те, 
кто в дальнейшем покинули движение, участвовали в 
евразийском издании последний раз (Флоровский, Кар-
ташев, Бицилли), те, кто присоединились (Вернадский, 
В. Н. Ильин), останутся с евразийством на долгие годы. 
Последующие планы религиозных сборников (в 1922–
1923 гг. евразийцы планировали издание журналов 
«Устои» и «Догмат и творчество»; в 1928 г. хотели издать 
«Историю и идею монашества») не были реализованы, 
поскольку к этому времени евразийство покинул Фло-
ровский, который был главным катализатором религи-
озного беспокойства и сторонником расширения 
религиозной тематики вообще, а само евразийство акту-
ализировало для себя другие проблемы. Повторим уже 
высказанный ранее тезис: религиозный компонент в 
евразийстве был конструкцией, «не терпящей» ни устра-
нения, ни усиления.   



115 

15. О «проектности» России-Евразии.
Некоторые замечания о «составных
компонентах» раннего евразийства

Савицкого 
В начале 1920-х гг. евразийцы были крайне вооду-

шевлены, видя зарю нового мира, в котором Россия, 
наконец, сможет осознать и реализоваться свою, не под-
ражательную Западу, оригинальную цивилизацию как 
Евразию. По утверждению евразийцев, аналогом такой 
синтетической цивилизации, органично сочетавшую во-
сточные и западные элементы, ранее была Византия. Но 
они довольно мало размышляли о византийском наслед-
стве России, о мистических корнях православия, мало го-
ворили о трагедии России, которая должна стать 
Евразией, но противится этому, и из столетия в столетие 
отказывается от своей задачи, бросая к ногам Запада се-
бя, народ, культуру, любые цивилизационные достиже-
ния — то при Петре I и его преемниках, то, позже, 
«влюбившись» во французскую культуру, пока Наполеон, 
придя в Россию, не «вылечил» ее от этого наваждения, то 
«влюбившись» в немецкую культуру, поставив марксизм 
и гегельянство как высшие достижения человечества 
(и в Первую, и во Вторую мировую немцы «лечили» Рос-
сию от этой страсти), то, наконец, «влюбившись» в джин-
сы, кока-колу и английский язык… Собственно, трагедия 
России в том, что геополитически и географически она, 
являясь Евразией, культурно и ментально остается разде-
ленной на Европу (европеизированная «знать») и Азию 
(«простой народ»), и эти начала враждуют друг с другом. 
Эта вражда зачастую принимает форму противостояния 
«верхов» и «низов» (рабочие термины Н. С. Трубецкого и 
Г. В. Флоровского), власти и народа, элиты и простолюди-
нов, что, например, выразилось в борьбе официальной, 
«никонианской», синодальной церкви и старообрядчества.  

Евразийцы, и в частности, Савицкий, недостаточно 
выделяли «проектность» Евразии, делая акцент на теме 
России-Евразии как если бы она была уже состоявшимся 
фактом. Позже евразийцы осознали, что византийская 
тема, как тема восточного начала в русской культуре, 



116 
 

недостаточно развита, подменена темами монгольской, 
гуннской и скифской. Но им не хватило времени, может 
быть, знаний, не хватило «своего» философа, специали-
ста, религиоведа, который бы, присоединившись к 
евразийству, эту тему разработал. С этой точки зрения 
уход Флоровского из движения, действительно, больно 
ударил по евразийскому проекту, но не потому, что оно 
перестало быть «культуроцентричным мировоззрени-
ем», а потому что была заменена сама культура — во-
сточно-византийская, на скифо-сарматскую и татаро-
монгольскую, а последнее и оказалось в фокусе внимания.   

Тема византийского наследства, тем не менее была 
одной из исходных, в момент рождения евразийства Са-
вицкого, чему в немалой степени способствовали его 
странствия 1919–1920 гг., когда в самый короткий про-
межуток времени ему пришлось побывать в Европе (Во-
сточной и Западной), в России (в Крыму, на Украине), на 
Востоке (в Константинополе), причем несколько раз, пу-
тешествуя оттуда — сюда, и обратно. Резкие контрасты и 
сравнения «месторазвитий» столь разных по климату, 
культуре, языкам, социальным и бытовым обстоятель-
ствам, кристаллизовали то, что зрело давно, еще со вре-
мен детства — впечатления от прочитанных им книг о 
русских первопроходцах, о русской Америке, об Аляске,  
о Русско-японской войне, об упущенных возможностях 
Российской империи в Новом свете, о величии и неисчер-
паемых богатствах русской культуры.  

Когда он, мальчиком 9 лет, переживал гибель рус-
ского флота в Русско-японской войне, он уже был поли-
тически ангажирован, что уж говорить о времени, когда 
он достиг возраста 20 лет: «когда я в возрасте неполных 
девяти лет получил “у себя” в имении (50 верст от желез-
ной дороги) известие о гибели броненосца “Петропав-
ловск” и адмирала С. О. Макарова на нем — я заболел от 
огорчения на несколько недель»177. Любопытно, что во 
взрослом возрасте эти впечатления и приобретенные в 

                                                            
177 Старый патриотизм, «переориентированный на новую Рос-

сию: евразийство П. Н. Савицкого. Письма П. Н. Савицкого к 
Г. П. Струве. Подготовка текста, вступит. статья Ю. Б. Мелих // Россия 
XXI. 2010. № 2. С. 157. 



детстве знания он использовал в своих статьях, напри-
мер, темы русской Аляски он касался неоднократно: 
«В 1867 г. была продана (и притом за бесценок) 
С. А. Соединенным Штатам русская Америка (Аляска), 
приобретенная для России усилиями целого ряда ода-
ренных предпринимателей (руководителей Российско-
Американской Компании конца XVIII в. и начала XIX в.). 
Умение уступать территорию в некоторых случаях слу-
жит отличием власти большого размаха, но эта «прода-
жа», нужно думать, являлась знаком сущностного 
(онтологического) повреждения государственного “сти-
ля” и чутья»178, писал Савицкий в 1927 г. Эта боль от без-
дарной продажи Аляски преследовала его, кажется, с 
юных лет и до конца жизни. Как и в случае с Аляской, 
многие существенно важные темы Савицкий выносил в 
своих работах в примечания, в пояснения, которые не 
сразу бросались в глаза при чтении текста, казалось бы, 
прямо не относящегося к этим маргиналиям. Стоит отме-
тить, что это — важнейший признак стилистики Савиц-
кого: он, раскрывая в той или иной работе основную 
тему, параллельно делает много примечаний и на первый 
взгляд незаметных оговорок, так что на фоне основной 
идеи они могут теряться. Между тем, у Савицкого зача-
стую периферийные темы и примечания не менее важны, 
чем основные, хорошо известные исследователям идеи.      

Евразийство раннего Савицкого было русско-
украинским сплавом — единого потока огромной реки Ма-
лороссии (истока) и Великороссии (бассейна), позже оно 
«разрослось» до видения и понимания всей громады рос-
сийской земли, включая Сибирь и Дальний Восток.  

178  Савицкий П. Н. К вопросу о государственном и частном нача-
ле промышленности (Россия XVIII–XX веков) // Евразийский времен-
ник. Кн. 5. Париж, 1927. С. 296. 



118 

16. О критике евразийства в 1920-е гг.
Способность увидеть, как единое, этот новый «ма-

терик» — Россию-Евразию, была дана Савицкому, но не 
дана была его критикам в эмиграции. Для критиков 
евразийства Россия, по сути, ограничивалась своей евро-
пейской частью и «европейским» отрезком истории. Для 
П. Н. Милюкова, А. А. Кизеветтера, Г. А. Ландау, А. Д. Бил-
лимовича, Б. Н. Одинцова и многих других история Рос-
сии как будто бы началась с эпохи Петра Великого и 
продолжалась до октября 1917 г. Ее пространственные 
«рамки» тоже были в их представлении невелики — от 
Санкт-Петербурга и Москвы до пределов не далее Вятки 
и Южного Урала.  

Для того, чтобы обозреть все критические статьи и 
основных авторов, проанализировать их аргументы (ко-
торые, в основном, сводились к высмеиванию, уничиже-
нию противника, к сведению евразийства к «нелепостям» 
и т. д.), не хватит ни главы, ни целого раздела. Этому 
должна быть посвящена особая монография, в которой 
евразийство рассматривалось бы в контексте идейной 
борьбы русской эмиграции первой половины XX в. По-
этому, чтобы не распылять внимание, но и не оставить в 
стороне эту тему (она довольно важна), в настоящем ис-
следовании сосредоточимся на трех знаковых именах — 
П. Н. Милюков, А. А. Кизеветтер и П. Б. Струве (о его пози-
ции было уже сказано выше). Это были, пожалуй, наибо-
лее известные, талантливые и влиятельные противники 
евразийцев в эмиграции. Отдельно нужно отметить 
Н. А. Бердяева, которого традиционно относят к крити-
кам евразийства, хотя его позиция была ближе к сочув-
ственной.  

Как уже было сказано, поклонники европейской 
культуры не приняли «открытия» Савицкого — «матери-
ка» России-Евразии, вернее, попыток понять Россию как 
особый цивилизационный «материк» со своими ритмами 
и законами, историческими и географическими. Для кри-
тиков 1920-х гг. существовала лишь передовая, великая, 
величайшая Европа, и — отсталая, жалкая и унылая Азия: 



119 
 

«европейцы (причем дважды) открыли Америку — при-
том, заметьте, не американцы открыли Европу — а евро-
пейцы Америку; тех же европейцев бодрил доброй 
надежды мыс, который они огибали по пути в сказочную 
Индию (не индусы приехали в Европу, а европейцы в Ин-
дию). Они, впрочем, сделали и другое: первые и един-
ственные перейдя все пределы, овладели земным 
шаром»179, — писал в восторге критик евразийства 
Г. Ландау. С насмешкой он отмечал, что Савицкий ставит 
под сомнение величие Европы и противопоставляет ей — 
владычице мира — жалкую Россию (о том, что Россия 
также открыла Северную Америку и даже владела зем-
лями, на которых позже возник Вашингтон, он, вероятно, 
не знал)180. «Г<осподин> Савицкий во имя самоутешения 
обязан не понимать европейской культуры, не понимать 
процесса культуры вообще»181, — насмешливо отмечал 
Ландау, резюмируя отношение к евразийству среди  
критиков. Однако работы Савицкого не оставляют со-
мнения в том, что он имел представление о культуре и 
истории намного более полное и значительное, чем мно-
гие его критики в 1920-е гг. Исходя из этого целого 
(цельной мировоззренческой картины), он видел иную 
панораму, которая из узкого ракурса некоторых крити-
ков отнюдь не открывалась.  

Критики мыслили (см., например, характерную ла-
пидарную статью Ал. Д. Биллимовича «Богоискатели, 
евразийцы и материальная культура»182) исключительно 
в перспективе ориентализма — представления о превос-
ходстве европейской культуры, европейской цивилиза-
ции, к которой относили и себя. Для них существовала 
только европейская наука и только европейская литера-
тура, проза и поэзия. «Своя» литература снисходительно 

                                                            
179 Ландау Г. А. Евразийское самоутешение // Записки Русской 

академической группы в США. Указ. соч. С. 331.  
180 См., например, статью Савицкого «К вопросу о русско-

немецком научном сотрудничестве (заметки географа)» (ГА РФ.  
Ф. 5783. Оп. 1. Д. 147. Л. 16-23).   

181 Ландау Г. А. Евразийское самоутешение. Указ. соч. С. 332. 
182 Русская мысль. Кн. VIII–XII. 1922. С. 83–101.   



120 
 

допускалась в пределах Льва Толстого и немного — До-
стоевского. Гоголя и Тургенева почти не читали, самого 
школьного, гимназического курса русской литературы до 
советского времени не существовало. Русская классика 
была чтением для любителей, как сейчас некоторые лю-
бят читать П. И. Мельникова-Печерского или В. А. Шиш-
кова. Мощная поросль литературы Серебряного века 
воспринималась с любопытством — как могут вызывать 
интерес чахлые растения, растущие в тени великих евро-
пейских классиков (древнегреческая и латинская тради-
ция также относилась ими к европейской). Критики 
евразийства 1920-х гг. были старше основоположников на 
10-20 лет, с точки зрения поколенческого фактора они 
годились им в отцы. Эти «отцы», некоторые из которых 
прошли в свое время «путь от марксизма к идеализму», 
просмотрели сначала рождение новой русской культуры 
Серебряного века, а потом — появление пореволюционной 
культурной традиции.  

Критикам евразийства Савицкий посвятил статью 
«В борьбе за евразийство. Полемика вокруг евразийства в 
1920-х годах» (1931), в которой отметил, что  
«С конца сентября 1921 г. стал складываться антиев-
разийский фронт в эмигрантской печати»183. Он бережно 
собирал вырезки и оттиски из газет и журналов с крити-
ческими статьями и рецензиями, придавая этому боль-
шое значение. Можно сказать, что евразийство породило 
феномен «критического антиевразийского потока» в эми-
грации, когда буквально каждая эмигрантская газета, 
журнал, сборник — содержали критические отзывы, и 
очень редко — отзывы нейтральные или комплиментар-
ные. Отчасти традиции этого «антиевразийского потока» 
перекочевали в российскую публицистику нач. 1990-х гг. 
Поток критики был столь огромен, что после 1922 г. 
евразийцы приняли коллективное решение не отвечать в 
печати на критические статьи. Опыт полемики — обмена 
статьями, который состоялся в 1922 г. в газете «Руль», 
                                                            

183 Савицкий П. Н. В борьбе за евразийство. Полемика вокруг 
евразийства в 1920-х годах / Савицкий П. Н. Избранное. Указ. соч.  
С. 355.  



121 
 

когда было напечатано несколько критических статей и 
ответов Савицкого и Флоровского, в конце концов, пока-
зали ее бесплодие.  

Евразийцы только однажды нарушили своеобраз-
ный «обет молчания», когда опубликовали в журнале 
«Путь» № 2 за 1926 г. сразу три ответные статьи —  
«Ответ на статью Н. А. Бердяева об “евразийцах”» 
Л. П. Карсавина, статью Г. В. Флоровского «Окамененное 
бесчувствие (по поводу полемики против евразийства)» и 
коллективное «Письмо в редакцию “Пути” П. П. Сувчин-
ского, Л. П. Карсавина, Г. Флоровского, П. Савицкого, Кн. 
Н. С. Трубецкого, Вл. Н. Ильина в ответ Кн. Гр. Н. Трубец-
кого». Последнее коллективное письмо было вызвано до-
вольно неожиданной и запоздалой критикой сборника 
«Россия и латинство», в которой Савицкий допустил рис-
кованное сравнение большевиков с католиками, за что и 
«уцепился» Г. Н. Трубецкой, дядя Н. С. Трубецкого, отли-
чавшийся большим уважением к католичеству. Это трой-
ное мощное выступление евразийцев в «Пути» было 
вызвано скорее привходящими обстоятельствами — 
нужно было «продемонстрировать» нового идеолога 
движения Л. П. Карсавина, «показать» вернувшегося на 
краткое время «блудного сына» Флоровского, и в какой-
то мере «застолбить» свое присутствие в «Пути». 

В статье «Окамененное бесчувствие» Флоровский 
довольно путано и не конкретно защищает евразийство 
от критиков, хотя, по сути, эта статья была несколько 
странным эпизодом. К 1926 г. Флоровский уже покинул 
евразийское движение, но, посещая время от времени 
Пражский евразийский семинар, который превратился в 
довольно интересную дискуссионную площадку, где де-
лали доклады, происходила живая полемика и т.д., снова 
склонился к евразийству. Савицкий дал ему поручение 
написать апологетическую статью в качестве некоторой 
епитимии за то, что он бросил их на три года. Написав эту 
работу, Флоровский через два года публикует в «Совре-
менных записках» уже резко-критическую статью 
«Евразийский соблазн» (с эпиграфом «Дни правды дороже 
воинственных дней»), которая была знаком окончатель-
ного разрыва с евразийством. 



122 
 

Первая, апологетическая статья Флоровского была 
ответом на статью Н. А. Бердяева «Евразийцы». Деликат-
ность ситуации заключалась в том, что Бердяев был не 
только критиком евразийства, но одновременно сочув-
ствовал многим его идеям, например, в своей книге «Но-
вое средневековье» он ссылался на статью Сувчинского 
«Эпоха веры» и даже, похоже, частично перенял некото-
рые его идеи о том, что грядет новая эпоха веры, по-
скольку эпоха прогресса и ее идеалы были разрушены, 
хотя Бердяев и развивал эту мысль в своем ключе.  Также 
в статье «Евразийцы» Бердяев многократно хвалит дви-
жение: «Евразийцы — не вульгарные реставраторы, ко-
торые думают, что ничего особенного не произошло и все 
скоро вернется на свое прежнее место <…> заслуга их в 
том, что они остро чувствуют размеры происшедшего пе-
реворота <…>. Евразийцы решительно провозглашают 
примат культуры над политикой. Они понимают, что рус-
ский вопрос сейчас есть прежде всего вопрос духовно-
культурный, а не политический вопрос. Утверждать это 
сознание в русской эмигрантской среде есть очень важ-
ная и насущная задача»184 и т. д.  

Бердяев действительно считал евразийцев стóя-
щими людьми, у которых есть новые и интересные мыс-
ли, именно поэтому он пригласил их быть ближайшими 
сотрудниками своего журнала «Путь», так что на обложке 
первых номеров красуется надпись: «Ближайшие сотруд-
ники: Н. С. Арсеньев (был близок евразийцам, одна его 
статья была помещена в «Евразийском временнике»), 
С. С. Безобразов, прот. С. Булгаков, И. П. Демидов, 
Б. К. Зайцев, Л. А. Зандер, В. В. Зеньковский, А. В. Ельчани-
нов, П. К. Иванов, В. Н. Ильин (евразиец), Л. П. Карсавин 
(один из евразийских идеологов), А. В. Карташев (участ-
ник первых трех евразийских сборников), Н. О. Лосский, 
А. М. Ремизов (участник проектов Сувчинского, постоян-
ный автор «Верст»), П. Н. Савицкий, П. П. Сувчинский,  
Кн. Г. Н. Трубецкой (дядя Николая Трубецкого),  
Кн. Н. С. Трубецкой, Г. В. Флоровский, С. Л. Франк (автор, 
писавший для евразийства), прот. С. Четвериков. При уча-
                                                            

184 Бердяев Н. А. Евразийцы // Путь. Сентябрь 1925. № 1. С. 134.   



123 
 

стии Б. П. Вышеславцева (состоял в евразийской органи-
зации, предлагал свои статьи, которые были отвернуты 
основоположниками) и Г. Г. Кульмана». Итак, из 23 чле-
нов редакции 11 — евразийцы или близкие движению 
люди. Кроме того, в 1926 и 1927 гг. к команде журнала 
«Путь» присоединяются евразийцы Н. Н. Алексеев и 
Н. А. Клепинин. Это вряд ли можно считать случайностью. 
До этого Бердяев приглашал евразийцев к участию в 
журнале «София», который был предшественником «Пу-
ти». В «Софии» Бердяев опубликовал статью Сувчинского 
«Миросозерцание и искусство» (София, Берлин, 1923), но 
и до, и после этого он оказывал евразийцам знаки внима-
ния. В том же 1923 г. он пригласил Савицкого участво-
вать в «принципиальном сборнике о русской 
революции»185 (проект не осуществился). Бердяев был, 
можно сказать, непоследовательным критиком евразий-
ства, и похвал движению от него было не меньше, чем 
порицаний. О евразийстве он старался постоянно разме-
щать материалы в «Пути», призывал к полемике, но сами 
евразийцы на его приглашения реагировали с неохотой.  

О евразийстве Бердяев опубликовал следующие 
статьи: «Евразийцы» (Путь. Сентябрь 1925. № 1), «Утопи-
ческий этатизм евразийцев» (Путь. 1926. № 8), «Иллюзии 
и реальности в психологии эмигрантской молодежи» 
(Путь. Декабрь 1928, № 14), «Дневник философа (О сред-
ствах и целях, о политике и морали, о политике христиан-
ской и политике гуманистической, о двух пониманиях 
задач эмиграции» (Путь. Май 1929. № 16). Последние две 
статьи не были посвящены конкретно евразийству, но в 
них были страницы о движении и его идеях. В 1930 г. Бер-
дяев сделал доклад «Восток и Запад», в котором тематиче-
ски подходит очень близко к евразийству, говорит об эпохе 
«падения» Запада, о новом синтезе западно-восточных 
начал, о русском народе как о народе востоко-запада, кото-
рый мог бы объединить два начала — рациональность и 
диониссийство, поскольку стихия живой религиозности 
на Западе истощилась и умирает: «Запад не создал ни  

                                                            
185 Письмо П. Н. Савицкого П. П. Сувчинскому от 21.05.1923. / 

Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 305.   



124 
 

одной религии и не слышал прямо гласа Божьего. Запад, 
правда, развивал религию христианскую и много тут со-
творил, но развивал методами цивилизации… Восток и 
Запад — не географические и не исторические сферы <…> 
Восток и Запад — символы, символы солнца восходящего, 
откровения и солнца заходящего — цивилизации»186.  

Под этими словами могли бы подписаться все 
евразийцы, и подобная статья без малейшего противоре-
чия могла бы украсить страницы «Евразийского времен-
ника». Бердяева манили евразийцы и, одновременно — 
отталкивали. Он был слишком индивидуалист, чело-
век — стихия свободы, чтобы «подчиниться» коллективу, 
творить в рамках не им созданного сообщества. Соб-
ственно, это, а также вопрос о православии (Бердяев был 
свободолюбивый индивидуалист, и в этом вопросе, не 
признавал канонических рамок) был главным «камнем 
преткновения». Бердяев также не мог избавиться от 
«взгляда свысока»: евразийцы казались ему «молоде-
жью», неопытной, не прошедшей каких-то важных испы-
таний, не вполне зрелой. Это мнение было характерно 
для всего поколения мыслителей, которое было старше 
евразийцев лет на 10 и более.             

Бердяев вряд ли верно понимал евразийство, ука-
зывая, например, что «Евразийство есть прежде всего 
направление эмоциональное, а не интеллектуальное»187. 
Последнее утверждение является общим местом у крити-
ков 1920-х гг. Практически все они склонны были указы-
вать, что евразийство есть эмоциональная реакция «на 
происшедшую катастрофу»188. Между тем Савицкий, к 
примеру, с самого начала желал создать именно новое 
научное россиеведческое направление, а другие евразий-
цы работали над оригинальными подходами к истории, 
экономике, лингвистике, политической мысли и т. д. 
Кульминация взглядов Савицкого на этот предмет — его 
программная статья из сборника «Тридцатые годы» 
«Научные задачи евразийства», в которой он формулиру-
                                                            

186 Бердяев Н. А. Восток и Запад // Путь. Август 1930. № 23. С. 102.  
187 Бердяев Н. А. Евразийцы // Путь. Сентябрь 1925. № 1. С. 134. 
188 Там же.  



125 
 

ет научные и идеологические цели, задачи евразийства, 
что следует из самой сущности учения: «К чему же стре-
мится евразийство? — Оно желает стать стержневой 
идеологией русского народа»189; оно желает создать но-
вую историческую науку: «Пришло время понять ее как 
главу в истории мира, более широкого, чем она сама <…> 
Познать историю евразийского мира — очередная задача 
русской науки»190. «Евразийство имеет специальное при-
звание к обоснованию в русской культуре науки геопо-
литики»191; «евразийцы указывают на необходимость 
создать самостоятельно-русское америко-, африко- и оке-
ановедение»192 и т. д. 

Тяга евразийцев к научности, даже к наукообразно-
сти, вступает в яркое противоречие с утверждениями об 
эмоциональном характере движения, которое постоянно 
выдвигали критики 1920-х гг. Мы, тем не менее, видим 
обратное: практически с самого начала евразийство 
стремилось стать системным, научным методом и си-
стемой, объемлющей сразу несколько областей знания — 
историю, языкознание, геософию, психологию, персоноло-
гию, религиоведение, геополитику, литературоведение и 
др. Савицкий ставил амбициозную цель — создать новые 
контуры  русской науки, с учетом особенностей русского 
мировоззрения, которое, как он полагал, включает много-
компонентность, широкопрофильность, осведомлен-
ность в разных областях знания, что дается совместной 
работой ученых разных специальностей. Евразийство и 
было такой микромоделью нового научного сообщества, 
которое отличается многозадачностью и широтой.           

Между прочим, это показывает, что современным 
евразийствоведам не стоит безоговорочно доверять 
критикам евразийства 1920-х гг. — те, как правило, мало 
знали и понимали движение, писали свои статьи на осно-
вании порой одного случайно прочитанного сборника 
                                                            

189 Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства / Савицкий П. Н. 
Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 106. 

190 Там же. С. 107. 
191 Там же. С. 109.  
192 Там же. С. 112. Курсив автора.  



126 
 

или нескольких статей. Разногласия бывших кадетов 
(Милюков, Кизеветтер — лидеры кадетской партии) и 
евразийцев носили не научный, но идеологический и от-
части иррациональный характер. В основе разногласий 
лежало подсознательное желание бывших кадетов не 
признавать своего поражения и, соответственно, не нести 
ответственность за случившееся в 1917 г. и позже.  

Однако именно кадеты стояли у истоков хаоса, раз-
разившегося в конце 1917 г. Придя к власти в феврале 
1917 г., после незаконного государственного переворота, 
они, сами того не желая, приготовили страну для боль-
шевиков: объявили всеобщую амнистию, в результате 
которой из ссылки вернулись радикальные революцио-
неры из Швейцарии, Парижа, Лондона и других мест; од-
новременно каторжники и уголовники наводнили 
столицы. Прибыл и Ленин со своими товарищами в за-
пломбированном, как считается, вагоне, что было бы 
немыслимо при прежней власти. Вторым шагом  
Временного правительства было разрушение прежнего 
административного аппарата: от своих обязанностей 
освобождались губернаторы, чиновники, полиция. Каде-
ты планировали создание органов местного самоуправ-
ления и милиции, но «не успели», в стране разразился 
хаос. Польша, Финляндия, Грузия, Сибирь, Украина за-
явили сепаратистские претензии, начался развал армии. 
Истинными господами положения оказались раскварти-
рованные в столице матросы и солдаты, грабившие вин-
ные погреба и готовые ниспровергнуть при случае 
«ненавистных буржуев», т. е. кучку кадетов, ставших во 
главе государства. Эти любители-революционеры не по-
нимали, что взять власть — мало. За властной группой 
должна стоять широкая поддержка других властных 
групп или сословий, без которой власть будет фантомом. 
С тем же успехом они могли собраться на одной из квар-
тир, где ранее происходили их собрания, и объявить себя 
правителями России. Без поддержки населения, других 
властных групп, без предварительных договоренностей, 
это не привело бы их к реальной полноте власти как та-
ковой, тем более, что страна вела кровопролитную войну, 
то есть на первый план выдвинулись генералы и вообще 



127 
 

армия, как институция. Разрушив финансовую систему 
страны, дестабилизировав железные дороги, кадеты ока-
зались перед перспективой финансового краха страны.          

Многие из них понимали, какие именно разруши-
тельные процессы они запустили, но не желали это при-
знать, сделав соответствующее объявление для широкой 
публики: «Того, что случилось, мы, конечно, не хотели… 
Полной разрухи мы не хотели, хотя и знали, что на войне 
переворот во всяком случае отразится неблагоприятно. 
Мы полагали, что власть сосредоточится и останется в 
руках первого кабинета, временную разруху в армии 
остановим быстро, и если не своими руками, то руками 
союзников добьемся победы над Германией… Конечно, 
мы должны признать, что нравственная ответственность 
за совершившееся лежит на нас <...> твердое решение 
воспользоваться войной для переворота было принято 
вскоре после начала этой войны, Вы знаете также, что 
ждать больше мы не могли, ибо знали, что в конце апре-
ля — начале мая наша армия должна была перейти в 
наступление и результаты сразу в корне прекратили бы 
всякие намеки на недовольство, вызвали бы в стране 
взрыв патриотизма и ликования…. Вы понимаете теперь, 
почему я в последнюю минуту колебался дать свое согла-
сие на производство переворота <…> История проклянет 
вождей так называемых пролетариев, но проклянет и нас, 
вызвавших бурю. “Что же делать теперь?” — спросите 
Вы… Знаем, что спасение России в возвращении монар-
хии, знаем, что все событии последних месяцев ясно до-
казали, что <…> часть населения, не участвующая в 
митингах и съездах, настроена монархически, что многие 
и многие, голосующие за республику, делают это из стра-
ха. Все это ясно, но признать мы это не можем. Признание 
есть крах всего нашего дела; всей нашей жизни, крах все-
го мировоззрения, которого мы являемся представите-
лями. Признать не можем»193.  

Это личное письмо П. Н. Милюкова, написанное 
П. Долгорукому осенью 1918 г., показывает не только 

                                                            
193 Цит. по: Соболев А. В. Несостоявшаяся смена поколений: либе-

ралы и евразийцы / Соболев А. В. О русской философии. Указ. соч. С. 131. 



128 
 

настроение главного кадета России, но и приоткрывает 
некоторые факты о трагических событиях этого времени, 
в частности — о предательской роли его партии в  
катастрофе 1917 г. Именно Милюков, разночинец, воспи-
танный в неблагополучной семье, завидовавший аристо-
кратическому происхождению и богатству царской 
элиты, мечтавший взять реванш, добиваясь успеха в сте-
нах Московского университета, в публичных выступле-
ниях, в политической деятельности, этот, по сути дела, 
ничтожный человек, который не был в состоянии про-
считать последствия своих шагов даже на один ход впе-
ред, дал согласие на государственный переворот, 
испугавшись, что победоносное окончание войны поло-
жит конец самой идее революции в России.  

Все это дает возможность понимания исторической 
концепции Милюкова, которую он противопоставлял 
евразийской. Европопоклонники, соблазнившиеся «де-
мократическими» лозунгами о «свободе» и красивыми 
словами о гуманности и всеобщей амнистии, узнали 
вскоре цену своему прекраснодушию, которая оказалась 
чрезвычайно высока. Позиция Милюкова в отношении 
евразийства была вполне типичной для либерального 
лагеря194, поэтому необходимо остановиться на ней, как 
на примере, показывающем разницу двух мировоззрений. 
Милюков тщательно отделял себя от группы русских 
мыслителей, выступивших в свое время в сборниках «Во-
просы идеализма» и «Вехи». Он считал, что евразийцы 
являются их наследниками а также продолжателями де-
ла «эпигонов славянофильства». Это оригинальное мне-
ние не разделяли ни евразийцы, ни «веховцы», но 
Милюков, обобщая однородную тенденцию, выявлял 
идею, противоположную своей собственной, и на этом 
основании сближал оба направления.       

История России для либералов была проектом,  
призванным доказать их излюбленные положения и, од-

                                                            
194 См. критические статьи П. Н. Милюкова: «Третий максима-

лизм» (1925) и «Русский “расизм”» (1926) в издании: Вандалков-
ская Н. Г. Историческая наука российской эмиграции: "евразийский 
соблазн”». М.: Памятники исторической мысли, 1997. С. 326-335.     



129 
 

новременно, оправдать необходимость разрыва истори-
ческой ткани (революцию), для блага грядущих поколе-
ний. Идеи о соработничестве власти и народа, 
эволюционизме, медленном созревании правовых инсти-
тутов, бережном отношении к традициям, истории и 
культуре России не пользовались популярностью среди 
революционно настроенной интеллигенции. Политика 
была для Милюкова единственной страстью, единствен-
ной любовью в жизни, все остальное служило только 
средством. В политике Милюков любил побеждать и  
производить впечатление, особенно на иностранных 
представителей — членов английского парламента, ди-
пломатов, королей Италии, Норвегии, Англии, Болгарии и 
других стран. Он с удовлетворением вспоминает, напри-
мер, прием у короля Гакона Норвежского в 1916 г., когда 
тот встречал русского дипломата «с видом студента, ко-
торый хочет оказать почтение своему профессору»195. 
Милюков, вероятно, не догадывался, что вежливый при-
ем говорит скорее о воспитанности короля и его уваже-
нии к России, чем о его преклонении перед Милюковым.  

Детство он провел в Москве, но юные годы были 
омрачены тяжелыми событиями в неблагополучной се-
мье — бедность, жестокое обращение, холодная и не-
уравновешенная мать, отстраненный отец, скандалы, 
ссоры, нестроения между родителями. Все это сформиро-
вало истоки болезненного самолюбия, слабо развитую спо-
собность к состраданию, склонность к конфликтам, 
неумение достигать компромисса. Вместе с тем Милюков 
был очень талантлив, обладал великолепной памятью, вы-
учил не менее двенадцати языков196, среди них — латынь, 
древнегреческий, немецкий, английский, французский, 
итальянский, болгарский, финский, шведский, сербский, 
грузинский, турецкий, новогреческий. Он был настоящим 
самородком, неутомимым исследователем, археологом, 
публицистом, музыкально одаренным человеком, и  
до конца дней сохранял пристрастие к музыке — был 
                                                            

195 Милюков П. Н. История второй русской революции. Т. 1. Вып. 
первый.  София, 1921. С. 542.  

196 По другим сведениям Милюков владел 18 языками.   



130 
 

участником нескольких квартетов, исполняя на скрипке 
партию альта. Нет сомнения в том, что если бы он не 
увлекся политикой, то стал бы первоклассным ученым, 
прославившим свое имя в любой, интересной для него 
области знания. Студенты Московского университета с 
восхищением вспоминали лекции Милюкова: «Лекции 
Милюкова производили на тех студентов, которые уже 
готовились посвятить себя изучению русской истории, 
сильное впечатление именно тем, что перед нами был 
лектор, вводивший нас в текущую работу своей лабора-
тории <…> скоро мы стали посещать его на дому.  <…> Тут 
же воочию развертывалась перед нами картина кипучей 
работы ученого, с головой ушедшего в свою науку. Его 
скромная квартира походила на лавочку букиниста. Там 
нельзя было сделать ни одного движения, не задев ка-
кую-нибудь книгу. <…> Мы не сомневались, что имеем 
дело с человеком, который наполнит нашу ученую лите-
ратуру многочисленными фундаментальными историче-
скими трудами»197.              

Россию как таковую юный Милюков знал довольно 
мало, его первая поездка в глубинку (Костромскую об-
ласть) состоялась в возрасте 17 лет. К этому времени он 
уже сформировался как человек вполне европейского ти-
па, что сказывалось во всем строе жизни — от привычек, 
костюма, любимых книг, до окружения и внутренних ду-
шевных потребностей. Отправляясь в Костромскую об-
ласть, он, для познания неведомого ему края, нашел 
«единственную книгу, годившуюся для ознакомления с 
русской действительностью: два тома Маттеи о русской 
промышленности»198. Как эта первая поездка, так и не-
сколько последующих, предпринятых уже в зрелом воз-
расте, утвердили его мнение о России как о крае 
«вековечной тишины», где живут «типы и люди прошлых 
исторических формаций»199, то есть месте, лишенном 
                                                            

197 Кизеветтер А. А. На рубеже двух столетий. Воспоминания 
1881–1914. М.: Орби, 1997. С. 70–71. 

198 Милюков П. Н. Воспоминания. М.: Издательство политиче-
ской литературы, 2001. С. 60. 

199 Там же. С. 61. 



131 
 

развитой культуры, значимых событий, наполненном 
скукой и пошлостью. Милюков никогда не выезжал за 
пределы центральной России на восток, не знал Русского 
Севера, Урала, Сибири, Дальневосточного региона.  

Россия при этом скользящем по поверхности взгля-
де представала как аморфное образование, лишенное ин-
дивидуальных черт, из которого можно вылепить все что 
угодно, в социальном и политическом отношениях. 
Напротив, первая поездка в Европу, которая состоялась 
через несколько лет после костромского путешествия, 
вызвала у него «восторг». Прибыв в Вену, Милюков был 
потрясен: «…восторг мой достиг высшей точки. Мне ка-
залось, что лучше этого я уже больше ничего не уви-
жу»200. Однако Италия затмила и Вену… Кажется, что 
именно о таких впечатлениях русских в Европе, подоб-
ных восторгу деревенского мальчика на городской яр-
марке, писал А. Герцен: «Глаза мальчика разбегаются, он 
всем удивлен, всему завидует, всего хочет… И что за весе-
лье, что за толпа, что за пестрота, — качели вертятся, 
разносчики кричат, а выставок-то винных, кабаков…  
И мальчик почти с ненавистью вспоминает бедные из-
бушки своей деревни, тишину ее лугов и скуку темного 
шумящего бора»201. На примере становления личности в 
детстве и отрочестве Савицкого и Милюкова можно про-
следить этапы и особенности формирования социально-
го типа «русского западника» и, условно говоря, 
«славянофила», в данном случае — евразийца, в лице Са-
вицкого.  

Важной особенностью личности Милюкова, опре-
делившей его мировоззрение, стала ранняя потеря рели-
гиозности. Знакомство с произведениями Вольтера, 
Конта, Спенсера стали значимыми вехами на пути отказа 
от религии. Философия Канта и английских эмпириков 
«оградила» его атеистическое мировоззрение от вторже-
ния «сверхопытного знания». В 1876 г. гимназист Милю-
ков написал письмо Ф. М. Достоевскому с просьбой 

                                                            
200 Милюков П. Н. Воспоминания. Указ. соч. С. 85.  
201 Флоровский Г. В. Из прошлого русской мысли. Указ. соч. С. 35.  



132 
 

изложить свой взгляд на происходящее в России. Досто-
евский ответил, что спасение России не в Европе, но в  
обращении к национальным истокам. Милюков не согла-
сился, уже тогда сформулировав свое кредо: «Россия есть 
тоже Европа», и осудил позицию Достоевского: «Как быть 
насчет православия, мы не решали, но Европы мы выдать 
не могли — и не только не видели никакого противоре-
чия между народом и Европой, но, напротив, от Европы 
ждали поднятия народа на высший культурный уровень. 
А Достоевский призывал искать идеал в традициях Охот-
ного ряда и возвращаться к временам телесных наказа-
ний и крепостного права»202.  

На основании этого идейного багажа Милюков и 
строил свою концепцию европоподобия России, как ее 
исторической миссии и национальной идеи. Здесь стоит 
вернуться к одному из первых определений сущности 
евразийства, данных в главе «Предварительные итоги и 
первая “формула евразийства”», а именно: «Такова самая 
первая “формула евразийства”: аристократизм, “окраин-
ный синдром”, глубокая религиозность». Милюков — при-
мер отрицания всех трех указанных составляющих.  

Милюков работал в Императорском Московском 
университете с отцом Н. С. Трубецкого, философом кн. 
Сергеем Николаевичем Трубецким, который стал первым 
выборным ректором университета. Трубецкие, как 
потомственные аристократы, были воспитаны гувер-
нантками-французами и нянями-немками, имели род-
ственников в Европе, ездили отдыхать в Европу на 
курорты, на учебу, да и просто послушать хорошую му-
зыку. Никакого благоговения к европейцам, обслужи-
вавшим их в детстве наравне с кухарками и дворовыми 
людьми (впрочем, к последним относились с уважением 
и благодарностью, если они того заслуживали), никакого 
желания «понравиться» Европе или, более того, заста-
вить европейцев восхищаться собой, у них не было. 
«Окраинный синдром» давал широту взгляда и на Рос-
сию, и на Европу. Аристократизм давал ощущение внут-

                                                            
202 Милюков П. Н. Воспоминания. Указ. соч. С. 71. 



133 
 

ренней свободы, религиозность — чувство ответственно-
сти и связи с тысячелетней историей России, корнями 
уходившей в «эпоху веры». Милюков, как не аристократ, 
не религиозный человек, не обладающий видением все-
общего, но опирающийся только на свое эго, на свои лич-
ные дары и способности, не мог ни понять, ни принять 
евразийство.  

В статье «Третий максимализм» Милюков опреде-
ляет евразийцев как наследников русской интеллиген-
ции, которая «Без “максимализма” <…> никак не может 
обойтись»203. Он, как и Бердяев, связывает евразийцев с 
«Вехами», полагая, что они – их наследники («отпрыс-
ки»). Таким образом, он не видит нового в евразийцах, 
полагая, что они – лишь чахлый и поздний плод давно 
отжившего. В статье много уничижительных полемиче-
ских выпадов. Евразийство, по Милюкову, не название, но 
«кличка», оно не течение, но «интеллигентский кружок». 
Термин «Евразия» в толковании евразийцев — неверен. 
Для доказательства этого утверждения Милюков исполь-
зует не научные, но чисто логические аргументы, то есть 
строит силлогизм: поскольку «Евразия» есть переход от 
Европы к Азии, то весь материк есть зона переходов, 
например, между Германией и Россией можно найти еще 
одну Евразию и т. д. Здесь Милюков показывает свое не-
понимание (или нежелание понимать) того, что Евразия 
евразийцев принципиально не зона перехода, но особый 
мир, и дело не в названии, но в утверждении ее целостно-
сти и отличия от мира и Европы, и Азии.  По Милюкову, 
это выделение «особого мира», в духе Данилевского, есть 
«метафизический “реализм”»204. С таким определением, 
как кажется, евразийцы могли бы согласиться. Осталось 
только объяснить, почему это «плохо», но этого Милюков 
не делает, поскольку в его системе мировоззрения любая 
метафизика есть нечто предосудительное. Не забудем, 
что Милюков — не религиозен, он остался на позициях 
                                                            

203 Милюков П.Н. «Третий максимализм» / Вандалковская Н. Г. 
Историческая наука российской эмиграции: «евразийский соблазн». 
Указ. соч. С. 326. 

204 Милюков П.Н. «Третий максимализм». Указ. соч. С. 327.  



134 
 

домагистрального пути «от марксизма к идеализму», в то 
время как евразийцы этот путь никогда и не проходили. 
Здесь открывается еще больший разрыв поколений. Если 
Бердяев есть классический представитель поколения 
«Вех» («от марксизма к идеализму»), то Милюков, с этой 
точки зрения, остался в эпохе 1860-х гг., если не в  
1840-х годах. Здесь разрыв ощущается еще более трагич-
ным и глубоким, чем с поколением «веховцев».  

Далее Милюков определяет позицию евразийцев 
как «географический абсолютизм», на основании которо-
го они, по его мнению, выстраивают абсолютизм культу-
рологический. Здесь Милюков явно упрощает. Если 
позицию Савицкого с большими оговорками и можно 
свести к такой формуле, то Трубецкой свою культуроло-
гию строил совсем на других основаниях, в частности, на 
теории культуры Г. Тарда, то Сувчинский опирался на 
литературу Серебряного века, музыкальное восточниче-
ство205, анализ русской революции как мистериального 
исторического события. У Флоровского культурологиче-
ские элементы были основаны на критическом анализе 
европейской философии и позиции, которую он позже 
сформулировал как «вперед к св. отцам» (православный 
неоконсерватизм). Далее возражения Милюкова движут-
ся по известной позитивистской схеме: евразийцы отри-
цают прогресс (это плохо), выдвигают православие как 
эталон религии и основу для возрождения России (не до-
казано), обвиняют европейскую культуру и Европу в це-
лом в том, что именно от последней Россия научилась 
революции. На это Милюков говорит, что скорее Россия 
научилась революции в татаро-монгольской средневеко-
вой школе. В этом случае Маркс и другие авторы, кото-

                                                            
205 См. евразийский манифест сподвижника П. П. Сувчинского, 

композитора-футуриста А. Лурье «Мы и Запад» (1914) в издании: 
Вишневецкий И. Евразийское уклонение в музыке 1920–1930-х годов. 
М.: Новое литературное обозрение, 2005. С. 161–162. Стоит отметить, 
что «евразийское уклонение в музыке» начинается около 1910– 
1913 гг., что подтверждает наше утверждение о том, что именно время 
перед Первой мировой войной в России было эпохой рождения 
предъевразийства.  



135 
 

рыми зачитывалось его поколение, должны были быть 
татаро-монгольского происхождения. Однако доказать 
этого Милюков не может, поэтому оставляет эту тему. 

А. А. Кизеветтер, его ученик, западник, кадет и про-
тивник евразийства206, — также не аристократического 
происхождения (прадед был кузнецом из Тюрингии, 
дед — музыкантом, отец выслужился до чина статского 
советника, мать происходила из духовного сословия), 
симптоматически отталкивался от евразийцев, ощущая в 
их построениях, а главное — в настроениях, себе чуждую, 
непонятную идею. П. Б. Струве имел происхождение до-
вольно известное, его немецкие предки занимались 
наукой, в частности, в роду было несколько астрономов, 
преподавателей Дерптского университета. Отец его был 
государственным служащим в Сибири, заведовал прови-
антским делом, в частности, снабжением края вином, за-
тем получил почетные должности губернатора Перми и 
Астрахани. Чин статского советника (соответственно, 
личное дворянство) получил в 1854 г. То есть П. Б. Струве 
был «начинающим» аристократом во втором поколении. 
Все это отнюдь не случайные факты биографии, здесь 
прослеживается довольно четкая закономерность: ари-
стократы — против, условно говоря, разночинцев, «от-
цы»-кадеты и «легальные марксисты» — против «детей»-
евразийцев, старорежимные, убежденные в европейской 
сущности и судьбе России мыслители, — против порево-
люционных идеологов новой России….           

Отсутствие у этих групп базового понимания идей-
ных основ, истоков мировоззрения друг друга порожда-
ло, с одной стороны, лавину критики, с другой — крайне 
низкое ее качество. В этой критике не было аналитики, 
экспертизы, рассмотрения, разбора аргументов. Критиче-
ские статьи о евразийстве 1920-х гг. содержат такую массу 
нелепостей и ошибок, что сами порой становятся пароди-
ей на самих себя. Строго говоря, все эти критические  
статьи — второсортная публицистика, или довольно  

                                                            
206 См. критические статьи А. А. Кизеветтера: «Евразийство» 

(1925) и «Русская история по-евразийски» (1927) в издании: Вандал-
ковская Н. Г. Историческая наука российской эмиграции: «евразийский 
соблазн». Указ. соч. С. 336-348.  



136 
 

едкие памфлеты. Критические статьи, регулярно появ-
лявшиеся в печати на протяжении 1920-х гг., шли своим 
чередом, а Савицкий, со свойственной ему методично-
стью, фиксировал их появление, копил материалы, при-
чем увеличивающийся поток критических статей его 
скорее радовал, чем огорчал. Полемика как таковая была 
перенесена в устные споры и дискуссии на Пражском 
евразийском семинаре, завсегдатаями которого были 
П. Н. Милюков, А. А. Кизеветтер и даже П. Б. Струве  
(в «Евразийской хронике» отмечалось207, что, по крайней 
мере однажды, он был даже председателем этих дискус-
сионно-критических семинаров).            

Тем не менее, капля камень точит. Самые неприми-
римые критики евразийства в 1930-е гг. уже начинают 
понимать значительность поднятых Савицким тем. Так, 
например, в «юбилейном» выпуске «Очерков русской 
культуры» за 1936 г. (Милюков писал свое произведение 
с начала XX в., видоизменяя, внося новые факты и т. д.), 
автор принимает термин Савицкого «месторазвитие», его 
терминологию и аргументацию, в частности, указания на 
изотермы как на фактор истории и формирования куль-
туры. Это не было случайностью: Милюков работал в 
библиотеке Савицкого, и даже забрал у него (и не вернул) 
несколько книг: «Он как раз работал тогда над 2-м изда-
нием своих “Очерков по истории русской культуры”.  
В 1930-х годах он несколько раз приезжал из Парижа в 
Прагу — специально работать в моей библиотеке (она 
была в те годы в хорошем виде и удобно размещена).  
Я резко сталкивался с П<етром> Н<иколаеви>чем <Ми-
люковым> как <с> западником во всех идеологических 
вопросах на десятках публичных собраний, но личные 
отношения у нас были хорошие. Он “выпросил” у меня 
работы Мих<аила> Иллар<ионови>ча <Щербатского> 
“для детального изучения”, увез их с собой в Париж — и 
только я их и видел… Война легла роковой гранью; снова 
побывать в Праге Павлу Ник<олаеви>чу уже не дове-
лось»208, писал Савицкий Гумилеву в 1959 г.  

                                                            
207 Евразийская хроника. Вып. 1. Прага, 1925.  
208 Письмо П. Н. Савицкого Л. Н. Гумилеву от 3/4.12.1959. Архив 

Музея-квартиры Л. Н. Гумилева в Санкт-Петербурге (не описано).   



Книга Милюкова 1936 г. пестрит такими фразами 
как: «Перейдем теперь к разбору географических факто-
ров русского месторазвития — в порядке их возрастаю-
щей сложности. Первым в этом порядке является вопрос 
о положении этого месторазвития на земном шаре»209. 
Видимо, в 1930-е гг. «географический детерминизм», за 
который Милюков и другие критики поносили евразий-
ство в 1920-е гг., его уже не смущал. Первый раздел книги 
Милюкова («Месторазвитие русской культуры») напоми-
нает конспект монографии Савицкого «Географические 
особенности России» (1927), а многие последующие 
(«Ч. II. Контраст месторазвитий степи и леса») — книгу 
Г. Вернадского «Начертание русской истории» (1927). 
Это, конечно, делает честь широте ума Милюкова, пока-
зывая его как весьма незаурядного человека, несмотря на 
все спорные моменты пройденного им жизненного и 
творческого пути. Признать, хотя бы косвенно, правоту 
оппонента способен далеко не каждый. Это можно 
считать весьма знаменательным фактом: 1920-е годы 
прошли под знаменем жесткой критики евразийства, а в 
1930-е годы оно завоевало себе место под солнцем, заста-
вив считаться со своими идеями, то есть некоторым об-
разом, само стало классикой исследовательской мысли и 
кузницей инновационных методов210.    

209 Милюков П. Н. Очерки по истории русской культуры. М.: Про-
гресс, 1993. С. 70.  

210 На этот факт стоит обратить внимание критикам евразий-
ства, которые ориентируются на критическую литературу 1920-х гг.,  
в частности, на статью Г. В. Флоровского «Евразийский соблазн», по-
священную, в основном, полемике с неназванным Л. П. Карсавиным 
(остальных евразийцев Флоровский почти «не трогает»).   



138 

17. Присоединение к евразийству
П. С. Арапова и появление «Треста»
Во многом переломным для истории евразийства 

стал 1923 г. К евразийству присоединился Петр Семено-
вич Арапов (1897–1938), бывший гвардеец, который 
представился колеблющимся монархистом и поклонни-
ком философа-неославянофила К. Н. Леонтьева. Арапов 
был личностью крайне запутанной и противоречивой. 
Именно Арапов вскоре привел к Сувчинскому представи-
телей псевдомонархической организации «Трест» (под 
маской которого скрывалось ГПУ). Скорее всего, Арапов с 
самого начала был «темной лошадкой» ГПУ, хотя откры-
то перешел к ним «на работу» только около 1929 г.211 
К Арапову евразийцы прониклись, не в последнюю оче-
редь, потому, что ему удавалось находить деньги на 
евразийские проекты, он был человеком со связями. Мать 
его проживала в Англии, где и был найден главный бла-
готворитель евразийства — Генри Норман Сполдинг, на 
деньги которого были отпечатаны «Евразийские вре-
менники», а с конца 1926 г. — «Евразийские хроники». 
Первые хроники делал Савицкий исключительно «свои-
ми» средствами, частью — литографически, отдельные 
элементы на обложке рисовали от руки.  

Потом на деньги Сполдинга вышли многие 
евразийские издания (например, книги С. Л. Франка212, 
А. С. Хомякова, с предисловием Л. П. Карсавина213), спон-

211 См. показания П. С. Арапова: «В конце июня 1929 года я по-
ехал в Берлин через Париж, чтобы сговориться с СУВЧИНСКИМ. Здесь 
мы решили с ним и с С<ергеем> Як<овлевичем> ЭФРОНОМ и еще дву-
мя, тремя, “левыми” <…>, что мы должны поставить себя и все 
евразийство в полное распоряжение СССР». После этого Арапов свя-
зался с советскими агентами, и получал все распоряжения непосред-
ственно от них (П. С. Арапов и евразийское движение (новые архивные 
материалы). Публикация К. Б. Ермишиной // Записки русской акаде-
мической группы в США. Т. XXXVII. Нью-Йорк, 2011–2012. С. 246).        

212 Франк С. Л. Религия и наука. Берлин: евразийское книгоиз-
дательство, 1926; Франк С. Л. Основы марксизма. Берлин: Евразийское 
книгоиздательство, 1926. 

213 Хомяков А. С. О церкви. Берлин, 1926.  



139 
 

сировалась работа Парижской евразийской группы и  
Парижского евразийского клуба, имевшего кассу взаимо-
помощи, библиотеку, лекторий. Выплачивались гонора-
ры, оплачивались поездки на «евразийские курултаи» 
(съезды), лекции в отдельных городах Европы и т. д. Весь 
этот вал евразийской работы, сотни новопривлеченных 
членов, полемика с противниками евразийского движе-
ния, напряженная работа по написанию статей для 
евразийских сборников, работа в евразийских группах, 
интенсивная переписка с евразийцами, живущими в  
разных городах Европы, попытка политической деятель-
ности — сочинение текстов деклараций, выход на  
сторонников в СССР, пересылка туда нелегальной лите-
ратуры, — была буквально гонкой на истощение. Глав-
ным внешним двигателем этой евразийской работы 
выступили деньги Сполдинга, который финансировал 
движение с 1924 г. по начало 1930 г. П. Н. Савицкий был у 
него в Оксфорде 4 раза, (в середине 1925, в нач. 1929-го,  
в нач. и в кон. 1930 г.). Сполдинг пожертвовал евразий-
цам с 1924 по 1930 г. более 10 000 фунтов стерлингов.  

В отличие от Парижа, пражские евразийцы финан-
сировались по остаточному принципу. Почему проекты 
Савицкого не получали должной финансовой поддержки, 
если он был одним из трех евразийских основоположни-
ков? Здесь стоит упомянуть, что к 1924 г. в евразийство 
проникли провокаторы из «Треста» — якобы промонар-
хической организации, существующей в СССР. На самом 
деле за «Трестом» стояло ГПУ. Резидент «Треста» среди 
евразийцев — П. С. Арапов, сблизился с П. П. Сувчинским 
и П. Н. Малевским-Малевичем, который был финансовым 
директором движения, и активно интриговал против Са-
вицкого, называя его насмешливо «Ёлкиным» (конспира-
тивное имя Савицкого было «Элкинд»), а его версию 
евразийства — «буколическим», «с пейзанами и овечка-
ми»214. Трубецкой без особого результата старался при-
мирить пражских и парижских евразийцев. Поскольку 
                                                            

214 См.: П. С. Арапов и евразийское движение (новые архивные 
материалы). Публикация К. Б. Ермишиной // Записки русской акаде-
мической группы в США. Т. XXXVII. Нью-Йорк, 2011–2012. 



Савицкий управлял Пражской евразийской группой, он 
оказался, сам того не желая, персоной «нон грата» у па-
рижских евразийцев. А все финансы были сосредоточены 
у парижан, которые все больше склонялись на сторону 
советских спецслужб. Весь этот сложный клубок проблем 
закончился кламарским расколом евразийского движе-
ния, после которого Савицкий возглавил евразийство уже 
единолично.  



141 

18. Литературоведческие работы
П. Н. Савицкого и его поэтические опыты 

С 1920 по 1928 г. практически и уместилась история 
раннего евразийского движения (евразийства 1920-х гг.). 
За эти 8 лет была проделана колоссальная работа. Необ-
ходимо остановиться на нескольких моментах: описать 
основные тексты Савицкого этого периода, которые по-
казывают его идейную эволюцию, затронуть вопрос о его 
нелегальной поездке в СССР и коснуться событий кла-
марского раскола, в результате которого Савицкий ока-
зался единственным лидером позднего евразийства 
1930-х гг. Сначала нужно рассмотреть творческую и пуб-
лицистическую деятельность Савицкого.  

Во время подготовки первого евразийского сборни-
ка Савицкий предложил поместить в него свои стихи, но 
это не встретило у других лидеров сочувствия. Когда 
именно Савицкий начал писать стихи, у нас нет известий. 
Среди архивных материалов215 самая ранняя датировка 
первых сохранившихся стихов — 7 февраля 1922 г. В ар-
хиве Пражской славянской библиотеки ранних стихов 
Савицкого нет, архив П. Н. Савицкого в ГА РФ не разобран 
до конца, но в изученной части архива стихи отсутству-
ют. Первые стихи Савицкого отличаются путанностью, 
нагромождением образов, неровностью рифмы — то, от 
чего он полностью откажется в поздние годы, и то, что он 
даже позже осудит. На основании имеющихся данных, 
рискну предположить следующее.  

У Савицкого было два «взрыва» поэтического твор-
чества. Первый имел место в период 1919–1922 гг. и ча-
стично в 1923 г. Эти стихи рождались вместе с 
евразийством, поэтому Савицкий и предлагал их в 
евразийские сборники. Основное настроение этих сти-
хов — «предчувствия» грядущего, новой эпохи, в которой 
Россия будет играть роль духовного лидера, а также опи-
сание религиозного опыта. Господь Бог в этих ранних 

215 Речь идет о материалах, хранящихся в Доме русского зару-
бежья (Коллекция В. Аллоя, Оп. 1).  



142 
 

стихах предстает скорее как каратель, грозный Судья, со-
вершающий суд над миром.  

Многие статьи Савицкого этого периода имеют  
явные параллели с ранним поэтическим творчеством. 
Тексты ранних работ Савицкого часто ритмически орга-
низованны, насыщены евангельскими образами, полны 
профетического пафоса. Примером подобного текста мо-
жет служить ранняя рукопись Савицкого (ок. 1920 г.) 
«Другая Россия», в которой есть, к примеру, такие пасса-
жи: «Неведомая Рука как бы по двум различным путям 
ведет ныне Россию: путем ниспадающим в черную без-
дну, где мрак и смерть: черный мрак богоборства, неумо-
лимая голодная смерть; другую Россию — путями 
горними, светлыми зорями — в высоту, в просветление, в 
твердь… В глубинах России неслыханное родилось ко-
щунство. Много безбожных слов произнесено было; на 
Западе — много безбожных дел было свершено. Но и ко-
щунственный Вольтер, хотя и по-своему, верил в Бога; и 
Робеспьер создавал культ “Верховного Разума” — а таких, 
как русский дворянин Бакунин мало, в беспросветности и 
злобе, мало найдется кощунственных и на Западе. Баку-
нина воссоздал большевизм — и Россия поклонилась 
большевизму… В глубинах России великая просияла вера. 
Среди духоносцев и водителей русских, вера — как каче-
ственный признак; если высоко качество духовного ода-
рения в писателе и поэте — велика и его вера. Пушкин 
перед смертью — и раннею, и злой — видел старца, пред-
вещающего судьбу… В стихах Лермонтова, издерганного 
жизнью, преисполненного насмешливым сарказмом — 
открываются перлы религиозного вдохновения. В стихах 
Лермонтова, двадцатипятилетнего и моложе того… Нуж-
но ли говорить о Гоголе и Достоевском? <…>. И Господь 
посылает смерть. Смерть косит людей болезнями, встает 
в образе Голода, неумолимая приходит и берет <свою 
страшную жатву — жизни людей>. И Господь разбрасы-
вает грешных по широкому миру земному216. Все народы 
в своих городах и столицах — слышат русскую речь. Их 

                                                            
216 Речь идет об эмиграции, которая в данном случае рассмат-

ривается как наказание за грех.     



143 
 

пленяют русские женщины, им поются русские песни»217. 
В этой рукописи зачатки сразу нескольких ранних статей 
Савицкого — «Два мира» — о расколе русской культуры и 
двух «преемствах» в ней, и «Идея Родины в Советской по-
эзии» — литературоведческая статья, которую Савицкий 
поместил в «Русской мысли» в период работы со Струве. 
Раннее евразийство Савицкого, что подтверждает эта ру-
копись, рождается во многом как рефлексия на русскую 
литературу.     

Текст «Другая Россия» написан по «старой» орфо-
графии, которую евразийцы использовали до начала 
1925 г. К указанному времени евразийцы поставили за-
дачу перейти на «новый стиль», для того, чтобы найти 
понимание у потенциальных советских последователей, 
для который «старый» стиль ассоциировался с дорево-
люционным, ушедшим в прошлое, миром. Н. С. Трубецкой, 
к примеру, первые три страницы своей самой знаменитой 
работы «Наследие Чингисхана» написал по старой орфо-
графии, а дальше заставил себя писать по новой218.  

Работа Савицкого «Другая Россия» — яркий пример 
его раннего творчества, скорее всего, написана около 
1921 г. или даже ранее. В ней ясно просматриваются ис-
токи евразийства — религиозный пафос, тема револю-
ции, Гражданской войны и эмиграции — как наказания 
за грех отступничества от идеалов Святой Руси. Возника-
ет важная тема двойственности России (эта идея получит 
полное воплощение в статье «Два мира»), «пророческое» 
видение славы России через очищение («огонь»). Соб-
ственно, этот текст — набросок раннего евразийства Са-
вицкого, того видения, которое он имел перед 
мысленным взором и которое открывало ему смысл рус-
ской революции, русской голгофы и путей спасения из 
бездны, в которую пала Россия после 1917 г.          

Эти поэтические опыты шли параллельно с изуче-
нием русской поэзии 1920-х гг. (С. Есенин, А. Блок, 

                                                            
217 ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 26. Л. 1–5. 
218 См.: Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому: 1921–1928. 

М.: Библиотека-фонд «Русское Зарубежье», 2008. С. 106, 109.  



144 
 

Н. Клюев)219. Вообще, литературная составляющая 
евразийской концепции Савицкого явно недооценена. 
Первоначальное евразийство формировалось у Савицко-
го на фоне литературных впечатлений, что, например, 
подтверждает текст «О любви», датированный 1921 г.,  
в котором он анализирует любовную лирику А. С. Пушки-
на, В. А. Жуковского, А. В. Кольцова, А. А. Фета, Ф. И. Тют-
чева, К. Н. Батюшкова. Текст производит впечатление 
отрывка из большой работы, которая возможно сохрани-
лась в его архиве, но пока не найдена. Евразийских  
мотивов в тексте «О любви» немного, но они просматри-
ваются. Савицкий говорит о русской женской стихии, ко-
торая характеризуется скромностью, чистотой, в 
противоположность «вакханкам» Запада: «Не Север ли во 
взорах наших “смиренниц” расточил перед нами свои ча-
ры? <…> “Смиренница” начинает делить мужской пла-
мень уже в возрасте, когда в странах, где тихо у берегов 
плещут волны средиземного моря, женщина из вакханки 
превращается в фавнессу…». Таким образом, Савицкий 
ставит вопрос о влиянии климата на народную психоло-
гию (в статье он употребляет слово «раса»). Он утвержда-
ет, что длинный зимний период влияет на появление 
феномена русской психологии: «Особая длительность пе-
риода органической девственности наших женщин создала 
нашу правду эротической поэзии»220. Таким образом, перед 
нами выстраивается идейно-логический ряд: климат (при-
рода) — народная психология — культура (поэзия, как од-
на из ее проявлений).  

В статье «Идея Родины в советской поэзии» он об-
ращается к писателям и поэтам, фаворитам в среде 
евразийцев — А. Блоку, С. Есенину, Андрею Белому и пока-
зывает, как их поэтическое творчество вырывается из-под 
советских, им внутренне чуждых пут: «“советская поэзия”, 
которая раскрывается нам в брошюрах под серой облож-
кой, вся, до последнего изгиба, проникнута напряженной и 

                                                            
219 См. работу: Савицкий П. Н. Идея Родины в советской поэ-

зии // Русская мысль. 1921. № 1, 2. 
220 Савицкий П. Н. О любви / Научные задачи евразийства. Указ. 

соч. С. 68.  



145 
 

острой идеей Отечества!»221 В некотором роде это тоже 
есть продолжение вышеописанного политического  
прагматизма, только уже на литературном материале — 
советская власть существует в России в некотором роде 
сама по себе, несмотря на мощный репрессивный аппа-
рат, а культура продолжает двигаться в русле русской, 
православной, патриотической и духовно-ценностной 
направленности. Более того, сама поэзия Блока есть фор-
ма «историко-политической» поэзии, то есть это — исто-
риософская мысль, которая льет воду на мельницу 
евразийства… В статье сделаны первые подходы к его 
евразийской концепции. Так, например, Клюев, по Савиц-
кому, воспринимает Россию как «некоторую географиче-
ски-поэтическую реальность», он «чувствует ее степи и 
шири, курганы ее и туманы — и в поэтических словах 
обозревает ее пределы», ему дорога Россия как «геогра-
фическое единство»222 … и т. д.                             

Уже в конце 1920-х гг. Савицкий напишет большую 
работу «Историко-географические заметки по поводу но-
вой литературы (заметки евразийца)», получившую 
одобрение Н. С. Трубецкого, посвященную анализу рус-
ско-советской литературы с точки зрения евразийской 
литературоведческой концепции. Литературоведческая 
концепция Савицкого сложилась к этому времени, по-
скольку была производной от концепции геософской, ко-
торую Савицкий обосновал в 1927 г. в монографии 
«Географические особенности России» (Прага, 1927). 

Эта литературоведческая работа осталась в архиве 
Савицкого и была опубликована Р. Р. Вахитовым уже в 
наши дни223. Вахитов справедливо отмечает, что для вер-
ного понимания литературной концепции Савицкого 
«нужно быть знакомым с россиеведческой концепцией 
П. Н. Савицкого в полном объеме, а некоторые ее идеи,  

                                                            
221 Савицкий П. Н. Идея Родины в советской поэзии / Савиц-

кий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 71.   
222 Там же. С. 71.   
223 Савицкий П. Н. Историко-географические заметки по поводу 

новой литературы (заметки евразийца) // Диалог. Карнавал. Хроно-
топ. М., 2010. 



146 
 

в особенности содержащиеся в “структуралистских ма-
нифестах”, которые Савицкий подписывал псевдонимом 
“Логовиков”, также малоизвестны и редко упоминаются 
и анализируются даже специалистами»224. Редкость упо-
минания и фактическое отсутствие анализа данной темы 
у русских исследователей (в США исследователь евразий-
ства Джон Стачельски занимается евразийским литера-
туроведением Савицкого) связано с тем, что до сих пор 
целостного представления об идейном развитии Савиц-
кого у нас не сложилось. Исследователи стараются  
анализировать отдельно его политическую доктрину, 
концепцию «месторазвития» (которую привязывают к 
татаро-монгольской, а не географической теме), его ис-
ториософию и т. д. На наш взгляд, необходим целостный 
подход к наследию Савицкого, что осложняется чрезвы-
чайной широтой тем, им затронутых в своих работах.  

Литературоведческая концепция Савицкого вполне 
сложилась уже к 1925 г. Суть ее Н. С. Трубецкой кратко 
описывает так: «По поводу вышеупомянутой статьи ПН 
<Савицкого> хочу еще сделать следующее замечание.  
ПН вводит интересное понятие литературной колониза-
ции России. Прослеживая по карте географическую лока-
лизацию отдельных литературных произведений,  
он устанавливает, что одни области литературно-
колонизованы густо, другие — плохо, и что направление 
колонизации в разные эпохи различно: напр<имер>, одно 
время усиленно “колонизовали” Кавказ, а за последнее 
время — Поволжье; Туркестан почти совсем не колони-
зован. <…> в той же статье есть еще интересная мысль о 
смене искусств во главе угла русской культуры: в допет-
ровскую эпоху и вплоть до начала XIX-го века во главе 
угла стоят живопись и архитектура, а литература плетет-
ся в конце; но с 40-х годов XIX-го века во главе угла стоит 
литература, а архитектура и особенно живопись отсту-
пают на задний план; начало XIX-го века — переходная 

                                                            
224 Вахитов Р. Р. Литературоведческие идеи П. Н. Савицкого 

(предисловие к публикации) // Диалог. Карнавал. Хронотоп. Указ. соч. 
С. 6.  



147 
 

эпоха в этом отношении»225. Савицкий писал, что каждый 
поэт или писатель избирает местодействием (географи-
ческую и этнографическую среду) своих произведений 
отнюдь не случайные пространства. Каждая эпоха имеет 
свои литературные географические предпочтения. Так, 
например, Пушкин, Лермонтов, ранний Толстой литера-
турно «колонизировали» Кавказ. Это связано с объектив-
ными процессами — то геополитическое пространство, 
которое в эпоху, современную писателю или поэту,  
осваивает государство, там, где происходят значимые со-
бытия (войны, географические открытия, межгосудар-
ственные и межэтнические контакты и т. д.), именно это 
пространство и становится интересным творцу культу-
ры. Русская классическая литература «освоила» Россию 
до Урала, отчасти захватив окраины (Кавказ, Украина, 
Бессарабия). Литературное освоение Поволжья началось 
к концу XIX в. и расцвело в первые десятилетия XX в.  
Сибирь и Дальний Восток, как писал Савицкий в 1920–
1930-х гг., практически не освоены.  

Поволжьем занимались Л. М. Леонов, М. Горький, 
А. С. Яковлев, К. А. Федин; Приуральем и Башкирией — 
Л. Сейфуллина; Дальний Восток привлек внимание  
Вяч. Иванова. Литературная колонизация России крайне 
важна для национального самосознания, для понимания 
себя как евразийской нации. Если литература «прячется» 
исключительно в столицах, избирая их как литературные 
местодействия, это может стать сигналом о том, что про-
исходит утрата, размывание государственного инстинкта. 
В этом смысле литература выполняет функцию индикато-
ра и маяка национального самосознания.  

Литературоведческая статья Савицкого предназна-
чалась для «Евразийского временника», но не была  
напечатана, оставшись в проекте, хотя Трубецкой отре-
дактировал ее, вычеркнув некоторые суждения, которые 
показались ему сомнительными. Нет однозначного отве-
та на вопрос, почему она не была напечатана. С одной 
                                                            

225 Письмо Н. С. Трубецкого к П. П. Сувчинскому от 31.12.1925. / 
Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому: 1921–1928. Указ. соч.  
С. 167.  



148 
 

стороны, к рубежу 1925–1926 гг. возникли различные не-
строения в среде самих евразийцев, «Евразийский вре-
менник» стал официальным лицом очень модного 
течения, куда принимались статьи только особого значе-
ния, которые в первую очередь были рассчитаны на 
внешнего читателя. Евразийство к этому моменту уже 
приобрело множество критиков и поклонников. Возмож-
но, для этого издания статью Савицкого редакционный 
совет счел недостаточно сильной или способной поро-
дить какие-то споры и существенные возражения. С дру-
гой стороны, Савицкий мог бы поместить ее в 
«Евразийской хронике», которая печаталась, в основном, 
в расчете на внутреннюю, евразийскую аудиторию, тем 
более, что в 1925–1926 гг. Савицкий контролировал этот 
журнал почти единолично. В 1927 г. его стали печатать в 
Париже, и фактически главным редактором стал Сувчин-
ский. В этом случае, то, что статья оказалась не опубли-
кованной — просто случайность.  

Впрочем, есть и другое объяснение, касающееся уже 
внутренних причин. Во-первых, литературоведам в 
евразийстве было тесно: не только Трубецкой мог иметь 
профессиональные суждения в этой области, но и 
П. П. Сувчинский, по сути, дебютировал как литературо-
вед, начиная от первых статей: «Вечный Устой», «Знаме-
ние былого. О Лескове» и «Типы творчества. Памяти 
А. Блока»226 и заканчивая изданием литературного жур-
нала «Версты» (в ассоциации с М. Цветаевой, А. Ремизо-
вым и литературоведом, евразийцем кн. Д. П. Святополк-
Мирским). Во-вторых, как раз на рубеже 1925–1926 гг., 
когда Савицкий закончил свою раннюю литературовед-
ческую статью (она помечена датами: «ноябрь 1925 — 
март 1926» — писал почти полгода), он окончательно 
принял решение о защите диссертации по географиче-
ской теме. Литература стала мостом к географии и геосо-
фии. Это означало переход на совершенно новый 
уровень, расставание со старыми темами (Хозяин и хо-

                                                            
226 Все три указанные статьи вышли во втором евразийском 

сборнике «На путях. Утверждение евразийцев» (Берлин, 1922). 



149 
 

зяйство227, ранее геософское литературоведение и др.) и 
переход к новым, профессионально-ориентированным 
темам, переход к россиеведению как таковому, которое 
должно было отныне покоиться на твердых научных ос-
нованиях. В качестве науки, обосновывающей россиеве-
дение, Савицкий избирает географию и почвоведение. 
Опубликованные им поздние литературоведческие ста-
тьи конца 1920-х, начала 1930-х гг.228 показывают, что 
интерес к этой теме он отнюдь не утратил. Но поздние 
статьи были написаны уже с учетом «достижений» гео-
графического россиеведения, обоснованного им в рабо-
тах 1927 г. Литература и поэзия были ему не чужими 
темами, но касались самого сокровенного: его собствен-
ного стихотворного творчества. Итак, раннее евразийство 
Савицкого начиналось как поэтическое видение, как про-
фетическое вдохновение, что нашло воплощение в  лите-
ратуроведческих статьях, а позже — в его поздней 
евразийской поэзии.   

В 1930-е гг. Савицкий пишет статью «Русская жизнь 
1917–1934 г. в зеркале художественной литературы», ко-
торая предназначалась для журнала «Монд слав»  
(Le Monde slave, июль, 1934). В «Монд слав» вышел со-
кращенный вариант статьи на французском языке, а рус-
ская версия осталась неопубликованной229. В статье он 
рассматривает советскую беллетристику указанного пе-
риода, однако не с точки зрения своей литературно-
геополитической концепции «местодействия», но анали-
зируя ее как своеобразную хронику революционной и 
                                                            

227 Об этой важнейшей философско-экономической концепции, 
которую он противопоставил главным образом, К. Марксу, речь пой-
дет ниже.  

228 Житие протопопа Аввакума как географический источник: к 
годовщине со дня кончины Г. И. Танфильева // Научные труды Рус-
ского народного университета. Т. 2. Прага, 1929; Местодействие в рус-
ской литературе (географическая сторона истории литературы) // 
Sbornic praci 1. Sjezdu slovanskych filologu v Praze 1929. Vol. 2; «Литера-
тура факта» в «Слове о полку Игореве» // Sveslavenski zbornic. Spome-
nica o tisucugodisnjisbjici hrvatskoga kraljevstva. U Zagrebu, 1930 и др.       

229 В настоящее время готовится мною к публикации в изда-
тельстве «Академический проект», вместе с избранными статьями 
Савицкого, ни разу не публиковавшимися на русском языке.   



150 
 

постреволюционной России. Литература, рожденная в 
огне революции и Гражданской войны, становится важ-
нейшим историческим документом эпохи, это — «лите-
ратурная историография», которая рассказывает о 
голоде, ужасах, сломе быта, сословий, религиозно-
нравственных устоев в России. Савицкий отмечает, что 
писатели предыдущего поколения не смогли описать 
эпоху, наступившую после 1917 г. Сразу после революции 
русская литература «онемела», и до 1920 г. говорила ис-
ключительно языком поэзии (самый яркий пример — 
А. Блок), но позже «Новая русская беллетристика роди-
лась вместе с НЭПом»230, и на авансцену выходит новое 
поколение писателей — М. М. Зощенко, Н. Н. Никитин, 
М. Л. Слонимский, К. А. Федин, Всеволод Иванов, 
Л. Н. Лунц, И. А. Груздев, Вл. С. Познер, А. С. Неверов, 
С. А. Семенов, Д. Фурманов и другие.  

В статье Савицкий подчеркивает поколенческий фак-
тор: «В общем движении, создавшем новую беллетристику 
как исторический документ о русской революции и поре-
волюционных годах, принял участие также и ряд авторов, 
выдвинувшихся (хотя и в разной степени) на литературном 
поприще еще в предреволюционные годы. Таковы, 
напр<имер>, В. Вересаев, С. Сергеев-Ценский, В. Лидин,  
А. Соболь. Но нужно признать, что руководящая роль в со-
здании этой беллетристики принадлежала не им»231. 

В этом видится аналогия в противостоянии поко-
лений «отцов» — критиков евразийства и «детей» —  
пореволюционщиков, евразийцев, и шире — сменовехов-
цев, возвращенцев. Судьбы последних были, как правило, 
трагичными. В данном случае Савицкий подчеркивает 
важный момент: только пережив в молодом возрасте, ко-
гда личность только формируется, все ужасы революци-
онного времени, став людьми, прошедшими «сквозь 
огонь революции, выросших и окрепших в ней, дравших-
ся в рядах красных и белых армий, в отрядах партизан, 
сидевших в “ЧК” и “контрразведках”, “спекулировавших” 

                                                            
230 Савицкий П. Н. Русская жизнь 1917–1934 г. в зеркале художе-

ственной литературы. ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 132. Л. 1–32. 
231 Там же.  



151 
 

и голодавших, — только читая эти краткие, но вырази-
тельные документы, начинаешь понимать, почему толь-
ко им, этому новому поколению литературной молодежи, 
по силам эта огромная тема»232.  

Здесь Савицкий ставит вопрос уже не только о но-
вом, пореволюционном поколении, но поднимает про-
блему экзистенциального опыта, пережитого в момент 
становления личности. Потрясения голода, войны, смер-
ти, крайней жестокости, попрания всех морально-
нравственных устоев, — открыли в душах представите-
лей пореволюционного поколения новые измерения вос-
приятия действительности. Эти люди не могут вернуться 
к прежнему, потому что они не принадлежат ему, не 
находят себя в дореволюционной сытой, европейски-
ориентированной, «по-домашнему» скроенной действи-
тельности, с ее табелями о рангах, борьбой за свободу пе-
чати и Конституцию, с ее сословиями, земскими 
учреждениями, крестными ходами, приветственными 
адресами Царственным особам в дни особых торжеств  
и т. д., и т. д. — здесь им нет ни места, ни занятия. Изучая 
реальность «новой России» через зеркало русской поре-
волюционной литературы, Савицкий ясно отдавал себе 
отчет в утопичности эмигрантской старорежимной ори-
ентации на прошлое. Евразийство должно принадлежать 
настоящему — в котором существует Советская Россия,  
и будущему — в котором будет существовать евразий-
ская Россия, преодолевшая, как болезнь, коммунизм и 
безбожие.  

Одновременно Савицкий продолжает писать стихи 
«в стол», как, например, в годы Второй мировой войны233. 
Но подлинный, второй «подъем» поэтического творче-
ства произошел после ареста в 1945 г., когда он вновь 
оказался на Родине. Савицкий сам описывает чувство, по-
трясшее его до глубины души, в момент соприкоснове-
ния с русской землей:   
                                                            

232 Савицкий П. Н. Русская жизнь 1917–1934 г. в зеркале художе-
ственной литературы. ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 132. Л. 1–32. 

233 См. в издании: Савицкий П. Н. Неожиданные стихи. Прага, 
2005. 



Я прилег на родимую землю. 
Летней ночью дышала земля, 
И луна, мир подлунный подъемля, 
Заливала сияньем поля 
И почуял я тайные силы 
В этом мерном дыханьи земли, 
Тело ожило в новом усильи, 
И стихи, как река, потекли  

(29 ноября 1948 г.). 

Это произошло в Смоленске, когда измученный Са-
вицкий вышел из самолета, доставившего его из Европы 
в СССР, как узника, приговоренного к 10 годам исправи-
тельно-трудовых лагерей. Он от изнеможения упал на 
землю — «и стихи, как река потекли». Вообще, во время 
заключения Савицкий испытал опыт, который сблизил 
его с Достоевским — опыт предельных состояний, неко-
торого исступления. Даже опыт поклонения родной зем-
ле как лона, истока, и, одновременно, хранительницы 
праха предков, во многом был у Савицкого схожим с опы-
том Достоевского, который в романе «Бесы» вывел образ 
Матери-сырой-земли. У Достоевского она есть одновре-
менно и символ (образ) Богородицы. Для Достоевского 
этот образ был художественным переосмыслением поч-
венничества, у Савицкого — психологическое пережива-
ние Родины, родной почвы-земли: «А землю целовать 
нужно <…>. И я постоянно это делал, пока был на русской 
земле. Русская земля меня и спасла в испытаниях»234: 

В чем тайна русских дел?  
Единством всенародным 
Славна, и велика, и дивна Русь моя. 
Крепит сынов заветный дух соборный, 
Им помогает мать сыра земля235. 

В период заключения Савицкий написал около 
1000 стихотворений. Едва ли десятая часть из этого 
наследия была позже опубликована.  

234 Савицкий П. Н. Мой отзыв по поводу работы Н. Н. Алексеева 
«Природа и человек в философских воззрениях русской литературы» 
(«Грани», № 42, 1960) // «Дорогой мой друг Петр Николаевич»: Пись-
ма Н. Н. Алексеева к П. Н. Савицкому (1957–1961). Указ. соч. С. 445. 

235 Востоков П. [П. Н. Савицкий]. Стихи. Париж, 1960. С. 227.  



153 

19. Ранние работы Савицкого,
помещенные в «официальных»

евразийских изданиях 
Евразийцы забраковали поэтические опыты Савиц-

кого, и в евразийских изданиях он публиковался в рамках 
своей специализации как экономист, географ, политолог. 
Возможно, сопротивление других основоположников 
стало причиной «двойной бухгалтерии» в творчестве Са-
вицкого: он много писал «в стол», гораздо больше, чем 
публиковал в официальных евразийских изданиях. Ис-
следователям в основном известны его «официальные» 
работы 1920-х гг. (прошедшие цензуру основоположни-
ков), но почти неизвестны его работы, опубликованные 
«на стороне», например, в журналах «Монд слав», «Новый 
Град», или оставшиеся в архиве. Тем не менее, стоит от-
метить, что в «официальных» статьях Савицкий не рас-
крыл свою позицию до конца, не озвучил всех важных, 
даже ключевых для него тем. В любом случае, важно 
знать его «официальные» тексты, а также тематику и 
направленность его работ, попадающих в категорию 
«иные» («не официальные»), важно говорить, с одной 
стороны, о различиях «официальных» статей и работ, 
написанных «в стол», с другой — о полноте его взглядов 
и представлений. Начнем с обзора «официального» 
евразийского наследия Савицкого.  

В первом евразийском сборнике Савицкий дебюти-
ровал статьей-декларацией, ставшей нарицательной: 
«Поворот к Востоку»236. В том же сборнике он поместил 
фундаментальную работу «Континент-океан (Россия и 
мировой рынок)», которая вошла затем и в сборник «Рос-
сия особый географический мир» (1927 г.). Другой стать-
ей Савицкого в сборнике «Исход к Востоку» стала 
«Миграция культуры». В статье «Поворот к Востоку» Са-
вицкий проговаривает евразийские «истины» (самооче-
видные, как он думал, положения) о том, что есть Россия 

236 Савицкий П. Н. Поворот к Востоку // Исход к Востоку. Пред-
чувствия и свершения. Утверждение евразийцев. София, 1921. 



154 
 

и каково ее отношение к Западу: «Россия поистине  
является православно-мусульманской, православно-
буддистской страной <…>. Россия есть не только “Запад”, 
но и “Восток”, не только “Европа”, но и “Азия”, и даже во-
все не “Европа”, но “Евразия” <…> составляет “континент 
в себе”, в определенном смысле равноправный Евро-
пе…»237; «на арене мировой истории выступил новый,  
не игравший доселе руководящей роли культурно-
географический мир. <…> не уходит ли к Востоку богиня 
культуры, чья палатка столько веков была раскинута 
среди долин и холмов европейского Запада?..»238. Преди-
словие к первому сборнику также было написано Савиц-
ким. В нем он делает важное пояснение: «Мы чтим 
прошлое и настоящее западноевропейской культуры, но 
не ее мы видим в будущем»239.   

Последнее замечание крайне важно. Евразийство 
начинается, по определению его первого исследователя 
А. В. Соболева, как «культуроцентричное мировоззрение». 
К этому замечанию я бы сделала следующую оговорку. 
Во-первых, культура и культуроцентризм сами по себе — 
чрезвычайно политизированный проект. Это не только 
«мягкая сила», но и способ заявить о себе в мире, завое-
вать место под солнцем, осуществить культурную экс-
пансию, которая порой результативнее экспансии 
военной. Далеко не каждая нация и даже не каждое госу-
дарство способно предъявить культурную программу, 
заявить о своих несомненных достижениях в этой обла-
сти. Культура неотделима от науки, наука неотделима от 
власти. А. В. Соболев, заявив о культуроцентризме 
евразийства, понимал, конечно, что это означает одновре-
менно и политическую программу: «<…> в трактате “При-
мат культуры” Трубецкой в какой-то мере предвосхитил 
то, что, начиная с 1956 года, стало бурно развиваться на 

                                                            
237 Савицкий П. Н. Поворот к Востоку / Евразийство: Исход к Во-

стоку. Кн. 1; На путях. Кн. 2; Евразийский временник. Кн. 3. СПб.: Лим-
бус Пресс, 2022. С. 35. 

238 Там же. С. 36. 
239 Савицкий П. Н. Поворот к Востоку. Указ. соч. С. 30. Курсив 

наш — К. Е.  



155 
 

Западе под именем науки о “политической культуре”. 
Главная идея этой науки состоит в том, что функциони-
рование политических институтов всецело зависит от 
политической культуры, т. е. от идеологии в широком 
смысле слова (включающей в себя религию, философию 
и политическую идеологию в узком смысле)»240. Говоря о 
евразийстве как о культуроцентричном мировоззрении, 
нужно подразумевать не нечто кабинетно-нейтральное, 
строго академичное, но программу культурной, а потому 
и политической экспансии. Таким образом, примат куль-
туры в евразийстве автоматически означал и примат 
идеологии и политики как таковой.  

Во-вторых, и Сувчинский, и Трубецкой были бы 
вполне согласны с тезисом о евразийстве как культуро-
центричном мировоззрении. Флоровский бы добавил: «как 
религиозно-культуроцентричном мировоззрении». Фло-
ровский понимал культуру, в первую очередь, как мис-
сию, как инструмент распространения религиозных идей. 
Савицкий, в данном случае, не был наивен. Уже его ре-
цензия на книгу Трубецкого в «Русской мысли», а потом и 
статья «Континент-океан», обнаруживают не только 
культуроцентричные интенции. Он говорит о политике, 
экономике, логике истории, подчиненной определенным 
законам (Савицкий всю жизнь разгадывал эти законы).  

Как человек, в молодости легко поддающийся вли-
янию (на что, собственно и жаловался Флоровский: «че-
рез два дня вся Прага знает мои мысли под именем 
мыслей Савицкого»241), в данном случае Савицкий озву-
чил настроение всех евразийцев, которые были сплошь 
гуманитарии — богословы, филологи, философы, музы-
коведы, историки, литературоведы, не склонные к идео-
логизации своих идей, но главным образом он озву- 
чивал свои собственные настроения и стремления. Са-
вицкому явно не хватало практического стержня в этой 

                                                            
240 Соболев А. В. О евразийстве как культуроцентричном миро-

воззрении / О русской философии. СПб.: Издательский дом «Мiр», 
2008. С. 215.  

241 Цит. по: Соболев А. В. Своя своих не познаша. Евразийство:  
Л. Карсавин и другие / О русской философии. Указ. соч. С. 189.  



156 
 

«гуманитарной» (если угодно — «культуроцентричной») 
евразийской конструкции. Хотя он постоянно, год за го-
дом, старался усилить и практическую сторону в 
евразийстве. То, что он прекрасно понимал политический 
контекст, в который погружена культура, говорит тот 
факт, что его первая декларация «Евразийство» 1925 г. 
посвящена практически полностью культуре.    

Во втором сборнике Савицкий поместил статью 
«Два мира», которая стала конспектом его будущей 
большой работы по истории русской философии — «Рус-
ская философия в пореволюционный период. Ч. I. Спор 
“механистов” и “деборинцев”. Ч. II. Две традиции». Вторая 
статья Савицкого из сборника «На путях» — «Степь и 
оседлость» была вдохновлена статьей «Восток и Запад в 
истории Старого света» П. М. Бицилли, на короткий пери-
од примкнувшего к евразийству. Пожалуй, это первая 
евразийская историософская работа Савицкого. «Степь и 
оседлость» — зерно, из которого вырастет пышное древо 
евразийской историософии, с ее акцентами на кочевни-
ках, татаро-монголах, становлении русской государ-
ственности на основе имперской идеи объединения 
территории Евразии, борьбы Леса и Степи.  

Стоит отметить, что эта тема была интересна и 
Трубецкому, который развил ее в эпатажной, по его соб-
ственному определению, «пропагандистской» книге 
«Наследие Чингисхана» (1925), которую он написал стро-
го для внутренней и для гипотетической «советской» 
аудитории. Книга не была предназначена для русской 
эмиграции, Трубецкой писал ее скорее для собственного 
удовольствия, как ранее для развлечения писали оперет-
ки и мистерии его отец, С. Н. Трубецкой и дядя — фило-
соф Е. Н. Трубецкой. Постановка домашних спектаклей 
собственного сочинения, очень остроумных, содержащих 
толику политической критики и прозрачных намеков, 
была традицией в семье Трубецких242. Когда Николай  
Сергеевич узнал, что без его ведома книгу начали распро-
странять в эмиграции (это было решение Сувчинского, 

                                                            
242 См.: Трубецкой Е. Н. Из прошлого. Воспоминания. Из путевых 

заметок беженца. Томск, 2000. С. 180–183. 



157 
 

который был хороший маркетолог, и увидел в книге бо-
гатый потенциал), это повергло его сначала в растерян-
ность, потом в гнев: «Только что узнал, что брошюра 
ИР243 выпущена на мануфактурный [эмигрантский] ры-
нок. Это черт знает что! Я несколько раз самым реши-
тельным образом требовал, чтобы этого не было, и, тем 
не менее, это все-таки сделали. Удар я считаю непопра-
вимым. Заметка в “Хронике” делу не поможет, ибо “Хро-
ника” создается только для внутреннего употребления,  
а посторонние люди брошюру прочтут, а заметки в “Хро-
нике” не прочтут. Я заявляю, что последний раз попался 
на удочку. Больше я ничего писать не буду. Уже и преж-
ние мои писания были испорчены и рассироплены раз-
ными оговорочными вставками, часто без моего ведома,  
а теперь с моим писанием распорядились не только по-
мимо моего ведения, но и против моей ясно и определен-
но выраженной воли. Я не хотел давать эту брошюру и 
согласился дать ее только после того, как ряд поставлен-
ных мною условий был принят. Я не мог предположить, 
что это была ловушка (ибо одно из двух: или это — ло-
вушка, или непростительно легкомысленное отношение 
к делу). Чтобы впредь подобные случаи не повторялись, я 
просто больше ни одной строчки для печати не даю. Об-
ходитесь без меня»244 — писал он в письме к П. П. Сувчин-
скому от 25. 06. 1925 г. и просил копию письма разослать 
всем евразийским лидерам. Таким образом, тема татаро-
монгольского ига прижилась в евразийстве отнюдь не 
безболезненно. Для ее профессионального «укоренения» 
потребовались усилия ряда историков, в первую очередь 
Г. В. Вернадского. На первых же порах руку к этому при-
ложил Савицкий, имевший к теме сугубо научно-
археологический интерес.          

В статье «Два мира» Савицкий утверждал, что  
русская мысль сформировалась в двух полярных  
                                                            

243 «ИР» («И. Р.») — псевдоним Н. С. Трубецкого (НИколай ТРу-
бецкой), которым была подписана его брошюра «Наследие Чингисха-
на» 1925 г. 

244 Письмо Н. С. Трубецкого к П. П. Сувчинскому от 25.06.1925. / 
Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому: 1921–1928. Указ. соч.  
С. 119–120. 



158 
 

направлениях: религиозно-философском и атеистически-
материалистическом. Эту двуполярность России Савиц-
кий отмечал во многих ранних статьях. Именно она была 
причиной церковного раскола, революции 1917 г., мучи-
тельного внутреннего разлада в среде русской интелли-
генции. Во многом революция 1917 г. уничтожила этот 
раскол и двуполярность, хотя следы ее сохраняются, по-
скольку корни проблемы не изжиты, и могут в любой 
момент дать о себе знать. Двуполярность России — это не 
только раскол между прозападной интеллигенцией и 
народом. Это раскол, в первую очередь, религиозный. 
Только в России есть истово верующие, готовые на мучи-
тельную смерть ради Христа, и одержимые богоборцы, 
которые стремятся разрушить русскую культуру и госу-
дарственность только за то, что она в основе своей — 
православна и религиозна.  

В философии этот раскол проявляется в появлении 
материалистов и идеалистов, противостояние которых 
именно в России приняло самые непримиримые формы: 
«В русской философской деятельности в том виде, как 
она складывается в настоящий момент, и как она выра-
жалась в последние годы, одна черта бросается в глаза 
наблюдателю: очень сильная представленность двух 
крайних групп, при относительно слабом развитии всех 
промежуточных. В пределах русской культуры интенсив-
ная философская работа ведется: или воинствующими 
материалистами, или православными мыслителями. 
Только эти два разряда деятелей составляют обширные и 
до известной степени сплоченные группы философов. 
Для людей, принадлежащих к “срединным” течениям, со-
временная русская культура не представляет, по-
видимому, благоприятного поля для работы. Различные 
оттенки философского скептицизма, критицизма, пози-
тивизма и безрелигиозного идеализма находят в совре-
менной русской культуре только изолированные и 
сравнительно слабые отклики. Более того: даже деизм, 
как и вообще внеконфессиональная религиозность, как 
вневероисповедное христианство, только в редких случа-
ях исповедуется теми, кто ведет философскую работу в 
рамках современной русской культуры. Работа эта весьма 



159 
 

отчетливо тяготеет к двум полюсам: к философии в 
смысле ортодоксального марксизма-ленинизма и к рели-
гиозной философии в духе Православия. Конечно, этого 
обобщения не нужно понимать буквально. Среди нашей 
русской культуры найдется большое количество таких, 
которые занимают промежуточные позиции. Но по ска-
занному выше, условия для ведения ими собственно фи-
лософской работы, и притом в пределах современно 
русской культуры, весьма неблагоприятны. Те из них, кто 
имеет тяготение к такой работе, или ведут ее только “для 
себя”, или переходят в рамки европейской культуры: от-
рываются от русской традиции, публикуя свои работы  
не по-русски, но исключительно на европейских языках  
и т. д.»245.  

Последняя цитата — из работы Савицкого 1932 г. 
«Русская философия в пореволюционный период», кото-
рая показывает, что идея о расколотости и двуполярно-
сти России (как ее увидел Савицкий на заре становления 
евразийства, см. текст «Другая Россия» и статью «Два ми-
ра») — не случайна, но является конструктивным эле-
ментом его мировоззрения. Тезис о двуполярности 
России он проговаривает как в ранних, так и в поздних 
работах, иллюстрируя его различным материалом (лите-
ратура, философия). Мучительная проблема России — ее 
расколотость, но дело усугубляется тем, что одной раско-
лотостью не исчерпывается болезнь русской души. По 
Савицкому, и русский страстный атеизм, и русское исто-
вое богопочитание имеют единый источник.   

Согласно Савицкому, атеистическая мысль, которая 
взяла верх после революции 1917 г., являет собой пример 
религиозности наизнанку: «Отрицание религии в рус-
ском коммунизме настолько страстно и безусловно, что в 
истории философии оно приводит к своеобразному рели-
гиоцентризму, только стоящему под отрицательным зна-
ком. Так, напр<имер>, вся трактовка коммунистическими 
историками философских учений Дидро и Леруа стоит 
под знаком вопроса, верили ли они или не верили в Бога. 
                                                            

245 Савицкий П. Н. Русская философия в пореволюционный пе-
риод. Ч. I. Спор «механистов» и «деборинцев». Ч. II. Две традиции.  
ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 213. 



160 
 

Это же можно сказать и о трактовке Спинозы. В русской 
марксистской науке преобладает взгляд на него, как на 
атеиста. В этом вопросе русские православные философы 
резко расходятся с коммунистами. В. В. Зеньковский пи-
шет: “Никто, изучавший Спинозу, не сможет отрицать 
глубокого и подлинного религиозного чувства у него, 
подлинности его мистического устремления к Богу”. А из 
истории русской философии известно, что один из вид-
нейших русских религиозных философов прошлого — 
В. С. Соловьев (1953–1900) — “от нигилизма и материа-
лизма освободился, по собственному признанию, — под 
влиянием Спинозы”»; И только в этой непримиримости и 
“одержимости” религиозным миропониманием (у право-
славных мыслителей — в ключе апологии, у богобор-
цев — в ослеплении идеей ниспровержения религии) эти 
два крыла парадоксальным образом примиряются: 
«Прямо противоположны те догматы, которые исповеду-
ет одно и другое из преобладающих русских философских 
течений. Одно есть движение религиозной мысли, другое 
идет против Бога. Но в области формальной и психологи-
ческой есть между ними и сходства. В корне различно со-
держание той веры, которой придерживается одно и 
другое течение. Но вера есть и в одной, и в другой. Если 
говорить терминами европейских социологов XIX века, то 
эту мысль можно выразить формулой, что современная 
русская философия, в лице обеих своих группировок, жи-
вет в “эпохе веры”»246.  

Тем не менее, это есть мнимое, или неподлинное 
единство. В русской культуре оно формируется принуди-
тельно, просто на основании того, что русская стихия из-
начально существует как религиозная, то есть 
призванная служить высшим ценностям. В случае мате-
риализма это служение и религиозность поняты извра-
щенно. Евразийство же есть поиск гармонии и единства 
расколотой надвое русской культуры, русской философии 
и литературы, русского миросозерцания вообще. Постро-
ить непротиворечивую мировоззренческую систему, в 
которой был бы преодолен «русский раскол», —  
                                                            

246 Савицкий П. Н. Русская философия в пореволюционный пе-
риод. Указ. соч. ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 213. 



161 
 

и было задачей евразийства, как ее понимал Савицкий.  
Об этом он писал Л. Н. Гумилеву в письме от 10 февраля 
1964 г.: «Цель же нашей научной работы (извините, что 
говорю сразу за нескольких), в одном из ее поворотов — 
это создание или построение “картины-системы”. Под 
этим понятием я подразумеваю объединение многого, 
иногда бесконечно многого — в одном, но емком, соби-
рание разбросанного воедино, точнейшее определение 
(по Вашему слову) “что к чему”. Начертание “картины-
системы” исследуемых явлений было методом целого ря-
да моих как исторических, так и географических и даже 
философских работ. Мне кажется, что понятие “картины-
системы”, или, говоря по-иному, структуральный подход 
к проблемам в лингвистике — это особенно ярко пред-
ставлял мой незабвенный великий друг Николай Сергее-
вич Трубецкой»247.  

Русские ослаблены этим расколом и двуполярно-
стью, и потому не могут ни понять, ни принять себя. Са-
моотрицание русских — самая большая трагедия России. 
Об этом много и убедительно писал Н. С. Трубецкой, об-
ращаясь к психологическим и культурологическим мате-
риалам. Савицкий больше констатировал раскол, 
обращаясь к излюбленному им жанру — обзорам. Катало-
гизируя философский, литературный и любой другой ма-
териал, он делает на основании своего обзора вывод о 
внутренней структуре явления. Гораздо меньше он пи-
шет, в отличие от Трубецкого, о причинах появления 
именно такой — двуядерной, двуполярной структуры 
русской культуры. Этот подход заметен практически во 
всех его работах. Стоит вспомнить и его раннюю Теорию 
империи, согласно которой матрица русской имперской 
государственности образовалась из слияния украинской 
(киевской) и русской (московской) государственных об-
разований. По времени это совпадает с церковным рас-
колом 1666 г. и формированием европеизированной 
знати, из которой потом выделится и европеизирован-
ная, «страшно далекая от народа» русская интеллиген-
ция. Савицкий не писал о том, что слияние этих двух ядер 
                                                            

247 Письмо П. Н. Савицкому к Л. Н. Гумилеву от 10.02.1964. Архив 
Музея-квартиры Л. Н. Гумилева в Санкт-Петербурге (не описано). 



Украины и Московской Руси породило раскол, который 
разросся до внутренней катастрофы самоотрицания, хотя 
Трубецкой прямо связывал эти процессы. Вопрос, конеч-
но, намного более глубокий, чем это представлялось и 
Трубецкому, и Савицкому. Но они верно поняли основные 
узлы русской трагедии.       

В статье «Два мира» (1922), которая посвящена, 
в основном, анализу уже упомянутого раскола на матери-
але русской литературы и русской общественной мысли, 
Савицкий говорит также о выходе России «из рамок со-
временной европейской культуры»248, что практически и 
означает начало выхода из зазеркалья «двумирности». 
Русский европоцентризм и европопоклонство, поразив-
шие Россию после Петра Великого, не причина раскола, 
но его самый верный признак, а также катализатор внут-
ренних процессов, которые уже до эпохи Петра I тлели в 
глубинах народной души. В основе раскола — свобода 
выбора добра или зла, служения высшим духовным идеа-
лам или низшим, материалистическим. В этом смысле 
причина русского раскола — безосновна, она опирается 
на процессы, которые сами не детерминированы. Внутри 
России — непреодоленный раскол между Достоевским и 
Писаревым, между Гоголем, Хомяковым, Леонтьевым, 
с одной стороны, и — Добролюбовым, Белинским и Ми-
хайловским, с другой. Кроме того, нужно было поставить 
вопрос о русской народной психологии: почему получи-
лось так, что приняв европейскую культуру, русская ин-
теллигенция с таким презрением, граничащей с 
ненавистью, отнеслась к собственной стране, ее истории 
и культуре? На этот вопрос до сих пор нет внятного отве-
та, хотя евразийцы эту проблему поставили, внесли в по-
ле научно-практической дискуссии. В конце статьи 
Савицкий обращается к экономике. Выход из рамок евро-
пейской культуры может состояться, полагает он, только 
если в России будет сформирована своя экономическая 
модель, которую он назвал «подчиненная экономика». 
Без опоры на эту экономическую модель Россия обречена 
быть «задворками Европы» во всех отношениях.  

248 Савицкий П. Н. Два мира / Евразийство: Исход к Востоку.  
Кн. 1; На путях. Кн. 2; Евразийский временник. Кн. 3. СПб.: Лимбус 
Пресс, 2022. С. 173. 



163 

20. Первая экономическая теория
Савицкого 

Экономическая тема долго не давала Савицкому по-
коя. Собственно, этой теме была посвящена его диссерта-
ция, которую он писал до конца 1918 г. — «Метафизика 
хозяйства и опытное его познание». Известно, что дис-
сертация была дописана, и даже готовилась к публика-
ции, но, в конце концов, сам Савицкий отказался от этого: 
«Если найдете возможным, дайте отзыв Чупрову относи-
тельно печатания (или не печатания) моей диссертации. 
По характеру моих настроений настоящего момента, ме-
нее, чем когда-либо, я стою за печатание»249, писал он 
П. Б. Струве, своему научному руководителю, в 1920 г. Он 
неоднократно возвращался мыслью к концепции своей 
диссертации. Савицкий утверждал, что «воинствующий 
экономизм» Запада, когда экономика, прибыль, деньги, 
материальные ценности вообще, ставятся во главу угла и 
разлагают общество, противостоит русской экономиче-
ской модели, при которой экономика подчинена высшим 
ценностям, поставлена ниже, чем чувство долга, честь, 
вера в Бога, обязанность перед семьей и Отечеством. Рос-
сия должна придерживаться модели подчиненной эко-
номики, следовать интересам «общего блага», а не 
отдельным капиталистам-рвачам. Вероятно, эта тема так 
и не получила у Савицкого проработку до конца в 
1920-е гг., потому что диссертация была задумана еще в 
доевразийский период.  

Тем не менее, этим идеям он посвятил статью 
«Хозяин и хозяйство»250. В статье Савицкий не только 
разрабатывал основы нового, религиозно-этического от-
ношения к хозяйственной, экономической деятельности, 
но и осуществил поиск альтернативной русской терми-
нологии, взамен западной (тут могло сказаться влияние 
отца и собственные поэтические опыты — Савицкий 

249 ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 324. Л. 8. 
250 Савицкий П. Н. Хозяин и хозяйство // Евразийский времен-

ник. Кн. 4. Берлин: Евразийское книгоиздательство, 1925. 



164 
 

очень любил изобретать новые слова). Эта статья явля-
ется первой попыткой построения евразийской экономи-
ческой модели и евразийской экономической философии, 
как, в свое время опыт экономической философии пред-
принял будущий священник, а тогда разочаровавшийся 
марксист — С. Н. Булгаков, в книге «Философия хозяй-
ства» (1912). То, что удалось философу С. Н. Булгакову, не 
вполне удалось Савицкому, который профессиональным 
философом не был. Тем не менее, статья «Хозяин и хозяй-
ство» во многом интересна, и открывает горизонты для 
будущей экономической евразийской модели (ее Савиц-
кий создаст уже в альянсе с Н. Н. Алексеевым). Савицкий 
сделал несколько подходов к той теме, опубликовав ста-
тью «Хозяйство и вера» (Руль. 1921. 5 ноября. № 295) и 
«Метафизика хозяйства» (Сборник статей, посвященных 
П. Б. Струве ко дню 25-летия его научно-публицисти- 
ческой деятельности. Прага. 1925). В 1922 г. Савицкий 
задумал написать эту работу под заглавием «Хозяйство 
благословенное», но потом решил остановиться на ука-
занном выше варианте названия.  

В статье Савицкий ищет аналоги западной терми-
нологии в русских, им предлагаемых, терминах: «хозяин», 
«хозяйская воля», хозяйский глаз», «добрый хозяин», «по-
хозяйски», «хозяйское ценение», «хозяйнодержавие», 
«хозяйные категории» — что должно демонстрировать 
«личное начало в хозяйстве»251, ведь «мир экономиче-
ский есть некий особый мир бытий человеческой  
сферы»252. Этому отношению противостоит западная 
экономическая модель, где главным принципом является 
извлечение прибыли — несмотря ни на что, и любыми 
средствами. Савицкий ставит вопрос именно о допусти-
мости или недопустимости антиморальных средств для 
достижения целей и о самой постановке во главу угла 
прибыли как главном критерии успеха. Он утверждает, 
что если все продается и покупается, это, в философском 
смысле означает, что нет ничего уникального и незаме-
                                                            

251 Савицкий П. Н. Хозяин и хозяйство / Савицкий П. Н. Избран-
ное. Указ. соч. С. 205. 

252 Там же. С. 211. 



165 
 

нимого: «Картина Рембрандта, например, материально 
(натурально) незаменима, но поскольку она продается, 
она становится “специфически заменима” определенным 
количеством валюты»253. Эти рассуждения идут в русле 
неомарксизма, Савицкий ставит вопросы, которые вол-
новали русское общество предреволюционной эпохи.  
Этим явно выдается «ранее происхождение» основных 
идей статьи: вопрос о ценности человеческого труда, об 
эксплуатации человека человеком, о справедливом или 
несправедливом распределении произведенного продук-
та, о капитализме, как обществе, где разрешено все капи-
талисту, если он получит выгоду в 300 % ….  

Для предреволюционной России статья Савицкого 
могла бы стать крайне популярной, а сам Савицкий мог 
бы прослыть русским оригинальным неомарксистом, 
или, на худой конец, оригинальным критиком марксизма. 
Но в 1925 г., когда статья вышла, она по темам и по само-
му духу несколько устарела, хотя мысли, в ней изложен-
ные, самобытны и даже не утратили определенной 
актуальности и в наши дни, как, собственно, не утратил 
своих позиций и марксизм, как философское течение. 
«Капитал» Маркса был признан одной из самых продава-
емых западных книг, наряду, конечно, с такими верши-
нами западной мысли, как Ницше, Гегель и Кант. Но, тем 
не менее, реакция на Маркса в 1925 г. у Савицкого была 
все же несколько запоздалой. 

Статья «Хозяин и хозяйство» заканчивается неожи-
данным переходом к географической теме. Савицкий ци-
тирует географа В. В. Ламанского (не путать с отцом — 
историком, славистом Владимиром Ивановичем Ламан-
ским, автором концепции «Трех миров Азийско-
Европейского материка»), который тоже искал русские 
аналоги западным терминам. В лесоведении и почвове-
дении это было крайне продуктивно. Дело в том, что обе 
эти сферы развивали по преимуществу русские ученые, 
которые и ввели в научный оборот народные названия 
«рамень», «согра», «бор», «субор» и т. д., за неимением  
западных терминов. А ученые Запада, в свою очередь, 
                                                            

253 Савицкий П. Н. Хозяин и хозяйство / Савицкий П. Н. Избран-
ное. Указ. соч. С. 212.  



166 
 

были вынуждены брать уже готовые русские термины 
(например, «тайга»), за неимением собственных. В эко-
номике вышло с точностью до наоборот: эта наука впер-
вые в развитой системной форме возникла на Западе,  
и была доведена там до высокого научно-практического 
уровня, а русским экономистам приходилось брать гото-
вые западные термины, что и вызывало досаду у Савиц-
кого. Он предлагал в экономике идти путем, которым 
шло русское почвоведение, и отказавшись от западных 
терминов, придумать свои.  

Этот неожиданный переход от экономической темы 
к географии и почвоведению показывает, в частности, что 
разработка темы «русской экономики» была к 1925 г. у Са-
вицкого исчерпана, он шел уже к теме географического 
обоснования евразийства, что будет главным поворотным 
пунктом его идейной эволюции. До 1925 г. Савицкий еще ис-
пользовал старые темы и наработки, но около 1925 г. 
начинается новый, географический и отчасти историче-
ский (историософский) этап его идейного развития. В ран-
ней декларации «Евразийство» 1925 г. (не путать с текстом 
«Евразийство (опыт систематического изложения)», автор 
которого — Л. П. Карсавин) Савицкий затронул экономиче-
скую тему буквально в нескольких предложениях, которые 
суммируют его ранние взгляды на этот предмет: «Эконо-
мическая философия европейских “новых веков” противо-
положна этим воззрениям. Не всегда прямыми словами, но 
чаще основами мировоззрения, новая экономическая фи-
лософия утверждает круг экономических явлений как не-
что самодовлеющее и самоценное, заключающее в себе 
цели человеческого существования… <…> выступая в каче-
стве эмпирической науки <…>, новая политическая эконо-
мия в целом ряде своих положений влияла на умы и эпохи 
как метафизика… подобно тому, как экономические идеи 
древних законодателей, философов и богословов связаны с 
определенными метафизическими представлениями, свя-
заны с ними и экономические идеи новейших экономистов. 
Но если метафизика первых была философией “подчинен-
ной экономики”, метафизика вторых является философией 
“воинствующего экономизма”»254.   
                                                            

254 Савицкий П. Н. Евразийство / Савицкий П. Н. Избранное. Указ. 
соч. С. 196.  



167 
 

Эта цитата показывает суть его ранней экономиче-
ской теории, которая является эконософией, выдвигаю-
щей два антиномических начала — подчиненная 
(высшей идее) экономика и воинствующий (против ду-
ховного мира и за утверждение материализма и атеизма) 
экономизм. Первое начало он ассоциирует с русской эко-
номической моделью, как она складывалась на протяже-
нии XVII — нач. XX вв., второе — с западной экономикой, 
а также западным образом жизни и образом мышления, 
как он сложился примерно в это же время.  

Свое процветание Европа купила дорогой ценой — 
отказа от духовно-нравственной, религиозной картины 
мира, в которой все связано со всем (отсыл к концепции 
«Единства мироздания», о которой — ниже) тончайшими 
законами и закономерностями, энергиями (слово, кото-
рое часто употреблял Савицкий) и идеями. В центре  
религиозно-метафизической («благой метафизики») кар-
тины мира — фигура доброго хозяина или хозяйствую-
щей личности. Именно за это Савицкий перестал любить 
Европу, хотя ранее очень любил ее: «я любил Европу; но 
поистине я ее больше не люблю; не хочу и не допущу 
ненависти в сердце мое; но уж не мой голос твердит в со-
знании: Europam delendam esse («Европа должна быть 
разрушена» — лат.) …»255. По Савицкому, Европа как ци-
тадель воинствующего экономизма и атеизма должна 
быть разрушена. Этот призыв вполне совпадает с воззва-
ниями Н. С. Трубецкого: Европа как глобалистская циви-
лизация, поглощающая иные культуры, лишающая мир 
индивидуальности, подлинного культурного разнообра-
зия, и вместо этого насаждающая атеизм и жажду мате-
риальных благ — должна быть разрушена.  

Одновременно Европа, как христианская цивилиза-
ция, как центр культуры оригинальной и европейской 
(не глобалистской), как наследница Средних веков и Воз-
рождения, никаких возражений у евразийцев не вызыва-
ла. Важно вдуматься в эту мысль, которая, как правило, 

                                                            
255 Письма к П. П. Сувчинскому от 03.05. 1922. / Савицкий П. Н. 

Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 266. Курсив автора.   



168 
 

понимается многими исследователями неверно: евразий-
цы боролись не против Европы, но против глобализма, 
против Европы как инструмента глобалистской повестки, 
которую Трубецкой назвал «кошмаром <…> всеобщей евро-
пеизации»256. Протест Савицкого против Европы носит ре-
лигиозно-метафизический и философский характер. 
Приняв воинствующий экономизм как основу жизни, за-
падный человек движется к утрате личного начала, к от-
рицанию личности, к отрицанию Бога. Таким образом, 
первая, ранняя (1919–1925) экономическая концепция Са-
вицкого была не столько экономической теорией, сколько 
философией экономики (эконософией). Осмыслив эту фило-
софскую идею, воплотив ее в тексты, Савицкий для себя как 
бы исчерпал эту тему, и ему нужно было двигаться дальше.  

Евразийство коллективное (к которому Савицкий 
присоединяется в 1920 г.) принесло новые темы, было 
неким откровением, вспышкой сознания в момент кру-
шения Российской империи, имело, на первых порах, вы-
раженный религиозный оттенок. Старые наработки не 
вмещались в новое мировоззрение, хотя Савицкий очень 
старался удержать свою первую экономическую тему. По 
сути, основное ядро его диссертации вместилось в упо-
мянутую статью «Хозяин и хозяйство» (1925), которую 
Трубецкой и другие евразийские лидеры посчитали не-
удачной: «<…> он сам (П. Н. Савицкий — К. Е.) признает, 
что та единственная статья, которую он написал в этот 
период своей жизни (хозяин и хозяйство), самая неудач-
ная из всех его статей (неудачность происходит, по-
моему, от того, что она сентиментальна, а это стоит в свя-
зи с его состоянием в этот период: весь его пафос был 
направлен на суетливое метание патетического активиз-
ма, а на статью подлинного пафоса не хватило, и при-
шлось заменить его ложным пафосом, — т<о> е<сть> 
сентиментальностью)»257, — писал Трубецкой в письме 
                                                            

256 Трубецкой Н. С. Европа и человечество / Трубецкой Н. С. Со-
брание сочинений. Т. I. Евразийские статьи. М.: Издательство Перо, 
2021. С. 87. Курсив наш — К. Е. 

257 Письмо Н. С. Трубецкого П. П. Сувчинскому от 14.10.1925. / 
Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому. Указ. соч. С. 137–138.   



169 
 

от 14.10. 1925 г. Сувчинскому. В статье Савицкого, как 
верно отметил Трубецкой, отчетливо просматриваются 
черты ранней, не оформившейся до конца, в чем-то еще 
наивной («сентиментальной») мысли.   

В 1923 г. начинают выходить «Евразийские вре-
менники». В первом временнике Савицкий публикует 
идеократическую (по сути — идеологическую) статью 
«Подданство идеи», из которой позже вырастет евразий-
ская идеократия и эйдология. Савицкий чувствовал себя 
довольно свободно на почве политической философии, 
он был прирожденный вождь и идеолог — пламенный, 
эмоциональный, убежденный. Он впервые говорит о 
евразийской идее как о преемнице и наследнице комму-
низма. Евразийская идея должна по размаху превзойти 
коммунизм. Будут идеи — будут и личности, поскольку 
именно идея правит мировым процессом (концепция 
«идеалоправства»). Русские должны стать подданными 
Идеи-правительницы, поскольку после разрушения Рос-
сийской империи они потеряли, собственно, подданство 
как таковое, став скитальцами, эмигрантами. Смысл же 
идеи-правительницы — в утверждении «русского нацио-
нализма». Савицкий оговаривается, что русская идея есть 
вселенская, вмещающая мировые просторы, и, одновре-
менно, она сосредоточена на самой себе: «Имеют  
высокую настоятельность прикладнические заданья реа-
листической и упорной, сознательно собранной и целесо-
образно рассчитанной русской национальной работы»258.  

Под «прикладническими заданиями» Савицкий по-
нимал новую экономическую модель, которая могла бы 
противостоять как капитализму, так и коммунизму, с его 
обобществлением и воинствующим коллективизмом. Са-
вицкий был сторонником идеи сочетания частного и гос-
ударственного начал в экономике. Согласно этой 
концепции, все ключевые отрасли (металлургия, желез-
ные дороги, военная промышленность) должны быть от-
даны под контроль государства, в этих сферах 
                                                            

258 Савицкий П. Н. Подданство идеи / Евразийство: Исход к Во-
стоку. Кн. 1; На путях. Кн. 2; Евразийский временник. Кн. 3. Указ. соч.  
С. 415. 



недопустим частный капитал и частная собственность. 
Мелкое же производство, сфера обслуживания, бытовая 
торговля и т. д. должны быть областью частной инициа-
тивы. Для своей системы он оговаривает массу подробно-
стей — как именно в эту концепцию может вписаться 
сельское хозяйство, как должна происходить капитали-
зация и инвестиции, торговля с другими странами, това-
рооборот, разведка полезных ископаемых и т. д.  



171 

21. Обзор основных результатов
ранней евразийской мысли Савицкого 

(1919–1925 гг.). 
Подводя предварительные итоги формирования 

ранней (1919–1925 гг.259) евразийской мысли Савицкого, 
следует отметить, что мы имеем здесь сплав его интере-
сов к древнерусскому и украинскому зодчеству с мощным 
влиянием европейской экономической и политологиче-
ской мысли, той выучки, которую Савицкий прошел в 
Санкт-Петербурге в годы студенчества. Этот последний 
компонент его мировоззрения принято именовать 
«струвизмом» по имени его учителя и покровителя в 
Санкт-Петербурге П. Б. Струве.  

Через Струве он получил возможность пройти так-
же ценный опыт дипломатической службы. По его реко-
мендации он был направлен в довольно раннем возрасте 
сначала в Христианию (Осло, Норвегия), где способство-
вал заключению двух торгово-политических соглашений 
в сентябре и декабре 1916 г. Потом, в годы Гражданской 
войны, в правительстве сначала Деникина, потом Вран-
геля он также получал дипломатический опыт: «Осенью 
1918 г. <…> я, по предложению бывшего своего учителя 
по институту профессора Струве, приехал в Ростов, заня-
тый деникинскими войсками, и поступил добровольцем 
на службу к Деникину, чтобы принять участие в борьбе с 
советской властью. Так как я был нестроевым, то я при-
нял предложение Струве, который был у Деникина чле-
ном Особого совещания, войти в качестве эксперта по 
экономическим вопросам в делегацию, которая отправ-
лялась от деникинского правительства в Соединенные 
Штаты Америки для того, чтобы наладить связь с Амери-
кой <…>. В составе этой делегации я доехал до Парижа. 
Здесь мы получили телеграмму от Деникина… Обратно я 

259 Нужно оговорить, что указанный период разбивается на два 
подпериода: 1919–1921 гг. — время формирования евразийства Са-
вицкого и 1921–1925 гг. — участие Савицкого в «коллективном 
евразийстве». 



172 
 

приехал в Константинополь, к этому времени Деникин 
советской властью был разбит, его сменил Врангель. 
Профессор Струве был у Врангеля министром иностран-
ных дел и предложил пост начальника экономического 
отдела департамента внешних сношений врангелевского 
“правительства”. Я согласился, и до эмиграции из Крыма 
занимал этот пост»260. Исходя из этого свидетельства са-
мого Савицкого, стоит обратить внимание на то, что он 
не был к 1921 г. просто незрелым, ни в чем не разбираю-
щимся мечтателем, как об этом любят писать некоторые  
исследователи (не говоря уже о критиках евразийства 
1920-х гг.), но человеком, имеющим довольно серьезный 
политический и дипломатический опыт.     

Первую, раннюю, малороссийскую основу его миро-
воззрения трудно обозначить единым емким словом (та-
ким, например, как «струвизм»), поскольку она включает 
в себя и общерусские впечатления от поездок в Крым, 
Владимиро-Суздальскую землю, Ростов, Ярославль и дру-
гие города, в которых его внимание, в первую очередь, 
привлекали памятники древнерусского зодчества. Таким 
образом, эта ранняя, дострувинская, древнерусско-
архитектурная мировоззренческая основа связана, в 
первую очередь, с архитектурными впечатлениями о Ру-
си домонгольской, периода раздробленности и времени 
Московского царства, а также первыми научными заня-
тиями с опорой на этот материал. Большую роль играла 
здесь и в огромном количестве бессистемно прочитанная 
литература, в которой самое большое впечатление на не-
го произвели хроники русских открытий, путешествий, 
научных экспедиций и достижений русских ученых. Сто-
ит также упомянуть, что большое значение для Савицко-
го всегда имела русская литература и поэзия, которую он 
знал и изучал практически на профессиональном уровне 
(то есть анализировал, систематизировал, применял к 
ней свою собственную евразийскую литературоведче-
скую теорию). 

                                                            
260 Лубянка против евразийцев / Русское зарубежье: история и 

современностью. М., 2014. С. 194–195.  



173 
 

«Струвизм» в основе мировоззрения Савицкого озна-
чает, не в последнюю очередь, упорядоченность этого 
огромного каскада материалов и ранних впечатлений, их 
систематизацию. Годы революции и Гражданской войны 
сформировали понимание русской стихии как катастро-
фической, расколотой, эсхатологической. Это легло в ос-
нову его анализа литературы, поэзии, философии, 
культуры, науки и русской психологии вообще. На основе 
всего вышеперечисленного и под влиянием географиче-
ских штудий, системных занятий географией, экономикой, 
почвоведением (этим Савицкий уже профессионально 
займется после 1925 г., когда окончательно расстанется с 
темой ранней диссертации и найдет тему для новой, по-
священной географии и геософии), рождается и видение 
России как Евразии с опорой уже на конкретный географи-
ческий материал. 

Все эти впечатления, жизненный опыт, полученный 
к 25 годам (а это был трудный жизненный путь — через 
Первую мировую войну, две революции — либерально-
кадетскую и большевистскую, Гражданскую войну, раз-
рушение всех устоев жизни, гонение на Церковь, бежен-
ство, несколько лет существования на грани жизни и 
смерти), ранние научные труды, путешествия, учеба, ди-
пломатическая служба и т. д., пронизаны, как некой осно-
вой, — живой, горячей религиозной верой. Именно она 
нашла себе выход и реализацию в момент подготовки 
сборника «Россия и латинство».   

Таким образом, можно выделить период созревания 
евразийских идей (1913–1919), раннее евразийство Савиц-
кого в альянсе с другими основоположниками (1920–1925), 
переходный период (1926–1927), который был занят в 
теоретическом отношении, главным образом, доработ-
кой диссертации «Географические особенности России» 
(Прага, 1927), период зрелой евразийской мысли (1927–
1930), на который падает кламарский раскол. Далее  
последовал период единоначалия (1930–1939), когда  
Савицкий остался единственным лидером — основопо-
ложником евразийства, возглавившим движение, раз-
росшееся на многие страны Европы.  



174 
 

В целом, эта схема во многом соответствует анали-
тическому описанию и оценке, которую сам Савицкий дал 
генезису своего мировоззрения в письме к Ф. И. Успен-
скому, отвечая на его вопрос: «“путем каких влияний и 
размышлений” довелось прийти на нынешний путь ис-
торических изысканий»261. В письме Успенскому от 
01.05.1928 г. он писал: «Скажу так: огромное значение 
имело вживание в исторический образ Европы. То, что 
неясно было посетителю, стало ясно жильцу262: инопри-
родность (по сравнению с русским) тех начал, из которых 
выросла и которыми поныне определяется историческая 
жизнь Европы. По контрасту, мысль невольно обратилась 
к тем принципам, на которых построено существованье 
российского мира. В числе важнейшего, мысль обрати-
лась к татарским столетьям России, в их конструктивном 
значении. Явственному ощущению тех корней, которые 
связаны с Византией, очень способствовало длительное 
пребывание на Ближнем Востоке. Кроме того, сама со-
временность, своим объективным составом (совершенно 
независимо от тех или иных оценок), двигала к уяснению 
особенности русской судьбы, иными словами, основным 
влиянием было влияние жизни. Сопоставления со славя-
нофилами пришло позднее (в 1921 г. только Г. В. Флоров-
ский был с ними сколько-либо подробно знаком). Что 
касается меня лично, то, как ни странно, к евразийской 
концепции России я пришел от экономической географии 
и вопроса о развитии производительных сил (это и есть 
моя первая специальность). Еще на первом курсе Поли-
техникума (в 1913 г.) я пришел к убеждению (в каковом 
остаюсь и поныне), что экономическое будущее России 
есть евразийское будущее. <…> Когда в 1922 г. возобно-
вил лектуру263, то убедился, что великие монгольские  

                                                            
261 Письмо П. Н. Савицкого Ф. И. Успенскому от 01.05.1928. / Са-

вицкий П. Н. Избранное. Указ. соч. С. 575.  
262 То есть, одно дело только посетить Европу, другое дело — 

жить в ней на постоянной основе.  
263 Первые пробные лекции П. Н. Савицкий прочел в декабре 

1922 г., получив место приват-доцента Русского юридического фа-
культета в Праге.  



175 
 

ханы в своей имперской политике выражали те самые 
необходимости, на которые я натолкнулся при изучении 
естественных производительных сил современности. 
Значение в генезисе современной России домонгольских 
степных культур и держав выяснилось для меня только  
в 1926–1927 гг.  в процессе совместной с Н. П. Толлем ра-
боты»264.  

Савицкий выделил следующие этапы становления 
своего евразийского мировоззрения: 1913–1919 гг. — 
пришел к выводу о евразийском, как единственно воз-
можном пути для России, учитывая экономические и по-
литические реалии времени. К этому же времени 
относится близкое знакомство и даже, как он пишет 
«вживание в исторический образ Европы», что, в итоге, 
дало эффект отторжения: «По контрасту мысль невольно 
обратилась к тем принципам, на которых построено су-
ществование российского мира. В числе важнейшего 
мысль обратилась к татарским столетиям России, в их 
конструктивном значении»265. 

Итак, раннее развитие имело вехи: близкое знаком-
ство, вплоть до «вживления», с Европой, осознание чуже-
родности ее «начал» для России, поиск собственных, 
русско-евразийских истоков и принципов, которые обра-
тили мысль к ранним «татарским» столетиям, периоду 
становления Московского царства; период 1919–
1921 гг. — путешествия, «длительное пребывание на 
Ближнем Востоке»266, во время которого Савицкий уви-
дел тесную связь России с Византией, а прежний опыт 
получил кристаллизацию и оформление, что привело к 
«уяснению особенностей русской судьбы»267. Савицкий 
подчеркнул, что до 1921 г. его евразийство складывалось 
вне влияния славянофильской доктрины268, знакомство с 

                                                            
264 Письмо П. Н. Савицкого Ф. И. Успенскому от 01.05.1928. Са-

вицкий П. Н. Избранное. Указ. соч. С. 575–576.  
265 Там же. С. 575. Курсив автора.  
266 Там же. С. 575–576. Курсив автора.  
267 Там же. Курсив автора.  
268 В статье «Два мира» (1922), посвященной двум традициям 

русской культуры — «вероучительной» и атеистической, к первой 



176 
 

которой произошло позже, уже в период эмиграции, ско-
рее всего, благодаря Флоровскому, который «в 1921 г. 
<…> был с ними сколько-либо знаком»269. Во всяком слу-
чае, знакомство с Н. Я. Данилевским состоялось у Савиц-
кого около 1924 г.270, после чего он включает его идеи,  
в первую очередь, о культурно-исторических типах, в 
свое мировоззрение и упоминает об этом в текстах,  
выделив Россию-Евразию как особый культурно-
исторический тип («особый мир»).     

В 1926–1927 гг. Савицкий приходит к осознанию 
важности для описания и уяснения генезиса «современ-
ной России» домонгольских культур (скифы, сарматы  
и т. д.). Позже, в статье 1944 г. Савицкий писал об этом 
так: «Евразийцы выставляют тезис: евразийское государ-
ство есть общее дело евразийских народов. Назовем здесь 
скифскую, гуннскую, монгольскую державу. Между наро-
дами Евразии, включая сюда и русский народ, могут 
устанавливаться и действительно устанавливаются от-
ношения такого равноправия и братства, о котором нече-
го и думать в европейских колониальных империях»271. 
Фразу из письма Успенскому от 1928 г. и статью 1944 г. 
разделяют 16 лет, причем лет непростых, статья написа-
на на исходе Второй мировой войны. Тем не менее, 
                                                                                                                        
Савицкий отнес такие имена как: Гоголь, Достоевский, Вл. Соловьев, 
живописцы А. Иванов, М. Врубель, философы А. С. Хомяков и 
К. А. Леонтьев. Упомянуты также просто «славянофилы», без указания 
конкретных имен. Нетрудно увидеть, что этот набор имен, во-первых, 
довольно случаен и малочисленен, во-вторых, выбор Вл. Соловьева и 
Достоевского был сделан не без влияния Г. В. Флоровского. После 
1922 г. Савицкий приступил к личному ознакомлению с текстами «ве-
роучительной» традиции, хотя, несомненно, Гоголя он читал и до это-
го, так же, как и лично внимательно изучал фрески Киевского 
Кирилловского монастыря, где работал М. Врубель.        

269 Савицкий П. Н. Избранное. Указ. соч. 
270 В письме от 05.11.1924. Савицкий просит привезти Сувчин-

ского книгу Н. Я. Данилевского (См.: Савицкий П. Н. Научные задачи 
евразийства. Указ. соч. С. 405.). В 1927 г. в работах Савицкого появля-
ются первые упоминания имени Н. Я. Данилевского («Географический 
обзор России-Евразии»). Шпенглера, к примеру, Савицкий упомянул 
уже в статье 1922 г. «Два мира».      

271 Савицкий П. Н. Евразия. ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 35. Л. 1–8.    



мысль, высказанная Савицким в 1928 г. получает разви-
тие и дальше, что говорит о цельности мировоззрения 
Савицкого, неизменности его евразийства. Оно по суще-
ству не менялось, а только прирастало новыми идеями: 
«По сравнению с вами я совершенно элементарен. Как из 
одной глыбы высечен. Что думал 55 лет тому назад — то 
думаю, по существу дела, и сейчас. И чувства не измени-
лись»272, писал он в письме от 30 сентября 1959 г. 
Н. Н. Алексееву.      

Написав письмо Успенскому в мае 1928 г., Савицкий, 
конечно, не мог с точностью предвидеть ни свое даль-
нейшее идейное развитие, ни грядущие события. Кроме 
того, он написал письмо византологу Успенскому, под-
черкивая византийские и архитектурные истоки своего 
мировоззрения, чтобы найти с ним общий язык. Он 
хотел наладить с ним сотрудничество для Семинария 
им. Н. П. Кондакова, в котором принимал непосредствен-
ное участие, был одним из трех его директоров-
распорядителей. Уже исходя из более целостной карти-
ны, которая вырисовывается на расстоянии, с высоты 
прошедших лет, можно составить как хронологию и 
историю становления евразийства, так и идейного раз-
вития Савицкого после 1928 г. 1930-е годы были неверо-
ятно продуктивными, несмотря на многие сложности, 
постигшие семью Савицкого, да и всю Европу, которая 
постепенно скатывалась ко Второй мировой войне. О по-
слевоенном периоде евразийского творчества Савицкого 
мы скажем в свое время.   

272 Цит. по: Мелих Ю. Б. «Старый патриотизм, переориентиро-
ванный на новую Россию»: евразийство П. Н. Савицкого. Указ. соч.  
С. 125. 



178 

22. Поздние экономические взгляды
Савицкого (1925–1939) и переход

к следующей фазе идейного развития 
В первом евразийском сборнике «Исход к Востоку» 

Савицкий поместил статью «Континент-океан (Россия и 
мировой рынок)», в которой, описывая экономическую 
конъюнктуру, использовал различные термины, подыс-
кивая емкий и наиболее подходящий: «расстояние», 
«масштабы», «пространства», «образования», «конти-
нент-океан». В статье Савицкий находит первый рабочий 
термин для описания пространств Евразии: «континент-
океан». Это определение является пробным, заимство-
ванным скорее из области поэзии, которой увлекался 
Савицкий, но рассчитывать на его длительное использо-
вание в качестве научного, рабочего термина не прихо-
дилось. Сопоставляя расстояния и издержки при 
продвижении товара, Савицкий приходит к выводу о па-
раллелизме нескольких важнейших явлений: климата, 
рельефа местности, экономических данных. В дальней-
шем он будет делать сопоставления и параллельные гра-
фики различных характеристик, в том числе относящихся 
к культуре, географии, истории. Основной вывод статьи 
состоит в том, что, поскольку Россия не имеет выхода к 
незамерзающим теплым морям, она будет не конкурен-
тоспособной на мировом рынке, по сравнению с морски-
ми и океаническими державами, поэтому она должна 
иметь особую континентальную экономику. 

В статье он вводит понятие, заимствованное из 
немецкой литературы — Hinterland (срединная земля, 
центр). Hinterland организует вокруг себя периферии: 
«чем обширнее Hinterland, чем разнообразнее в экономи-
ческом отношении составляющие его области, — тем 
определительнее такая связь приморских районов со 
своим Hinterland’ом»273. Hinterland — континентальная 
держава, такая как Россия, Китай, США. Именно этим 

273 Савицкий П. Н. Континент-океан (Россия и мировой рынок) / 
Савицкий П. Н. Россия особый географический мир. Прага: Евразийское 
книгоиздательство, 1927. С. 17–18.  



179 
 

странам, согласно Савицкому, принадлежит будущее.  
Hinterland — континентальный центр, организующий 
периферию, то есть небольшие приморские и приокеани-
ческие государства, которые являются странами-
спутниками больших держав. Ранее государства, господ-
ствовавшие на мировой арене с эпохи Великих географи-
ческих открытий, были странами океаническими, они 
контролировали мировую торговлю и экономику через 
водные пути. Теперь, полагает Савицкий, изменяется ис-
торическая конъюнктура, и на первый план выходят 
страны континентальные. Между Hinterland’ом как новой 
выступающей на мировой арене силой, и бывшими океа-
ническими державами (в первую очередь — Великобри-
танией) разворачивается борьба за влияние на страны-
спутники. Hinterland стремится к автаркии, чувствуя не-
выгодность конкуренции с океаническими державами. 
Россия, как писал Савицкий в 1920 г., стремится к автар-
кическому режиму, но в условиях экономического после-
революционного разорения это было бы «безумием», 
поскольку к разоренной стране «“притягиваться” — не-
чему!», то есть другие страны не тянутся к разоренной 
России, но как только ситуация наладится, это притяже-
ние — неизбежно. 

Тезис Савицкого о России как о Hinterland’е для 
прилегающих земель, конечно, находит параллели с кон-
цепцией «Хартленда» (Heartland — сердцевина, средин-
ная земля) Х. Маккиндера. Совпадения могут быть 
случайными, во всяком случае имя Маккиндера Савицкий 
ни разу не употребил ни в своих работах, ни в письмах, ни 
в архивных записях, насколько мы могли изучить этот 
материал к настоящему времени. Существенных эконо-
мических выводов в этой ранней статье Савицкий не де-
лает, ограничившись, по сути, констатацией фактов — 
Россия это Hinterland, она есть континентальная держа-
ва, при попытке конкуренции с морскими и океаническими 
странами она попадет в экономическую зависимость, ей 
необходима особая, континентальная, тяготеющая к  
автаркии экономика. Hinterland обладает как бы  
магнетической силой притяжения для более слабых  
и территориально меньших окружающих его стран.  



180 
 

Hinterland’ов — континентальных массивов-стран мо-
жет быть несколько. Главная конкуренция в XX в. развер-
нется между Hinterland’ами, а не между морскими 
державами, как это было в предшествующее время, в эпо-
ху господства Британской империи — владычицы морей. 
Контуры этой особой континентальной экономики Са-
вицкий опишет позже.   

Эта статья является важнейшим итогом 
предъевразийского и начального евразийского мировоззре-
ния (1913–1921), сложившегося у Савицкого еще до того, 
как он стал частью евразийской группы в Софии. В первом 
«Евразийском временнике» (Кн. 3) Савицкий поместил 
статью «Производительные силы России»274, в которой 
обсуждается необходимость индустриализации и дается 
раскрытие «хозяйственно-географического образа Рос-
сии»275. Во втором «Евразийском временнике» (Кн. 4, 
Берлин, 1925) Савицкий поместил уже упомянутую ста-
тью, которую писал на протяжении нескольких лет, но 
которая ему не вполне удалась: «Хозяин и хозяйство». Эта 
статья, как уже было сказано выше, является кульмина-
цией ранних экономических взглядов Савицкого. Савиц-
кий не был удовлетворен этой статьей, в частности, он 
помещает в «Евразийской хронике» статью А. М. Мелких 
«К вопросу об экономической доктрине евразийства  
(в порядке обсуждения)»276, содержащую критику работы 
«Хозяин и хозяйство» с приложением своих примечаний. 
В примечаниях он еще раз обговаривает свою концепцию, 
стараясь сделать ее понятной для других, и, как кажется, 
поставить точки над i для самого себя.  

Стоит также отметить любопытный факт. Савиц-
кий, который по базовому образованию был все-таки 
                                                            

274 Эту статью не стоит путать с ранней (1916 г.) статьей Са-
вицкого «К вопросу о развитии производительных сил». Схожесть 
названий выбрана Савицким не случайно. Статья 1923 г. тематически 
во многом продолжает статью 1916 г., но уже с учетом реалий порево-
люционной России и произошедших в мире изменений. 

275 Савицкий П. Н. Производительные силы России // Евразий-
ство: Исход к Востоку. Кн. 1; На путях. Кн. 2; Евразийский временник. 
Кн. 3. Указ. соч. С. 514. 

276 Савицкий П. Н. К вопросу об экономической доктрине 
евразийства // Евразийская хроника. Париж, 1926.  



181 
 

экономист и статистик, хотя и рано начал работу над 
экономической географией, а также увлекся политиче-
ской мыслью, крайне недостаточно привнес в евразий-
ство собственно экономических идей. Он жаловался, что 
экономика — западная наука, иссушающая душу («эко-
номика — учение подлинно романо-германское; в этих 
занятиях как-то отрываешься от мистического, сверх-
данного корня жизни (который, по моему глубокому 
убеждению, составляет, между тем, основной источник 
хозяйственной, как и прочей деятельности людей!), и в 
сердце рождается ожесточение»277) экономика для не-
го — бремя, он как будто заставляет себя заниматься ею 
вопреки своему внутреннему стремлению. По средам он 
вел в своей Пражской группе экономический семинар, с 
сентября 1925 г. начал читать курс «История экономиче-
ских учений». И тем не менее чистая экономика внутрен-
не, интимно остается как будто не его призванием. 
Савицкий больше тяготеет к философии экономики, чем 
к экономической науке как таковой. Страсти, тяги к эко-
номике у Савицкого не было, о чем можно судить и по ко-
личеству статей, написанных «в стол», сохранившихся в 
его архиве. Статей или заметок, посвященных экономике, 
там крайне мало. Экономист, не любящий экономику — 
один из парадоксов личности Савицкого. Экономика была 
ему интересна больше как философская диагностика 
эпохи, чем сама по себе. Больший интерес он имел к ста-
тистике, очень любил составлять схемы, графики, срав-
нительные таблицы, чтобы на их основании делать 
обобщающие, историко-философские выводы.  

Сравним, к примеру, количество ненапечатанных 
статей с точки зрения наличия в них экономических тем 
(берем статьи рандомно из каталога ГА РФ, Фонда 
П. Н. Савицкого): «Русская географическая наука. Иссле-
довательские и научные планы» (нач. 1930-х гг.), «Опыт 
географии Украины» (1939), «К вопросу о русско-
немецком научном сотрудничестве (заметки географа)» 
(б. д., 1930-е гг.), «Дальний Восток в Советской науке» 
(1937), «За творческое понимание природы русского  
                                                            

277 Письмо П. Н. Савицкого П. П. Сувчинскому от 03.05.1922. / 
Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 266.   



182 
 

мира» (1940), «Традиция и революция в советской Рос-
сии» (1936), «Русская жизнь 1917–1934 гг. в зеркале ху-
дожественной литературы» (1934), «Русская история в 
изображении Г. В. Вернадского» (1933), «Русская филосо-
фия в пореволюционный период. Ч. I. Спор «механистов» 
и «деборинцев». Ч. II. Две традиции»  (1932), «Самобыт-
ность и независимость отечества — превыше всего» 
(1936), «Оборона России и эмиграция» (1930), «Основы 
геополитики России» (1939), «Переворот в экономике, 
или очередной русский подъем?» (1932), «Краткая исто-
рия русской промышленности» (ок. 1934 г.), «Евразий-
ская концепция русской географии» (1930), 
«Евразийство» (1930), «Евразийство как научный замы-
сел» (1933), «Евразийство как исторический замысел» 
(1933), «Хозяйственное строительство» (1936), «Что зна-
ли о Сибири европейцы в XIII и XVIII веках» (б. д.,  
1930-е гг.), «Экономика и археология» (б. д., 1930-е гг.), 
«Экономические планы евразийства» (1934), «Русское 
научное краеведение» (1932), «Северный морской путь в 
последние годы» (1936), «Сказания иностранцев о Сиби-
ри» (1933), «Советская историография евразийских наро-
дов. Ч. I, Ч. II» (1935, 1937), «Русские элементы в 
международной почвоведной терминологии» (1932), 
«Русский ампир в искусствоведении и искусстве» (1935), 
«Проблемы истории древнерусского зодчества» (1936), 
«Протопоп Аввакум на научном поприще» (1932), «Про-
блемы русской истории» (1933) и т. д.  

В архиве Савицкого очень много статей (до сих пор 
неизданных на русском языке) по экономике, культуре, 
политике Советского Союза: «К оценке экономического 
положения СССР» (б. д.), «Маньчжурская проблема и 
СССР» (1932), «Советская книга в первой половине 
1934 года» (1934), «Наиболее крупное в советской архи-
тектуре. Братья Веснины» (1936), «На подступах к 
неонэпу» (1932), «Народно-хозяйственные и социально-
экономические проблемы современной России и принци-
пы решения» (1939), «Новинки советской литературы по 
социологическим вопросам» (2-я пол. 1930-х), «Новое и 
старое в советской жизни» (1936), «Новый этап советской 



183 
 

работы в Арктике» (1937), «О темпах (русско-железно-
дорожное строительство)» (1935), «Памятники старины и 
искусства СССР» (1934), «Первая сессия Верховного Сове-
та СССР» (1938), «Первый всесоюзный съезд советских 
писателей» (1934), «Писательский съезд в Москве» 
(1934), «“Подъем и “депрессия” в докапиталистическом 
обществе» (2-я пол. 1930-х гг.), «Проект конституции 
СССР» (1936), «Путеводители СССР как факт культуры» 
(1930-е гг.), «Пути советской географии» (б. д.), «Религи-
озный вопрос в СССР» (1930-е гг.), «Русский национализм 
и интернационалистическая реакция (VIII-й Всесоюзный 
съезд Советов и утверждение новой конституции СССР» 
(1936), «Русские открытия последних лет» (1932),  
«VII-й Всесоюзный съезд Советов и новый колхозный 
устав» (1935), «Советская историография евразийских 
народов. Ч. I. Ч. II» (1937), «Советская литература о древ-
нерусском искусстве» (1938), «Социологический разрез 
стахановского движения» (1936), «Срединная Азия, Рос-
сия, Китай и звериный стиль» (1930), «СССР в 1931 г.» 
(1932). Как видим, чисто экономических статей здесь не-
много. 

Осознав тупиковость экономических концепций 
раннего периода, поскольку они были основаны на уже 
устаревшем материале, который дала Российская импе-
рия, а не СССР, Савицкий приступает к разработке новой 
экономической теории, учитывающей реалии советского 
времени, в частности, индустриализации и электрифика-
ции. В третьем «Временнике» (Кн. 5, Париж, 1927)  
Савицкий выступил со статьей «К вопросу о государ-
ственном и частном начале промышленности», в которой 
использовал уже новую концепцию «месторазвития» и 
идею о сочетании частной и государственной форм  
собственности и организации экономики. В целом, 
евразийская экономическая доктрина, которая была 
сформулирована около 1926–1928 гг. далее существенно 
не менялась. Основные ее контуры можно описать сле-
дующими положениями.  

Савицкий доказывает, что в силу причин географи-
ческого характера, в России сформировалась особая хо-
зяйственно-государственная модель: «Устойчивость 



184 
 

этатизма (государственного хозяйствования) в условиях 
России-Евразии нельзя признать случайным явлением. 
«Страна эта, помещенная между нередко враждебными 
ей странами Европы и Азии, с сухопутной границей 
огромного протяжения, которую нелегко защищать, при-
нужденная бороться с большими трудностями экономи-
ческого развития (суровая зима, огромные расстояния)  
может жить и развиваться только при наличии сильной и 
жесткой власти, принудительно организующей страну в 
целях социальных, хозяйственных и военных»278. Геогра-
фические особенности России требуют наличия мощного 
государственного центра, что влечет повышенное значе-
ние столицы, кроме того, особенность России в том, что 
именно государство становится гарантом социального 
развития и защиты прав трудящихся, выступает основ-
ным заказчиком той или иной социальной политики. По-
пытки «переделать» Россию на другой лад, не учитывая 
ее географические реалии и веками сложившиеся тради-
ции, приведут к экономическому развалу. Экономическая 
система должна быть государственно-частной системой 
хозяйствования или гармоническим сочетанием частного 
и государственного начал.  

Экономическую тему Савицкий осветил также в 
статье «К проблеме индустриализации»279. Статья пред-
ставляет собой извлечение из доклада, сделанного Са-
вицким на Пражском евразийском семинарии. Доклад 
был написан на основе данных советской литературы — 
статистических сборников, обзоров, газет и т. д. Савицкий 
анализирует высказывания советских партийных лиде-
ров, говорит о социалистическом строительстве и его 
перспективах. Статья интересна тем, что показывает 
увлечение советской действительностью как в пражской, 
так и в парижской евразийских группах, что происходило 
параллельно, только «парижане» страстно хотели стать 
                                                            

278 Савицкий П. Н. К вопросу о государственном и частном нача-
ле промышленности (Россия XVIII–XX веков) // Евразийский времен-
ник. Кн. 5. Париж, 1927. С. 304.  

279 Савицкий П. Н. проблеме индустриализации // Евразийская 
хроника. Париж, 1928. 



185 
 

частью этого «социалистического строительства», в то 
время как «пражане» старались критически проанализи-
ровать происходящее в СССР. Грань между тем и другим 
подходом была довольно тонка.    

В 1932 г. вышла также книга Савицкого «Местораз-
витие русской промышленности», о которой позже Са-
вицкий с гордостью писал: «В ней я обобщил в “картину-
систему” все имевшиеся к тому моменту данные об иско-
паемых и гидроэнергетических ресурсах Советского Сою-
за. Книга тогда же была одобрена основателем русской и 
мировой геохимии Владимиром Ивановичем Вернадским. 
Она была закуплена в массовом количестве для библио-
тек Советского Союза. На нее тогда же появилось  
несколько десятков хвалебных рецензий — на простран-
стве от Парижа до Харбина (напр<имер>, развернутая ре-
цензия в «Вестнике Маньчжурии», писанная известным 
экономистом-геологом Э. Э. Амертом, высказавшем в ней 
пожелание, чтобы такие сводки были составлены и для 
других стран)»280. Позже Савицкий все большее внимание 
уделяет экономической статистике: «Мною же был  
написан отдел “Промышленность” в большом (более  
700 убористых страниц) справочнике “Рёша — УССР”281, 
выпущенном в Нью-Йорке. Он выдержал два издания — 
1933 и 1938 годах, и был распродан до последнего экзем-
пляра»282. Статистическими сборниками по сельскому 
хозяйству и промышленности СССР Савицкий занимался 
вплоть до середины 1960-х гг.  

В 1930-е гг. Савицкий довольно много печатается на 
иностранных языках, в частности, на французском 
(например, в 1931 г. на французском вышла его большая, 
около 120 стр., работа «Первая пятилетка СССР»). Пере-
воды ему помогал делать его друг, русист из Сорбонны 
Жюль Легра (1866–1938). Также выходили его работы на 

                                                            
280 Письмо П. Н. Савицкого П. П. Сувчинскому от 12.11.1957. // 

Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 530.  
281 То есть «Russia — the USSR». В поздних письмах Савицкий 

использовал почти исключительно русскую кальку английских, 
немецких и других иностранных слов.  

282 Там же. С. 531. 



186 
 

чешском, немецком, датском, сербском, польском и даже 
на японском (1 публикация) языках. Статей Савицкого на 
немецком и чешском языках — несколько десятков на 
каждом. С этой точки зрения его позиция в отношении 
Н. С. Трубецкого, который в 1930-е годы печатался на 
немецком и других языках, представляется совершенно 
непоследовательной. Савицкий позже многократно писал 
своим корреспондентам, что это непростительно  
(«Я упрекал его за то, что собственные филологические 
работы он печатает по-немецки (эта его неметчина очень 
сидела у меня в печенках, как сидит и сейчас)»283). Веро-
ятно, он имел в виду, что Трубецкой придавал этим рабо-
там слишком большое значение, в то время как для 
Савицкого они означали лишь расширение сферы его 
«миссионерского» влияния на иноязычную аудиторию. 
Тем не менее, факт остается фактом: печатаясь на ино-
странных языках, он почему-то считал для других рус-
ских эмигрантов это чем-то зазорным. Вообще, все, что 
писал Савицкий, было в расчете на отклик из России, он 
также надеялся оказать некое влияние на идущие в СССР 
процессы. Экономическая теория Савицкого после 1930 г. 
была уже полностью основана на данных о развитии 
промышленности Советского Союза.  

Статья «К вопросу о государственном и частном 
начале промышленности» и программный документ 
«Евразийство. Декларация, формулировка, тезисы» 
1932 г. в части экономических утверждений совпадают. 
Савицкий утверждал, что государство должно владеть 
ключевыми отраслями, например, такими как горноруд-
ная промышленность (хотя отбирать и ставить на  
руководящие должности толковых и талантливых управ-
ленцев — прерогатива государства), машиностроение, 
железные дороги. Частная инициатива, основанная на 
частной собственности, должна удовлетворять нужды 
населения в связи с легкой промышленностью, сферой 
обслуживания, обеспечивать доступность повседневных 
                                                            

283 Письмо П. Н. Савицкого Н. Н. Алексееву, 1957 г. // «Дорогой 
мой друг Петр Николаевич»: Письма Н. Н. Алексеева к П. Н. Савицкому 
(1957–1961). Указ. соч. С. 427.  



187 
 

услуг. Только при этом сочетании «государственное хо-
зяйство и государственный план кладутся во главу угла. 
То и другое направлено: 1) на укрепление экономической 
независимости России — Евразии; 2) на обеспечение ин-
тересов трудящихся»284.   

Декларация «Евразийство» 1932 г. также провоз-
глашает, что «Евразийская государственно-частная систе-
ма служебна в отношении интересов трудящихся. Частное 
начало признается в ней в функциональном порядке, т. е. 
поскольку оно выполняет определенную функцию по под-
нятию общего благосостояния и заполнению тех пробелов 
и прорывов в производстве и распределении, которые 
оставляет государственное хозяйство. По утверждению 
евразийцев, государственно-частная система наиболее 
продуктивна в экономическом смысле»; «В евразийской 
государственно-частной системе частные предпринима-
тели являются не классом, а профессией, имеющей функ-
циональный характер. Законодательство Евразийского 
государства должно быть направлено к обеспечению дей-
ствительного проведения в жизнь этого положения»; 
«Частный сектор путем обязательного синдицирования 
организационно связывается с государственным и вво-
дится в рамки планового хозяйства. Государственно-
частная система, обеспечивая свободу хозяйственного са-
моопределения личности, не выходит в то же время за 
рамки планового хозяйства»; «Всем трудящимся обеспе-
чивается свобода выбора хозяйственных форм и видов за-
работка. В частности, рабочим гарантируется свобода 
выбора между работой в государственном или частном 
предприятии, крестьянам — между работой в совхозе, 
колхозе или в своем единоличном хозяйстве. Крестьянам 
обеспечивается свобода перехода в рабочие, а рабочим — 
свобода такого же перехода в крестьяне»285.  

                                                            
284 Евразийство. Декларация, формулировка, тезисы. 1932. // 

Вестник Челябинского государственного университета. 2003; 2(3).  
С. 283.  

285 Евразийство. Декларация, формулировка, тезисы. 1932. Указ. 
соч. С. 283–284.  



188 
 

Еще в статье 1927 г. «К вопросу о государственном 
и частном начале промышленности» Савицкий написал, 
что государственно-частная система имеет не только 
экономический, но и социальный аспект. Как справедли-
во отметил Б. В. Назмутдинов, появление государствен-
но-частной системы «<…> объясняется <…> наблюдением 
за советской экономической политикой. Влиянием по-
следней объясняется утверждение планового начала в 
евразийской экономической модели. <…> Евразийцы 
признали планирование прежде всего потому, что совет-
ская система хозяйствования представала в выгодном 
свете на фоне глобального экономического кризиса ру-
бежа 1920–1930-х гг.»286.  

При И. В. Сталине советская экономическая система 
во многом была своеобразной государственно-частной 
системой: частые мастера занимались ремонтом обуви, 
одежды, изготовлением предметов не только первой 
необходимости, но даже предметов роскоши; изготавли-
вали мебель, посуду, содержали небольшие гостиницы и 
«постоялые дворы», в которых гражданин мог не только 
переночевать, но и получить горячее питание, подковать 
лошадь и т. д. Эта система была, по сути, уничтожена 
Н. С. Хрущевым, который решил искоренить частное 
начало под корень. Собственно, экономический кризис 
СССР конца 1980-х гг. во многом был связан с этим обсто-
ятельством: плановое хозяйство, как оно сложилось в 
1920–1930-е гг., не было заточено под «частный сектор», 
который молчаливо предполагался, при господстве «гос-
ударственного сектора» — военная промышленность, 
заводы, фабрики, тракторостроение, автомобилестрое-
ние, строительство железных дорог и автомагистралей  
и т. д. При искоренении частного хозяйственного сектора 
в правлении Хрущева возникла ситуация постоянного 
дефицита в сфере легкой и пищевой промышленности. 
Государство с его плановой экономикой и нарушенной 
«реформами» Хрущева экономической экосистемой было 

                                                            
286 Назмутдинов Б. В. Законы из-за границы. Политико-

правовые аспекты классического евразийства. М.: «Норма», 2017.  
С. 234.   



189 
 

не в состоянии обеспечить граждан богатейшей страны 
молочными и мясными продуктами, мебелью, предмета-
ми первой необходимости, при том, что все это произво-
дилось в избытке, но распределялось неравномерно, 
поскольку государство не может, по сути, заниматься 
распределением предметов повседневного быта для мно-
гомиллионного населения. У государства должны быть 
совершенно другие функции, в частности, и — в первую 
очередь — оборона границ, идеология, обеспечение без-
опасности, справедливая, гибкая судебная система, под-
держка системы управления (властного аппарата) в 
рабочем состоянии, тяжелая промышленность, междуна-
родная политика и т. д. Хрущев возложил на государство 
совершенно несвойственные ему функции и смертельно 
«перегрузил» экономику287.     

Наблюдая за тем, как складывается плановое хозяй-
ство СССР, проводится индустриализация, организуются 
колхозы и совхозы, выполняется план ГОЭЛРО, потом 
Госплан, Савицкий с волнением «узнавал» в этом 
евразийские черты, и, одновременно, брал на вооружение 
мероприятия советской власти. Савицкий воспринимал 
советскую экономическую модель не без критики. Так, он 
неоднократно писал о том, что методы, какими советская 
власть реализует свои программы, недопустимы и даже 
дают повод усомниться в том, что результат будет удо-
влетворительным. Например, он не принимал политику 
советской власти по отношению к крестьянам, организа-
цию сельского хозяйства, из которой советская власть 
исключала частное начало, в то время как Савицкий по-
лагал, что крестьянин на земле обязательно должен быть 
хозяином, владеющим частной собственностью.   

                                                            
287 С нашей точки зрения, Н. С. Хрущев был самым враждебным 

России правителем на протяжении 1000 лет всего ее существования 
(хотя, конечно, «деятели эпохи перестройки» могут с легкостью оспо-
рить у него первое место). Все его «реформы» — от военной до 
школьной — были направлены на развал страны. Вспомним хотя бы 
волюнтаристский «подарок» Крыма Украине, который стал миной 
замедленного действия в этом регионе. Именно при Хрущеве также 
началось сближение СССР с Западом и сдача русских (советских) пози-
ций на международной арене.  



190 
 

Планы и мероприятия советской власти поражали 
воображение: «В книге “Россия во мгле” Г. Уэллса отдель-
ная глава “Кремлевский мечтатель” была посвящена 
В. И. Ленину, с которым у него все-таки состоялась встре-
ча в Москве в октябре 1920 г. “Ленин, — вспоминал 
Уэллс, — который, как и положено ортодоксальному 
марксисту, осуждает всяческих “утопистов”, в конечном 
счете сам увлекся утопией — утопией электрификации. 
Он употребляет все свое влияние, стремясь осуществить 
план строительства в России мощных электростанций, 
которые дадут целым губерниям свет и энергию для 
транспорта и промышленности. <…> Можно ли вообра-
зить более отважный проект в этой стране лесистых рав-
нин, населенной безграмотными крестьянами, в стране, 
где нет ни водных энергетических ресурсов, ни квалифи-
цированных специалистов, где угасает торговля и про-
мышленность? <…>”. Спустя годы, в 1934 г., Уэллс вновь 
посетил Советский Союз и был поражен грандиозными 
преобразованиями, о чем он написал в своей автобиогра-
фии. <…> в период 1923–1931 гг. появились программы 
электрификации США (разработчик Фран Баум), Герма-
нии (Оскар Миллер), Англии (так называемая комиссия 
Вейера), Франции (инженеры Велем, Дюваль, Лаванши, 
Мативэ и Моляр), а также Польши, Японии и т. д. Но все 
они закончились неудачей»288.  

Наблюдая за реализацией советской экономической 
программы, не только Савицкий, но и многие мировые 
экономисты и политики приходили в восторг. Достаточно 
сказать, что Парижская группа евразийцев и вовсе капиту-
лировала перед успехами советского строительства и фи-
лософией К. Маркса, поскольку не нашла, что можно 
противопоставить таким грандиозным свершениям. Са-
вицкий с большим вниманием относился к экономическим 
мероприятиям советской власти, анализировал возмож-
ности первой пятилетки и планировал издать брошюру 
«Пятилетка — очередной русский подъем» (в результате 
написал статью «Пятилетний план и хозяйственное раз-
                                                            

288 Кефели И. Ф. ГОЭЛРО / Советская цивилизация и евразий-
ская идея: две истории длиною в век. Коллективная монография под 
ред. И. Ф. Кефели. СПб.: «Петрополис», 2022. С. 81–82.  



191 
 

витие страны»289). О советских пятилетках Савицкий чи-
тал открытые лекции290, писал обзоры291, изучал стати-
стику.   

Савицкий, тем не менее, довольно трезво смотрел 
на происходящее, не допуская «головокружения от успе-
хов», поскольку видел, что советская власть основывает-
ся на атеизме и марксизме, в убожестве и ложности 
которых он был глубоко убежден. Ставя идею выше ма-
териальных процессов, он реалистично оценивал совет-
скую экономику. Кроме того, Савицкий в конце 1920-х гг. 
уже пришел к концепции «подъемов» и «прогибов» исто-
рического и любого материального бытия: «Евразийцы 
предложили трактовку экономического планирования, 
основанную на подходе, отличном от “классового”. Исхо-
дя из своей теории чередования “депрессий” и “подъ-
емов” в российской истории, Савицкий выступал за 
составление плана, учитывающего эту динамику»292.  
Стоит отметить, что статья «“Подъем” и “депрессия” в 
древнерусской истории» написана с использованием 
большого числа сводных таблиц и фактов, которые при-
ведены к определенному графику, чтобы вычислить с 
помощью фактов искомые закономерности. Обширный 
материал, приведенный в статье, не отражает всех отра-
ботанных Савицким фактов: «<…> весь остальной, поми-
мо посылаемого, этот “труд” мой лежит в шкафу, в виде 
рукописных таблиц весом до пуда»293.  

Статья соответствует «классическому канону»,  
характерному для большинства работ Савицкого:  

                                                            
289 Новый град. 1932. № 5.  
290 Савицкий П. Н. Вторая пятилетка и будущее С.С.С.Р. Лекция 

проф. П. Н. Савицкого // Наше время. 1932. 14 мая (№ 112 (515)).  
291 Савицкий П. Н. Сельскохозяйственная география шестой пя-

тилетки Советского Союза // За социалистическую советскую науку. 
Серия: экономическая. 1956. Т. 5. № 3.  

292 Назмутдинов Б. В. Законы из-за границы. Указ. соч. С. 234.  
293 Письмо П. Н. Савицкого О. Броку от 02.12.1956. // Каре-

лин В. А., Репневский А. В. Из переписки профессора Олафа Брока и Пет-
ра Савицкого (1916–1958). Указ. соч. С. 290–291. 1 пуд — более  
16 кг. Приведенная гипербола показывает значительный объем обра-
ботанного исторического материала.  



192 
 

обработано огромное количество фактов, которые сведе-
ны в таблицы; на основании сводных данных найдены 
общие закономерности и сделаны выводы. В целом, луч-
шие работы Савицкого, включая его монографию, напи-
саны в соответствии с этим методом, им изобретенным, и 
для себя утвержденным, как наилучший. Так, например, 
он описывал одну из своих работ, посвященных сельско-
му хозяйству СССР, которую планировал выпустить по-
французски в конце 1950-х гг.: «Работа вся пронизана 
цифрами, таблицами и статистическими сводками, это 
просто-таки основа всей книги. <…> Но в то же время 
текст книги написан так, что его можно читать, не теря-
ясь в цифрах. <…> Повсюду есть подстрочные библиогра-
фические примечания; помимо того, 3 страницы 
(убористых) “толковой библиографии”»294. Здесь Савиц-
кий описывает, суммируя, тот план-формат книг и ста-
тей, к которому он сам приходит к концу 1930-х гг. Этот 
формат можно свести к следующему определению: ста-
тистика начинает поглощать философию. Стоит заме-
тить, что дальше, уже в 1940–1960-е гг. происходит 
дальнейшее движение Савицкого к текстовому минима-
лизму, и статистику поглощает поэзия и, отчасти, эпи-
столярный жанр.       

Таким образом, поздняя экономическая теория Са-
вицкого была своеобразным «одухотворением» советско-
го марксизма и данных объективной реальности его 
времени. В отличие от первой, философской концепции 
(противопоставление подчиненной экономики воин-
ствующему экономизму), вторая (государственно-
частная система) была не отвлеченно-теоретической, но 
практической, сформированной на основе трех важных 
моментов: наблюдение за складывающейся советской 
экономической моделью; основано на религиозно-
идеократическом мировоззрении Савицкого и на его 
концепции «депрессий» и «подъемов», которая имела 
аналогии с теорией экономических волн (циклов) 

                                                            
294 Письмо П. Н. Савицкого П. П. Сувчинскому от 12.11.1957. // 

Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 532.   



Н. Д. Кондратьева. Последний предположил, что мировая 
экономика функционирует циклами спадов и подъемов, 
продолжительностью 40–60 лет. Скорее всего, Савицкий 
был знаком с трудами Кондратьева, тем более, что Кон-
дратьев участвовал в разработке первого пятилетнего 
плана, выступая против форсирования экономических 
процессов и перекачки средств из сельского хозяйства.  

Занятия графиками, схемами, сводными таблицами 
постепенно приводили Савицкого к мысли о поиске зако-
номерностей. Именно в этой области наметился переход 
к новой стадии идейного развития Савицкого, который 
мы назвали «номогенетической», что отсылает нас к кни-
ге Л. С. Берга «Номогенез, или эволюция на основе зако-
номерностей» (Санкт-Петербург, 1922). Концепция этой 
книги оказала глубокое влияние на мировоззрение Са-
вицкого, указала путь синтеза между научной и религи-
озно-мистической картинами мира. Высшее стремление 
Савицкого заключалось в том, чтобы найти формулы это-
го синтеза, к которым он приходит уже к концу 1920-х гг. 
Он приходит к концепции «Единства мироздания», тео-
рии господства идеи в историческом процессе, концеп-
ции «Периодической системы сущего», ритмов времени и 
ритмов истории, которые, по подобию волновых законо-
мерностей, сплетаясь, влияют друг на друга.        



194 

23. От советоборства к советофильству
Возвращаясь к третьему евразийскому сборнику

«Россия и латинство», стоит отметить в нем статью Са-
вицкого с аналогичным названием. По сути это была не 
самостоятельная статья, а скорее введение, в котором 
суммируются идеи статей сборника. В статье «Россия и 
латинство» Савицкий сделал одно неудачное, поэтиче-
ское сравнение католиков с большевиками. Несмотря на 
все оговорки, этот оборот речи вызвал шквал критики, 
даже в среде самих евразийцев. В целом, это был отголо-
сок «струвизма», который ярко проявился уже в первых 
строках сборника «Исход к Востоку»: «Мы не имеем дру-
гих слов, кроме слов ужаса и отвращения, для того, чтобы 
охарактеризовать бесчеловечность и мерзость больше-
визма»295, писал от лица всех евразийцев Савицкий в 
предисловии. Далее он отвергает «народническое отож-
дествление»296 с русской стихией, следуя за своим «учи-
телем и другом».     

Но именно в этом пункте у Савицкого произошел со 
временем полный переворот в мировоззрении. Если в 
1923 г. он писал, что «Внешним побуждением к составле-
нию сборника послужило общее всем его авторам ощу-
щение глубокой греховности и ложности пути сближения 
или хотя бы соглашения с Советской властью»297, то, 
к концу жизни, пройдя потрясения Второй мировой вой-
ны, тюрьмы и лагеря, а потом — около полугода жизни в 
Советской России (ему не давали ни выехать в Европу, ни 
уехать в Москву, где у него была уже готова комната для 
проживания), он писал совсем другое: «<…> в дни начала 
Великой Отечественной войны, когда немецкие захват-
чики вероломно напали на мою Родину, но значительно 
раньше только что названных сроков. В частности, уже в 
1932 г. я стал зачинателем так называемого “оборонче-

295 Евразийство: Исход к Востоку. Книга 1; На путях. Книга 2; 
Евразийский временник. Книга 3: сборник. Указ. соч. С. 32.  

296 Там же. С. 33. 
297 Савицкий П. Н. Россия и латинство // Россия и латинство. 

Берлин, 1923. С. 9.  



195 
 

ского” движения в эмиграции и, начиная с марта 1932 г., 
публично выступил в качестве его представителя. Перед 
лицом наметившейся к тому моменту угрозы нападения 
на Советский Союз со стороны Японии мною было пуб-
лично заявлено в марте 1932 г. в Праге, что каждый рус-
ский, оказывающий какую бы то ни было помощь 
антисоветским агрессорам, является изменником своему 
Отечеству. Тогда же мною была выпущена печатная ле-
тучка на эту тему, развивавшая только что названный те-
зис и рассчитанная на то чтобы укреплять среди русских, 
находившихся в тот момент за рубежом, патриотические 
настроения. В ряду дальнейших выступлений оборонче-
ского содержания отмечу выступление свое перед ауди-
торией в несколько сот человек, состоявшееся 6 февраля 
1934 г. в Праге. В ходе этого выступления, отвечая на во-
прос, заданный мне из аудитории, я заявил, что лично 
готов взять винтовку в руки и с винтовкою в руках за-
щищать рубежи Советского Союза от всякого враждебно-
го на них покушения. Перед лицом опасности, которая 
грозила тогда нашему Отечеству уже не только с Востока 
(империалистическая Япония), но и с Запада (гитлеров-
ская Германия), я призывал к твердому стоянию на обо-
ронческих позициях каждого верного своей Родине 
русского, в том числе и эмигрантов, независимо от их  
местопроживания, паспорта и партийной принадлежно-
сти»298.  

Важно увидеть эту динамику и эволюцию взглядов, 
чтобы перед глазами была целостная картина. В этом 
случае человек предстает не просто как манифестация 
своих взглядов, рупор текстов, но как живая личность, ко-
торая проходит жизненный путь, меняясь, возрастая, пе-
реосмысливая. Савицкий в этом смысле был невероятно 
живым, открытым, импульсивным и человечным. Други-
ми словами, он был подлинной личностью — то есть  
                                                            

298 Письмо П. Н. Савицкого И. В. Сталину // Евразия и человече-
ство. Антология произведений евразийцев 1920–1930-х годов. Сост., 
предисловие и комментарии Р. Р. Вахитова. Калининград, Издатель-
ство Балтийского федерального университета им. И. Канта, 2024.  
С. 558.  



ярким, особенным, характерным, индивидуальным, непо-
вторимым, не вмещающимся в общие шаблоны и ожида-
ния, раздражающим, приковывающим взоры, то есть 
бытием, говоря словами А. Ф. Лосева299, предельно кон-
кретным, способным на поступки, на бесстрашное вы-
хождение из себя ради творения нового и «небывалого» 
(слово, которое ценил ранний Савицкий). Поэтому эво-
люция взглядов Савицкого, его живой и даже импульсив-
ный характер вполне объясним, а в изменении взглядов 
явно просматривается определенная логика и законо-
мерность.  

Эта эволюция взглядов от советоборства до сове-
тофильства шла у Савицкого постепенно и практически 
всю жизнь. После 1941 г. она достигла высшей точки, в 
которой, вероятно, он мог бы отчасти принять и пози-
цию «левого» евразийца П. П. Сувчинского. Мостом между 
первым, «струвинским» отрицанием безбожной власти 
большевиков и последним — полным принятием «Сове-
тов», служит политический прагматизм, который силой 
логики исторических событий постепенно привел Савиц-
кого к советофильству (в основе которого лежала, без-
условно, любовь к России, а не к советской власти как 
таковой).        

299 Согласно Лосеву, личность есть живая антиномия субъекта и 
объекта, истинная философия есть абсолютная мифология и абсо-
лютная персонология: «Это — теория перспективности бытия и рель-
ефности, выразительности жизни. <…> В первом случае мы получаем 
фигурность абсолютного, его физиономию, его лик; во втором случае 
получаем фигурность вечности, ее реальную физиономию, ее живой 
лик. Вместо неясного черного пятна — и абсолютное и вечное становит-
ся зримым ликом, умной иконой, ведомой истиной. Новоевропейская 
мысль потому и перестала мыслить диалектически, т. е. антиномико-
синтетически, что она утеряла видение абсолютных ликов» (Лосев А. Ф. 
Диалектика мифа / Самое само. М.: Эксмо-Пресс, 1999. С. 399). Говоря о 
личности, Лосев всегда подчеркивает ее рельефный, иконный, выдаю-
щийся вовне, фигурный, особый и специфический лик.        



197 

24. Национализм, россиецентризм
или акцент на евразийстве?

В связи с утверждением необходимости Савицким 
русско-евразийского национализма, стоит оговорить 
один важный момент. В эмиграции критики евразийства 
традиционно обвиняли их в том, что они подменяют Рос-
сию — Евразией, уничижают русский народ, возвышают 
местечковый национализм. Эти расхожие штампы 
возникают, собственно, только на основании слова 
«евразийство». Идею «общеевразийского национализма» 
выдвинул и обосновал Н. С. Трубецкой. Савицкий был в 
этом смысле скорее обоснователем примата русского 
начала, которое он считал недостаточно проявленным и 
осмысленным. Даже этимологический анализ его текстов 
об этом свидетельствует достаточно убедительно.  

К примеру, в статье «Подданство идее» ни разу не 
упомянута ни «Евразия», ни «евразийство», зато слово 
«Россия» употреблено Савицким 20 раз, слово «русский» 
(«народ русский», «русского мирового призвания») — 
11 раз. Возьмем более характерный пример, а именно — 
первую евразийскую декларацию Савицкого «Евразий-
ство»300. В ней слово «евразийцы» употреблено 41 раз, 
«русский» («русские», русская» и т. д.) — 29 раз, 
«евразийские» («евразийский», «евразийская» и т. д.) — 
27 раз, «Россия» — 23 раза, «Русь» — 3 раза, «Евразия» — 
5 раз. Данная выборка весьма репрезентативна. Для Са-
вицкого «Евразия» был рабочим термином, удобным и 
емким, как и изобретенный им термин «месторазвитие», 
но это не значит, что термин имел для него абсолютный 
примат. Скорее, на роль последнего претендовало в его 
мировоззрении слово «Россия». Оно было центральным, 
можно сказать, ключом, который открывал все осталь-
ные двери мировоззренческого лабиринта Савицкого.    

Савицкий так объяснил использование термина 
«евразийский» в своих текстах: «Слово “евразийский” мы 

300 Савицкий П. Н. Евразийство // Евразийский временник. 
Кн. IV. Берлин, 1925. 



применяем здесь к русской культурной среде в том смыс-
ле, в котором слово “европейский” прилагается нередко к 
культурным средам отдельных романо-германских наро-
дов. Указание на то, что, скажем, французское культурное 
творчество протекало и протекает в рамках и духе евро-
пейской культуры, вполне совместимо с признанием наци-
онально-французского характера этого творчества»301. По 
существу, Савицкий был подлинным общерусским нацио-
налистом (то есть, включающим и украинскую культуру в 
общерусский культурно-исторический поток). Он резко 
возражал против попыток «выдернуть» из общерусской 
культуры украинскую составляющую, к чему склонялся, 
например, евразиец Г. В. Вернадский, потомок запорож-
ского казацкого старшины, перешедшего во времена Бог-
дана Хмельницкого на сторону казаков и отказавшегося 
служить Литве. Если Трубецкой выступал противником 
украинского влияния в русской культуре и церковных 
делах, то Вернадский был склонен вычленять украин-
ский компонент и давать ему самостоятельную роль и 
значение.  

Национализм Савицкого был самой симпатичной 
версии из возможных видов этой идеологии. Он никогда 
не высказывался в уничижительном смысле о иных куль-
турах (включая европейскую), подчеркивал русскую 
«вселенскость», говорил об идеократических задачах, 
стоявших перед будущей Россией (настоящая Россия 
сильна только потенциально, а не реально, считал Савиц-
кий). Тем не менее, нужно учитывать этот момент (при-
мат у Савицкого «русского», а не «евразийского» 
компонента), который может для некоторых показаться 
неожиданным.  

301 Савицкий П. Н. Производительные силы России // Евразий-
ство: Исход к Востоку. Кн. 1; На путях. Кн. 2; Евразийский временник. 
Кн. 3. Указ. соч. С. 512. 



199 

25. Монография П. Н. Савицкого
как поворотный пункт его версии 

евразийства. Отзывы советских ученых 
Монография П. Н. Савицкого «Географические осо-

бенности России. Ч. 1-ая. Растительность и почвы» (Пра-
га: Евразийское книгоиздательство», 1927) за последние 
почти 100 лет ни разу не переиздавалась в полном объе-
ме302. Между тем, эта книга была для Савицкого ключе-
вой, от нее можно вести отсчет нового евразийского 
этапа, от которого нити идут к позднему евразийству 
1930-х гг. Что касается современного евразийствоведе-
ния, то о географических и геософских основах евразий-
ства Савицкого судили, главным образом, по двум 
известным публикациям. Первая была осуществлена в 
книге под редакцией А. Г. Дугина в 1998 г. — «Континент 
Евразия», вторая — в томе П. Н. Савицкого «Избранное» 
издательства «РОССПЭН» в 2010 г. Вторая публикация, 
вероятно, была перепечаткой текста 1998 г. Сама публи-
кация называлась «Географический обзор России-
Евразии», и являлась, по сути, сокращенной версией од-
ноименной работы Савицкого 1926 г., напечатанной в 
брошюре «Россия особый географический мир» (Прага, 
1927). Современные издатели сократили эту работу до-
вольно бесцеремонно. Из ее восьми главок опубликовано 
было 4, но и они даны в сокращении, причем купюрами 
не показано, в каком именно месте сокращение сделано. 
Более того, издатели даже не оговорили, что работа была 
ими сокращена. Как уже было упомянуто, «Россия особый 
географический мир» является кратким пересказом мо-
нографии Савицкого, ее конспектом. Получается, что 
современное переиздание является сокращением сокра-
щения конспекта центральной географической работы 
Савицкого.        

В монографии Савицкий формулирует свое цен-
тральное геополитическое понятие «месторазвитие», 

302 В настоящее время монография П. Н. Савицкого приготовле-
на мною к изданию и выйдет в свет в ближайшее время в издатель-
стве «Академический проект».  



200 
 

обосновывает единство России-Евразии, предлагая но-
вые термины для ее географического и геополитического 
районирования (отказ от терминов «европейская» и 
«азиатская» Россия в пользу «доуральской» и «заураль-
ской»). Предшественником понятия «месторазвитие» 
был литературоведческий термин Савицкого «местодей-
ствие». Отработав его на материале русской литературы, 
он смог осмыслить географию России с точки зрения по-
нятия о месторазвитии. В этой книге подводится итог 
всего раннего творчества Савицкого — его занятий гео-
графией, экономикой, статистикой. Эта книга была для 
Савицкого символически важной как своего рода талис-
ман и портал — между собой и географами, учеными из 
Советской России.  

Экземпляры этой книги он щедро разослал во все-
возможные инстанции и всем  советским авторам, адреса 
которых ему удалось достать: в Государственный инсти-
тут изучения засушливо-пустынных областей (Сталин-
градское отделение), в редакцию советского журнала 
«Природа» (на рецензию), в Постоянную комиссию по 
изучению естественных производительных сил СССР при 
Академии наук (Савицкий выслал книгу в библиотеку 
комиссии), в Русское географическое общество (Западно-
Сибирский отдел), в Русское географическое общество 
(Центральный отдел), в Московскую областную сельско-
хозяйственную опытную станцию, в Отделение этногра-
фии (Ленинград), в Государственный Дворец и музей 
Тюрко-татарской культуры в Бахчисарае, в Русское Бота-
ническое общество, Всесоюзный институт прикладной 
ботаники и новых культур (Ленинград), в Украинскую 
академию наук, Ботанический сад Ростова-на-Дону, Те-
мрюкский районный музей, Вологодское общество изуче-
ния Северного края, Ленинградский лесной институт, в 
редакцию Научно-Агрономического журнала, библиотеку 
Пермского Государственного университета, Полтавскую 
Опытную сельскохозяйственную станцию и т. д. Савицкий 
высылал по этим адресам, а также известным советским 
ученым (например, географам Б. Городкову, Б. Келлеру, 
И. П. Козловскому, Е. М. Лавренко, Б. В. Лунину303 и т. д.) не 
                                                            

303 См.: ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 418. 



201 
 

только свою монографию, но и другие работы — «Конти-
нент-океан», «К познанию русских степей», свое преди-
словие к книге Вернадского «Начертание русской 
истории». Позже Савицкий утверждал, что его моногра-
фия имела влияние на географическую науку в СССР, о 
чем писал Г. П. Струве в 1957 г.: «<…> моя “периодическая 
система зон” (1927) вошла, под моим именем, почти во 
все (соответствующей специальности) учебники Востока 
(...). Таковы, напр.: Г. Вальтер — В. Алехин. Основы бота-
нической географии. Москва–Ленинград 1936, с. 352–374; 
Н. В. Павлов. Ботаническая география СССР. Алма-Ата 
1948, с. 22–24 и др.»304.  

Савицкий верно указывает книги, в которых совет-
ские ученые ссылаются на его идеи. В книге Н. В. Павлова 
автор выделяет концепцию периодичности зон Савицко-
го: «Как в отношении температур, так и по относитель-
ной влажности зональное чередование СССР обладает 
довольно правильной периодичностью, т. е. равенством 
интервалов или разностей в этих важнейших климатоло-
гических показателях. <…> Если же принять некоторое 
расчленение основных зон, то периодичность обоих по-
казателей может быть выражена следующей таблицей 
(П. Савицкий, 1927 г.)»305. Далее автор приводит таблицу 
из книги Савицкого и описывает его концепцию биоло-
гических и климатических симметрий России-Евразии.  
В книге Г. Вальтера и В. Алехина мы читаем: «Закономер-
ные смены растительных отношений с севера на юг можно 
назвать северо-южной правильностью (Савицкий), зави-
сящей в основе от воздействия температурных условий. 
<…>; однако в Европейской части температуры (изотермы 
июля) протягиваются не параллельно широте места, а под 
некоторым углом, опускаясь на западе и поднимаясь на 
востоке, т. е. с юго-запада на северо-восток; поэтому и рас-
положение зон придерживается того же направления, т. е. 
направления с юго-запада на северо-восток. Но помимо 
сказанного, нужно принять во внимание и еще одно  
                                                            

304 Старый патриотизм, «переориентированный на новую Рос-
сию: евразийство П. Н. Савицкого. Указ. соч. С. 136. 

305 Павлов Н. В. Ботаническая география СССР. М.: Издательство 
и типография Академии наук Казахской ССР, 1948. С. 23.  



202 
 

важное обстоятельство, накладывающее отпечаток на 
смену растительности в пространстве — это действие 
центропериферической правильности, зависящей от за-
кономерного изменения влажности воздуха <…>. Пра-
вильность называется центропериферической потому, 
что центр материка Евразии с его сухим климатом здесь 
противопоставляется периферическим частям с их мор-
ским, очень влажным климатом <…> чего нет, например, 
в Западной Европе»306.  

На указанных Савицким страницах книги Алехина и 
Вальтера мы видим пересказ основных положений его 
монографии с использованием его рабочих терминов,  
в частности — «центропериферическая правильность». 
Сама книга Савицкого авторами книги «Основы ботани-
ческой географии» характеризована таким образом: 
«очень интересная книга, но с ложными методологиче-
скими установками»307. Обсуждать, какие именно мето-
дологические установки Савицкого оказались ложными, 
авторы, видимо, не решились. В 1936 г. дискуссия с авто-
ром-эмигрантом, да еще и основоположником «антисо-
ветского» евразийского движения, была бы делом 
удивительного легкомыслия. То, что авторы вообще  
упомянули в советской фундаментальной учебно-
методической литературе концепцию Савицкого, до-
стойно особого внимания. Савицкий прав: его географи-
ческие идеи, а через них, косвенно, и некоторые 
евразийские, были известны в СССР. Тем не менее, кон-
цепциям зональных симметрий, периодической системы 
зон, центропериферических правильностей Савицкий 
придавал не только географический, но в первую очередь 
философский, историософский и геополитический смысл. 
Обсуждать этот важнейший аспект его концепции в СССР 
было невозможно.       

Не в последнюю очередь известность книге  
Савицкого обеспечило усиленное ее распространение си-
лами самих евразийцев. Приезжающим в Европу совет-
ским гражданам не только сам Савицкий, но и его друзья-
                                                            

306 Вальтер Г., Алехин В. Основы ботанической географии. М.–Л.: 
Издательство Биомедгиз, 1936. С. 354–355. 

307 Там же. С. 354.  



203 
 

евразийцы старались подарить экземпляр его книги. Так, 
Н. С. Трубецкой пишет в письме к П. П. Сувчинскому 
(письмо от 21 ноября 1927 г.): «На прошлой неделе ви-
делся с теперешним проректором Ленинградского  
университета Борисом Леонидовичем Богаевским, нахо-
дящимся в заграничной командировке <…> Я дал ему 
“Европу и Человечество”, “Географические особенности 
<России>”, “К проблеме русского самопознания” и 
“Наследие Чингисхана”»308. Трубецкой рекламировал 
книгу Савицкого и среди своих коллег-филологов.  
Так, например, он пишет Р. Якобсону (позже, к концу 
1930-х гг. Савицкий станет его крестным отцом): «Вышла 
книга Савицкого “Географические особенности России” и 
его же брошюра “Россия — особый географический мир”. 
Прочтите. Интересно. Опыт установления системы в та-
кой научной области, в которой обычно принципиально 
довольствуются беспорядком…»309.   

Суждение Н. С. Трубецкого выдает в нем скорее ди-
летанта в области географии и почвоведения, поскольку 
любой географ или почвовед был бы чрезвычайно удив-
лен тем, что в его научной области якобы всех устраивает 
«принципиальный бардак». Скорее напротив, начиная с 
середины XIX в. происходит расцвет географии, геологии, 
ботаники, палеогеографии, почвоведения. В России со-
здается мощная школа почвоведения под руководством 
В. В. Докучаева, открываются соответствующие кафедры 
при университетах, создаются Ботанические сады, герба-
рии, организуются бесчисленные экспедиции… Впрочем, 
суждение Н. С. Трубецкого можно считать знаковым. Оно 
показывает, насколько сложно было далекому от указан-
ного предмета человеку воспринимать эту новую систему 
знаний. И речь шла не об обывателе, но о гениальном Ни-
колае Сергеевиче Трубецком — основоположнике 
евразийства и создателе фонологии310. 
                                                            

308 Письмо Н. С. Трубецкого П. П. Сувчинскому от 21.11.1927. / 
Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому. Указ. соч. С. 258. 

309 Письма и заметки Н. С. Трубецкого. Указ. соч. С. 106. 
310 См.: Ермишина К. Б. Князь Н. С. Трубецкой. Жизнь и труды. 

М.: Синаксис, 2015. 



204 
 

Материал для монографии Савицкий копил посто-
янно, но ориентировался, главным образом, на советскую 
литературу, которую «доставал» всеми правдами и не-
правдами в эмиграции: скупал, просил прислать знако-
мых из Советской России, выменивал311 и т. д. Пожалуй, 
не было в эмиграции столь последовательного коллек-
ционера географической и почвоведческой, да и всякой 
иной, литературы, которая печаталась в СССР, чем Савиц-
кий. Коллекционированием этой литературы (включая 
сюда брошюры, буклеты, открытки) он занимался всю 
жизнь.  

Сам он с горечью констатировал, что русская гео-
графия, почвоведение, фитосоциология и другие смеж-
ные дисциплины практически неизвестны европейским 
ученым. Таким образом, он оказывался в сложном поло-
жении: весь материал задуманной им книги по русской 
географии был российско-советского происхождения, но 
сам он, как русский эмигрант и деятель российско-
чехословацкой науки, представлял публике материал, 
неизвестный в Европе. Сам Савицкий в письме к «совет-
скому» евразийцу, ученику Л. Н. Гумилеву, — А. Н. Зелин-
скому (сыну знаменитого химика, изобретателя 
противогаза Н. Д. Зелинского), точно указал, когда он 
начал работу над монографией: «Вы, вероятно, знаете, 
что в жизни своей я написал и напечатал несколько чисто 
географических книг. И знаю, что значит погрузиться в 
чистую географию. 180 стр<аниц> “Географических осо-
бенностей России” стоили мне пяти лет напряженной ра-

                                                            
311 О том, насколько страсть к коллекционированию соответ-

ствующих книг у Савицкого была велика, говорит следующий эпизод. 
Еще не освободившись после отбывания срока в СССР, когда он жил в 
Зубо-Полянском доме инвалидов в Мордовии, который Савицкий не 
имел права покидать без разрешения властей, он уже начинает соби-
рать новую книжную коллекцию: «От сестры открыточки и посылки 
получаю более или менее регулярно. Буквально в момент писания 
этого письма получил от нее открыточку и книжку “Китай” (соответ-
ствующий том 2-го издания Большой Советской Энциклопедии),  
о присылке которой я ее просил» (Письмо П. Н. Савицкого от 
27.12.1957. / Письма разных лиц к святителю Афанасию (Сахарову). 
Кн. 2. М.: Издательство ПСТГУ, 2014. С. 272). 



205 
 

боты!»312. Таким образом, Савицкий начал работу над 
книгой около 1922 г., то есть с момента начала своей пре-
подавательской деятельности в Праге. Соответственно, 
материалы книги накапливались, по мере продвижения 
работы над лекционными курсами.  

Постепенно происходило как бы раздвоение жизни: 
«лично я имею по-прежнему 5 часов лекций (3 час<а> — 
эк<ономическая> география, 2 час<а> — история 
эк<ономических> учений) и 5 часов семинаров  
(2 час<а> — эк<ономический> семинарий и 3 час<а> — 
большой евразийск<ий>) в неделю. Если принять в рас-
чет всю необходимую лектюру для этих лекций и семи-
наров (историю экономических учений читаю притом 
впервые!) — выступит ограниченность времени»313. 
Большой евразийский семинарий, упомянутый Савиц-
ким, — это работа в организованной и возглавляемой им 
Пражской евразийской группе, издание «Евразийской 
хроники», написание евразийских статей, встречи, пере-
писка, одним словом — евразийская работа. Пражская 
евразийская группа охватывала не только евразийцев. На 
семинарах постоянно происходили прения с противни-
ками движения после докладов (участвовали, например, 
А. А. Кизеветтер, С. И. Гессен, И. И. Лапшин, В. В. Зеньков-
ский, Д. Н. Вергун, Д. В. Философов, П. Э. Бутенко, 
Ю. А. Липеровский), иногда доклады были по общекуль-
турным и общеисторическим темам, на которые пригла-
шали сторонних специалистов. Это — одна сторона 
жизни. Другая сторона — «работа в стол», написание мо-
нографии, усердное добывание и чтение советской лите-
ратуры314, обдумывание собственной географической 
                                                            

312 Письмо П. Н. Савицкого А. Н. Зелинскому от 06.07.1964. / 
«Однако сердце и мысль не умолкают»: переписка П. Н. и И. П. Савиц-
ких с А. Н. и Н. Е. Зелинскими. Указ. соч. С. 271. 

313 Письмо П. Н. Савицкого П. П. Сувчинскому от 24.01.1926. / 
Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 447. 

314 Собственно, «советской» эта литература может считаться 
довольно условно. Все авторы, которые печатались в 1920-х гг., и даже 
позже (вплоть до конца 1940-х гг.) как ученые и исследователи сло-
жились еще в Российской империи. Все факты, которыми они опери-
ровали, их интерпретация, цитирование источников — не имели к 



206 
 

концепции, следы которой почти не просматриваются в 
евразийских статьях Савицкого указанного периода 
(1921–1925) — настолько «скрыто» велась эта работа. 

В 1926 г. окрепшее евразийство поставило целью 
издание ряда брошюр и малоформатных книг, которые 
стали бы его «визитной карточкой». Трубецкой готовит 
книгу, которая вышла под названием «К проблеме рус-
ского самопознания» (Прага: Евразийское книгоизда-
тельство, 1927), Г. В. Вернадский — «Начертание русской 
истории. С приложением “Геополитических заметок по 
русской истории П. Н. Савицкого”» (Прага: Евразийское 
книгоиздательство, 1927). Л. П. Карсавин — «Церковь, 
личность и государство» (Париж: Евразийское книгоиз-
дательство, 1927). На все эти издания были выделены 
спонсорские деньги от английского поклонника 
Г. Н. Сполдинга, который к этому времени стал щедрым 
благотворителем евразийства, но деньги шли через каз-
начея — П. Н. Малевского-Малевича. Последний спонси-
ровал по принципу приоритетности Парижскую группу 
под руководством симпатичного ему П. П. Сувчинского, 
оставляя пражских евразийцев в пренебрежении. 
П. Н. Савицкий приготовил также небольшую книгу — 
«Россия особый географический мир», в который вклю-
чил «Географический обзор России-Евразии» и свою ран-
нюю статью «Континент-океан». Эта брошюра давала 
резюме его главной работы — монографии «Географиче-
ские особенности России». Монография была написана 
для профессионалов, ученых, географов и почвоведов, 
главным образом, советских, а брошюра (68 стр.) — для 
рядового читателя. 

Савицкий довольно сильно нуждался в деньгах, де-
лал займы, чтобы не прерывать евразийской работы (из-
дание «Евразийской хроники», проведение семинаров), 
поэтому надеялся, что его монография будет издана 
вслед за брошюрой на евразийские средства. Он даже 
планировал уговорить казначея дать ему ссуду, но его 
                                                                                                                        
новой, только нарождавшейся советской репрессивной идеологии  
(с ее требованием, например, цитировать советские «священные пи-
сания» Ленина, Маркса или Энгельса), никакого отношения. 



207 
 

надежды не оправдались. Выделенных денег оказалось 
недостаточно. Савицкому пришлось потратить свои и без 
того скудные средства (а к этому времени он женился и 
расходы на жизнь возросли). Этим, кстати, объясняется и 
крайне низкое качество печати монографии. Савицкий не 
мог оплачивать работу корректора, ему пришлось сокра-
щать и ужимать материал (отсюда — купюры в названии 
использованной литературы, убористый текст, ошибки и 
опечатки и т. д.). Текст монографии с точки зрения печа-
ти и оформления выглядит вторичным по сравнению с 
«Евразийскими временниками», которые курировал 
Сувчинский. «Временники» выглядели роскошно, эстети-
ческие таланты главного редактора находили финансо-
вую поддержку от Малевича-Малевского и евразийца 
П. С. Арапова, который также играл немалую роль в рас-
пределении денежных потоков.     

Несмотря на все препятствия, его монография  
вышла в свет. Стоит отметить, что евразийские и исто-
риософские термины Савицкий обсуждал с Н. С. Трубец-
ким, как о том свидетельствует последний: «<…> кое-что 
смущало меня и с точки зрения географической, и т<ак> 
к<ак> в это же время у нас шла переписка с  
ПН С<авицким> по вопросу о выработке единой геогра-
фической и историософской терминологии, то я счел 
нужным отправить рукопись и свои к ней замечания 
ПНС<авицком>у»315.  

Книга Савицкого во многом являлась прорывной и 
новаторской, хотя и была основана на фактологической 
базе советского (вернее российского — времен империи) 
научного наследия, и самых известных русско-советских 
ученых: Д. Менделеева, Г. И. Танфильева, Г. Ф. Морозова, 
В. В. Докучаева, А. И. Набоких, Г. Ф. Нефедова, Б. Н. Книпо-
вича, Б. Келлера, Н. Я. Данилевского, А. Д. Архангельского, 
В. Алехина, Н. А. Буша С. И. Коржинского, И. К. Пачоского, 
П. Н. Крылова, К. Д. Глинки, В. И. Вернадского, А. Н. Се-
дельникова, В. П. Семенова-Тянь-Шанского и многих  

                                                            
315 Письмо Н. С. Трубецкого П. П. Сувчинскому о 26.04.1926. / 

Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому. Указ. соч. С. 192. 



208 
 

других. С большинством из указанных и живущих в СССР 
ученых Савицкий вступил в личную переписку, выслал 
им свою монографию, оттиски своих статей, книгу 
Г. В. Вернадского «Начертание русской истории», и полу-
чил лестные отзывы.  

Знакомство с некоторыми советскими учеными 
произошло на почвоведческой конференции в 1926 г.,  
как описывает это в своих заметках Савицкий: 
«Конст<антин> Дмитриевич Глинка, патриарх русского 
почвоведения, академик, происходил из широко извест-
ного смоленского дворянского рода Глинок. Я провел в 
теснейшем общении с К<онстантином> Д<митриеви>чем 
недели две на почвенной конференции в Венгрии, в кон-
це июля-начале августа 1926 г. Это был как раз тот мо-
мент, к которому были готовы в рукописи мои 
“Географические особенности России”. Я познакомил 
К<онстантина> Д<митриеви>ча с основным их содержа-
нием и он сделал ряд весьма ценных для меня замечаний. 
Все это время мы провели с ним в большом согласии и 
дружбе. Эти “венгерские” недели принадлежат к числу 
счастливейших и насыщеннейших недель моей жизни. 
15/28.04.1938»316. В архиве Савицкого сохранились письма 
В. В. Алехина, Л. С. Берга, В. В. Бартольда, Б. В. Бенешевича, 
Я. А. Борисова, И. П. Козловского, Н. И. Вавилова, А. Я. Гор-
дягина, Б. П. Вейнберга, С. Войцеховского, Г. Н. Высоцкого, 
А. Борисова, К. Д. Глинки, Б. Городкова, В. Э. Дена, Г. Рамен-
ского, Е. В. Вульфа, В. Дубянского, Б. А. Келлера, Г. И. Тан-
фильева и других советских ученых.  

Савицкий с полным правом, и даже с некоторой 
гордостью, написал только об одном советском ученом, 
не решившимся на общение с эмигрантом и ответившим 
ему кратким и боязливым письмом: «Вся географическая 
русская наука в ее целом (да и не только географическая) 
оказалась в переписке со мною гораздо смелее, чем В. До-
гель <…> Но В. Догель, человек старой культуры, казан-
ский дворянин, имел, по всей вероятности, особые 
основания к осторожности. Пред ним можно только  

                                                            
316 ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 418. Л. 83. 



209 
 

преклониться!»317 Отзывы советских ученых были весьма 
положительными, в качестве примера можно привести 
отрывки из писем наиболее ценимых Савицким авторов, 
которых он сам несомненно признавал своими учителя-
ми — Г. И. Танфильева, и автора важнейшей для Савицко-
го книги «Номогенез» Л. С. Берга.  

Танфильев писал: «С большим наслаждением про-
читал Ваши “Геополитические заметки по русской исто-
рии”, за присылку которых примите мою искреннюю 
благодарность. Вы касаетесь чрезвычайно важного и ин-
тересного вопроса, в нашей литературе, увы, почти не за-
тронутого, хотя наши историки часто начинают свое 
изложение с описания природы страны, но эта природа 
остается как-то вне связи с историей. Ваша попытка ука-
зать на эту связь представляется мне поэтому весьма 
ценной. <…> Вашу работу нельзя только прочитать, но 
надо перечитывать и опять перечитывать. Вам же надо 
пожелать сил для дальнейших работ в избранном Вами 
направлении. <…> Ваши “Географические особенности 
России”. Тотчас же по получении этой книги — присыл-
кой ее Вы очень меня обязали, — я набросился на нее, 
чтобы скорее ознакомиться с ее содержанием»318.  

Танфильев посетовал только на то, что в книге мно-
го сложной терминологии и новоизобретенных слов, о 
чем Савицкий сделал примечание: «Гаврилу Ивановича 
затруднили мои неологизмы, отчасти же — термины, за-
имствованные из философских трактатов (“обстояние”, 
“тварный мир” и т. д.). Географы редко читают эти трак-
таты. Я же имею к ним пристрастие. 17/30.04.1938»319. Об 
этих терминах и неологизмах речь пойдет ниже.  

Берг ответил Савицкому в письме от 03.04.1927 г.: 
«Многоуважаемый коллега, я получил для ознакомления 
от зам. директора Института прикладной ботаники Вашу 
книгу: “Географические особенности России. Ч. 1. Расти-
тельность и почвы” (1927). Ознакомившись с ней, я нахо-
жу, что соображения Ваши очень интересны, и книга 
                                                            

317 ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1 Д. 418. Л. 83; Л. 101–102. 
318 Там же. Л. 295.  
319 Там же.  



заслуживает полного внимания. Отзыв о ней, составлен-
ный известным ботаником Е. В. Вульфом, будет помещен 
в одном из ближайших номеров журнала “Природа”»320. 
Вообще, дружное принятие концепции Савицкого и дис-
куссия, насколько это было возможно в конце 1920-х гг., 
о ней в СССР были конструктивны, в отличие от холодно-
го приема, который оказали книге Савицкого ученые-
эмигранты. Поневоле Савицкий чувствовал себя принад-
лежащим скорее советскому, чем западноевропейскому 
научному сообществу. Учитывая перечисленные выше 
факты, нетрудно сделать предварительный вывод о том, 
что это советское научное сообщество оказало значи-
тельное влияние на Савицкого, хотя современные 
евразийствоведы об этом не упоминают, указывая на со-
вершенно иные источники, которые, как им кажется, бы-
ли для него важны.      

320 ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 418. Л. 83; Л. 48.  



211 

26. Влияние В. И. Ламанского
на концепцию Савицкого:

исследовательский миф или реальность? 
В списке имен ученых, важных для Савицкого (воз-

можно, неожиданно для некоторых исследователей 
евразийства) не оказалось имени В. И. Ламанского, кото-
рого считают предтечей евразийства, якобы оказавшим 
на Савицкого значительное влияние. К настоящему вре-
мени существует уже целая исследовательская литература 
о том, что Ламанский был вдохновителем евразийской 
концепции Савицкого. Авторы рассуждают о схожести 
концепций и о рецепции идей321. При этом не указывают 
фактов: сколько именно ссылок на Ламанского есть у Са-
вицкого? Где он цитирует автора, оказавшего на него вли-
яние? На какие именно книги Ламанского он ссылается?  

Так, например, Р. Вахитов со ссылкой на исследова-
теля евразийства А. М. Матвееву, пишет: «Специалист по 
творчеству Савицкого Матвеева отмечала, что идеи Ла-
манского оказали влияние на его дореволюционные рабо-
ты и, прежде всего, — на работы по экономической 
географии (такие как, например, «К вопросу о развитии 
производительных сил», опубликованная в «Русской мыс-
ли»)»322. Открыв раннюю работу Савицкого «К вопросу 
о развитии производительных сил» (Русская мысль. 1916. 

321 «Одним из главных предшественников евразийства Савиц-
кий считал Владимира Ламанского (1833–1914)» (Мартинкус А. Со-
блазн могущества (Трансформация «Русской идеи» в философии 
«классического» евразийства (1920–1929). Указ. соч. С. 21.); «Такой 
подход был детерминирован географическими особенностями Рос-
сийской империи <…>. Здесь прослеживается влияние концепции зна-
менитого историка-слависта В. И. Ламанского, которого позже 
евразийцы провозгласят одним из своих идейных предтеч» (Матвее-
ва А. М. Геополитическая концепция истории России П. Н. Савицкого. 
Указ. соч. С. 64); «Кроме национал-империализма, который молодой 
Савицкий оригинально развивал и углублял, на него в доевразийский 
период оказала влияние концепция <…> Владимира Ивановича Ламан-
ского» (Вахитов Р. Р. Логос. Эйдос. Символ. Миф. Указ. соч. С. 79) и т. д. 
Курсив наш. — К. Е.  

322 Вахитов Р. Р. Евразийство. Логос. Эйдос. Символ. Миф. Указ. 
соч. С. 85. 



212 
 

Т. 37. № 3), мы найдем совершенно противоположное 
утверждаемому: Савицкий твердо пишет о том, что Рос-
сия «делится» на европейскую и азиатскую, и вообще 
ранний Савицкий следует в вопросе экономической  
географии «русскому европейцу», своему учителю 
П. Б. Струве. В целом, указанная статья посвящена поле-
мике с М. И. Туган-Барановским, который настаивал на 
том, что Россия — по преимуществу сельскохозяйствен-
ная держава. Савицкий же утверждал необходимость ин-
дустриализации страны. Статья Савицкого заканчивается 
эпически. Утверждая, что временная неудача в индустри-
ализации России не есть приговор, Савицкий пишет: «Это 
еще не значит, что подобное покровительство (промыш-
ленному развитию — К. Б.) не может достичь своей цели 
в дальнейшем <…> при расширении, энергичном и 
напряженном, сферы областей, захваченных ходом рус-
ского промышленного развития, за пределы равнинной 
Европейской России на пределы русской Азии»323.  

Термины «Европейская Россия» и «русская Азия» 
действительно, встречаются у Ламанского, однако нет 
свидетельств, что Савицкий заимствовал их именно у не-
го. Скорее, это были довольно распространенные в нача-
ле XX в. термины, как, к примеру, часто используемые 
евразийцами фразеологизмы «верхи и низы». Этот фра-
зеологизм, к примеру, использовал в своих работах 
В. И. Ленин, однако из этого не следует, что Трубецкой и 
Флоровский заимствовали эти термины у вождя мирово-
го пролетариата. Первые признаки евразийской концеп-
ции Савицкого, как мы доказывали выше, можно увидеть 
не раньше 1919 г., а его поздняя концепция, обосновыва-
ющая единство Евразии, появилась только в процессе ра-
боты над монографией «Географические особенности 
России», для которой он использовал по преимуществу 
советские источники. Профессионально и углубленно 
географией и почвоведением Савицкий стал заниматься 
после 1922 г., с началом научной и преподавательской 
деятельности в Праге.      

                                                            
323 Савицкий П. Н. К вопросу о развитии производительных сил / 

Савицкий П. Н. Избранное. Указ. соч. С. 48. Курсив наш — К. Е. 



213 
 

Мнение о том, что Ламанский имел для Савицкого 
важное значение, «освящено» авторитетом Патрика Се-
рио, книга которого «Структура и целостность», вышед-
шая в 2001 г., произвела огромное впечатление на 
отечественных евразийствоведов. Стоит отметить, что 
П. Серио сосредоточился на структуральном аспекте 
евразийства в связи с фонологией Н. С. Трубецкого, но о 
евразийстве Савицкого сделал довольно туманные выво-
ды. Друг Трубецкого, лингвист Р. Якобсон, принял уча-
стие в пополнении евразийской коллекции идей, 
предложив концепцию «евразийского языкового союза». 
Также и Савицкий, участвуя в Пражском лингвистиче-
ском кружке, оказал некоторое влияние на развитие 
пражской лингвистической школы. Степень влияния 
евразийства на лингвистику, вероятно, можно сравнить с 
тем влиянием, которое оно оказало на развитие музыки в 
1920–1930 гг. через П. П. Сувчинского и евразийца, ком-
позитора Артура Лурье324. Тем не менее, в книге П. Серио 
есть некоторые неточности (ошибки), например: «среди 
евразийцев не было ни одного нерусского, даже ни одно-
го украинца»325, хотя тот же малоросс Савицкий с удовле-
творением отмечал, что в евразийстве есть евреи 
(например, А. Я. Бромберг и тот же А. Лурье), калмыки 
(Э. Хара-Даван), не говоря уже о грузине К. А. Чхеидзе326 
или финском шведе В. Э. Сеземане327. На основании того, 
что среди евразийцев якобы не было «нерусских», Серио 
делает ряд выводов. Глубокая и остроумная книга Серио 
посвящена все же, скорее лингвистике, чем евразийству, 
вернее сказать: евразийству, рассмотренному через 
призму лингвистики. Но некоторые исходные посылки 
Серио все же не следует принимать за чистую монету без 
тщательного рассмотрения.                 
                                                            

324 См. об этом блестящую монографию с безупречными выво-
дами и тщательным подбором фактов: Вишневецкий И. Евразийское 
уклонение в музыке 1920–1930-х годов. М.: Новое литературное обо-
зрение, 2005.    

325 Серио П. Структура и целостность. Указ. соч. С. 70.  
326 О нем см.: Константин Чхеидзе. Путник с Востока. Сост., 

вступ. ст. А. Г. Гачевой. М.: «Русский путь», 2010.  
327 О нем см.: Шаронов В. И. Философ, не научившийся мудро-

сти // Человек. 2023. Т. 34. № 5. С. 83–113.    



214 
 

Если мы обратимся к центральной работе Савицко-
го 1920-х гг. — «Географические особенности России» 
(Прага, 1927), то найдем, что Ламанский упомянут только 
как редактор знаменитого многотомного издания «Рос-
сия. Полное географическое описание нашего отечества. 
Настольная и дорожная книга для русских людей» (Под 
редакцией В. П. Семенова-Тянь-Шанского и под общим 
руководством П. П. Семенова-Тянь-Шанского и акад. 
В. И. Ламанского. Санкт-Петербург: Издание А. Ф. Деврие-
на, 1901–1914).   

Еще одну ссылку на Ламанского (правда, не на отца, 
Владимира Ивановича, а на его сына, географа Владими-
ра Владимировича, которых некоторые путают) мы 
найдем в работе «Синтетический труд по географии Рос-
сии»328. Внимательно присмотревшись к цитате, мы 
найдем, что это двойная косвенная цитата. То есть Са-
вицкий ссылается на свою статью «Хозяин и хозяйство» 
(Евразийский временник. Кн. IV. Берлин, 1925. С. 443), в 
которой он ссылается на Г. Ф. Морозова, цитирующего 
Владимира Владимировича Ламанского! Причем цитиру-
ет его Морозов не как специалиста по географии, но как 
филолога-слависта, который работал в области народной 
географической этимологии… 

Среди сотен упомянутых Савицким имен, среди 
многочисленных цитат и ссылок, имя В. И. Ламанского 
упоминается только 1 раз в статье «Евразийство», поме-
щенной в «Евразийском временнике» за 1925 г.: «Необхо-
димость различать в основном массиве земель старого 
света не два, как делалось доселе, но три материка — не 
есть какое-либо “открытие” евразийцев; оно вытекает из 
взглядов ранее высказывавшихся географов, в особенно-
сти русскими (напр., проф. В. И. Ламанским в работе 
1892 г.). Евразийцы обострили формулировку; и вновь 
увиденному материку нарекли имя, ранее прилагавшееся 
иногда ко всему основному массиву земель старого света, 
к старым Европе и Азии в их совокупности»329.  

                                                            
328 ГА РФ. Ф. 5783.  Оп. 1. Д. 147. Л. 1-15. 
329 Савицкий П. Н. Евразийство // Евразийский временник. Кн. 4. 

Берлин, 1925. С. 6.  



215 
 

Это единственное упоминание В. И. Ламанского — 
не как основного автора, источника вдохновения, ресурса 
и генератора идей, но как одного из многих других рус-
ских географов. Возникает вопрос, почему именно в 
1925 г. Савицкий упомянул В. И. Ламанского, хотя до это-
го ни цитат, ни упоминаний этого автора в его работах не 
было (ссылки на работы или мнения его сына, В. В. Ла-
манского-младшего, как уже было упомянуто — не в 
счет)? Дело в том, что 24 декабря 1924 г. в Русском Педа-
гогическом Институте им. Я. А. Каменского в Праге евра-
зиец В. П. Шапиловский (1886–1954) прочитал доклад, в 
котором ссылался на книгу В. И. Ламанского «Три мира 
Азийско-Европейском материке» (1892), для подкрепле-
ния евразийских позиций. Шапиловский также ссылался 
на К. Леонтьева, когда касался проблемы концепции 
евразийской культуры, доказывая, что не существует од-
нозначно эталонной (западноевропейской) культуры. 
Очевидно, он хотел подтвердить евразийство некими ав-
торитетными именами. В прениях после доклада приня-
ли участие А. А. Кизеветтер, С. И. Гессен, И. И. Лапшин, 
В. В. Зеньковский, Д. Н. Вергун. «Евразийская хроника» 
(литографическое издание, Прага, 1925. 43 с.) редакто-
ром-составителем которой был П. Н. Савицкий, сообщает 
об этом событии, прения в заметку не включены. Сам до-
клад Шапиловского был напечатан в сокращении в упо-
мянутой «Евразийской хронике». Можно предположить, 
что именно на этом заседании Савицкий впервые позна-
комился с этой книгой и ее идеями. Похоже, что продол-
жения не последовало: Савицкий с удовлетворением 
отметил, что были и прежде другие географы, предше-
ственники евразийцев, среди которых — Ламанский-
старший, но признаков того, чтобы он пожелал глубже и 
обстоятельнее ознакомиться с этой работой «предше-
ственника» нет. В поздних статьях (то есть после 1925 г.) и 
письмах Савицкого имя Ламанского ни разу не встречается.   

Стоит также отметить существенное отличие Ла-
манского от Савицкого. Срединный мир, отличный от Во-
стока и Запада, Ламанский (в духе идей раннего 
славянофильства) именует «греко-славянским», подчер-
кивая единство славянских народов через Православие, 



216 
 

которое имело исток в Константинополе — «Втором Ри-
ме». В ареал греко-славянского мира Ламанский включал 
Грецию, всех славян Балкан и Восточной Европы, а Рос-
сию описывал как центр славянства, гарантию прав и 
свобод славянских народов и народа Греции. Греко-
славянский мир объединен православной верой и сла-
вянским языком. Эти общности сильнее географических 
и иных факторов, верил Ламанский.  

Вместе с тем Ламанский отмечал важность, хотя не 
основоположность фактора географии, влияющего на ха-
рактер народов: «на греко-славянском востоке преобла-
дает равнина и степь, материк господствует и 
преобладает над берегом, а вместе с тем и охранительно-
консервативный характер жителей противоположен по-
движному и беспокойному духу прибрежных жителей.  
В романо-германском мире, вследствие раздельности 
географических условий, гор и морей, не могло сложить-
ся одно великое государство, а развились системы шести 
стран и племен (Франция, Италия, Испания, Голландия, 
Англия, Германия — К. Е.), по очереди стремившиеся к 
политическому господству»330. Таким образом, Ламан-
ский противопоставляет мир «романо-германский» и 
«греко-славянский», в то время как балканских и восточ-
ных славян (поляков, чехов, болгар, хорватов) евразийцы 
относили (ментально, географически и культурно) к  
миру европейскому, противопоставляя ему Россию-
Евразию, то есть Россию в союзе евразийских народов.   

Объединение в один «мир» восточно-европейских 
славян, греков и русских было глубоко чуждо Савицкому 
и особенно Трубецкому, доказывавшему, что единствен-
ная подлинная общность славянских народов — язык. 
Трубецкой довольно настойчиво указывал на то, что сла-
вяне Восточной Европы психологически близки Западу, а 
не России: «Русский литературный язык есть общесла-
вянский элемент в русской культуре и представляет из 
себя то единственное звено, которое связывает Россию со 
славянством. Говорим “единственное”, ибо другие связы-

                                                            
330 Ламанский В. И. Геополитика панславизма. М.: Институт рус-

ской цивилизации. 2010. С. 11.  



217 
 

вающие звенья призрачны. “Славянский характер” или 
“славянская психика” — мифы. Каждый славянский 
народ имеет свой особый психический тип, и по своему 
национальному характеру поляк так же мало похож на 
болгарина, как швед на грека. Не существует и общесла-
вянского физического антропологического типа. “Сла-
вянская культура” — тоже миф, ибо каждый славянский 
народ вырабатывает свою культуру отдельно, и культур-
ные влияния одних славян на других нисколько не силь-
нее влияния немцев, итальянцев, тюрков и греков на тех 
же славян»331. Трудно представить более категоричного 
опровержения основ мировоззрения Ламанского и того 
дела, которому он посвятил свою жизнь! Между тем вы-
воды Трубецкого полностью принял Савицкий, более то-
го, доказывал их с точки зрения свой специальности, то 
есть географии.  

Савицкий доказывал, что мир восточнославянских 
народов не принадлежит Евразии. Особенно это касается 
католической Польши и Литвы, которые принадлежат 
миру «латинства»: «Польша и собственно Литва, истори-
ческая жизнь которых определяется началом латинства, 
принадлежат, следовательно, не Евразийскому, но  
Европейскому историческому миру»332. Даже общая пра-
вославная вера не в состоянии «исправить» эту трагиче-
скую «ошибку» географии. Вообще, стоит отметить, что 
тема Балкан, восточнославянского мира и Византии, как 
было уже упомянуто, осталась неразработанной, как бы 
«забытой» в евразийстве. Таким образом, мы не находим 
у Савицкого следов реального влияния В. И. Ламанского 
на его историософию, которая в некотором роде шла у 
последнего впереди геософии. Это особенно бросается в 
глаза в сравнении с влиянием и значимостью Н. Я. Дани-
левского, которого Савицкий цитирует и на которого 
ссылается часто, даже с некоторым педалированием, как 

                                                            
331 Трубецкой Н. С. Общеславянский элемент в русской культу-

ре / Трубецкой Н. С. История. Культура. Язык. М.: Прогресс, 1995.  
С. 206.  

332 Савицкий П. Н. Геополитические заметки по русской исто-
рии / Савицкий П. Н. Избранное. Указ. соч. С. 287. 



218 
 

на важную для себя в методологическом и идейном 
смысле фигуру.  

Что касается идеи о сплошной протяженности Рос-
сии-Евразии, то ее высказывали, как отметил и сам Са-
вицкий, многие русские географы. В частности, В. Алехин, 
которого Савицкий часто цитирует в своей монографии, 
пишет: «<…> все другие страны (Европы — К. Е.) слишком 
малы по своим размерам, чтобы по ним могли пройти не-
сколько климатических и соответственно растительных 
полос, <…> тогда как Россия представляет одну обшир-
ную равнину, лишенную гор, с очень значительным —  
в несколько тысяч верст — протяжением с севера на 
юг»333. Здесь Савицкий отмечает важнейшие для своей 
концепции идеи: зональная протяженность России с се-
вера на юг, противопоставление малого рельефа европей-
ских стран большому — евразийскому, отсутствие в 
России гор как препятствий, имеющих решающее геост-
ратегическое значение.    

Важно отметить, что геополитический проект Ла-
манского скорее противоречит евразийскому. Ламанский 
считал, что славянские народы и народ греческий (реги-
он Малой Азии и юго-восток Европы, включая острова 
Средиземного моря) должны объединиться на основе 
языка, общей, как он думал, психологии и православной 
веры. Россия должна выступить объединителем славяно-
греческого мира, именно для этого она должна освобо-
диться «из-под влияния ей чуждых стихий»334. Эту задачу 
он привязывал к настоящему историческому моменту: 
Россия освободилась от ига романо-германского, турец-
кого, от угроз кочевого мира и т. д., поэтому следующий 
вопрос на повестке дня — освобождение всего славян-
ства, которое невозможно без освобождения от крепост-
ной зависимости русского крестьянства.  

                                                            
333 Алехин В. Основные черты в распределении растительности 

Европейской России. Цит. по: Савицкий П. Н. Географические особенно-
сти России. Указ. соч. С. 22.  

334 Ламанский В. И. Два мира: романо-германская и греко-
славянская цивилизации / Ламанский В. И. Геополитика панславизма. 
Указ. соч. С. 33. 



219 
 

Евразийцы, напротив, выделили не мир греко-
славянский (эта концепция с их точки зрения был опас-
ным геополитическим заблуждением), но мир России-
Евразии, который противостоит миру Европы. Таким об-
разом, проект Ламанского можно назвать конкурентным 
и даже в определенных аспектах антагонистическим по 
отношению к евразийскому, хотя и у той, и другой  
программы есть общие черты: выделение романо-
германского мира, призыв к «освобождению» от «чуждых 
начал», некоторые географические и геополитические 
параллели. Однако ни цели, ни смыслы проектов не сов-
падают, выводы из общих для них теорий и фактов Ла-
манский и евразийцы сделали разные, да и сама 
историческая обстановка не способствовала их схожести. 
Евразийство рождалось в условиях катастрофы Первой 
мировой войны, революции 1917 г. и Гражданской войны, 
проект Ламанского — в период освободительного движе-
ния на Балканах и российских реформ 1960-х гг., когда 
между Россией и Европой не было явного непримиримого 
противоречия, вернее, оно только зарождалось.   

Исследователи, которые утверждают зависимость 
Савицкого от Ламанского, берут только один аспект гео-
графической теории Савицкого, а именно: идею о том, что 
Уральские горы не являются, в силу своей географиче-
ской расположенности и отсутствия высоких горних це-
пей, препятствием, которое бы делило территорию на 
«европейскую» и «азиатскую». Это утверждение доволь-
но важно, но оно не является у Савицкого центральным.  
В целом, это довольно очевидный для любого географа 
факт (если бы этого было иначе, скорее всего за Уралом 
возникло бы другое государство, одновременно, или 
позже Московской Руси). Кроме того, и сам Ламанский все 
же довольно традиционно делил Россию на Европейскую 
и Азиатскую, выделяя «русскую Азию» (Закавказье, Тур-
кестан, южные берега Крыма) и «собственно Азию» (Ин-
дия, Иран, Китай, Япония, Сирия, острова Малайского 
архипелага и т. д.): «В землях этого срединного мира,  
в пределах русской Азии и даже Европейской России,  
находятся, правда, более или менее многозначительные 



220 
 

представители господствующих в Азии на юг от русской 
государственной границы или в пределах собственной, 
нерусской Азии, религий, языков, нравов, обычаев. Но все 
они в пределах России занимают положение зависимое, 
подчиняются влиянию образованности и государствен-
ной власти, созданных народом, чужим им по происхож-
дению, по внешнему типу, по языку, по верованиям <…>. 
Все соседние нам народы собственной Азии — японцы, 
китайцы, монголы, персы, различных видов и наимено-
ваний турки <…> относятся вообще одинаково к урусу, 
оросу, олосу, москову, равно видят в нем чуждого себе, 
если не всегда враждебного, то всегда сильного и грозно-
го <…> неединоверного им соседа»335.  

Эти рассуждения крайне далеки от евразийских, от 
идеи «зауральской» и «доуральской» России, от понима-
ния России как многонациональной страны, в которой 
большую роль играли восточные элементы. Евразийцы, 
кроме того, ожидали, что восточные элементы будут 
только усиливаться в будущем, по мере трансформации 
мира Востока и ужесточения противостояния с миром 
Запада. Ламанский же ожидал подъема славянского эле-
мента, не беря в расчет элементы восточные. С точки 
зрения Ламанского Восток никогда не проснется от ци-
вилизационной спячки.  

Собственно, близких к евразийству идей у Ламан-
ского было две. Во-первых, Россия с ее азиатской частью 
(Ламанский понимал ее наподобие колонии, только при-
мыкающей непосредственно к монополии или Европей-
ской России) иногда называлась им Средним миром, 
отличным от мира романо-германского и «собственно» 
Азии. С натяжкой это можно как-то привязать к концеп-
ции России-Евразии Савицкого, хотя у Савицкого и 
евразийцев присутствует не трихотомия, а дихотомия: 
они выделяют и противопоставляют Европу и Россию, но 
об Азии и Востоке как таковом пишут мало и периферий-
но. Эту тему, в частности, вопрос Ирана, стал освещать 

                                                            
335 Ламанский В. И. Три мира Азийско-Европейского материка / 

Геополитика панславизма. Указ. соч. С. 187. Курсив наш — К. Е.  



221 
 

востоковед В. П. Никитин, который присоединился к 
евразийству довольно поздно, около 1926 г., став членом 
Парижской евразийской группы. Савицкий и вовсе скло-
нен был в ранний период выделять и противопоставлять 
материковые страны (Китай, Россия, США) и страны оке-
анические и морские (Англия, Голландия, Испания). Это 
опять-таки, не трихотомия, а дихотомия, нужная Савиц-
кому для более резкого, дуалистически-заостренного 
взгляда на мировую историю. Во-вторых, Ламанский 
подчеркивал, что в России метрополия и ее азиатские 
псевдоколонии составляют непрерывное материковое 
целое: «Между восточными и южными окраинами Евро-
пейской России и западными и северо-западными окраи-
нами русской Азии, собственно говоря, не существует 
никаких строгих и резких различий и противоположно-
стей ни в географическом, ни в этнологическом, ни в ис-
торико-культурном отношении. Переход из одной в 
другую совершается постепенно и незаметно»336. Эта 
идея, хотя и выраженная понятиями, не близкими 
евразийцам (это скорее родственно ранней Теории  
империи Савицкого 1915–1916 гг.), несомненно, имеет 
довольную яркую параллель с евразийскими представ-
лениями.   

Что касается вопроса западных границ России, то 
здесь у Ламанского и Савицкого полное разногласие. По 
Савицкому, чисто географически, крайней точкой запад-
ных границ России является западное пространство, ко-
торое не доходит немного до «галицийского Львова»,  
а далее начинается Европа. По Ламанскому «западные и 
южные сухопутные границы европейской России с  
Пруссией, Австрией и Румынией суть границы чисто по-
литические, искусственные <…> За этими границами 
кончается, правда, политическое преобладание и господ-
ство восточного православия, а также славянской речи и 
народности, но вовсе не прекращается численное преоб-
ладание господствующей в России веры или славянской 

                                                            
336 Ламанский В. И. Три мира Азийско-Европейского материка / 

Геополитика панславизма. Указ. соч. С. 190–191.  



222 
 

речи и расы»337. Ареал русского Среднего мира заканчи-
вается лишь там, где «настает полное, исключительное 
господство немецкой и итальянской речи и народности 
на западе, а мусульманства и турецкой народности на 
юге»338. Итак, Ламанский в Средний мир включает почти 
всю Восточную Европу до границ Малой Азии на Юге,  
а также Балканы и Грецию, проводя границы не по  
географическому и геополитическому признаку, как 
евразийцы и Савицкий в частности, но по принципу расо-
во-религиозному.       

Есть у Ламанского идеи (причем они не перифе-
рийные, а основополагающие), которые прямо противо-
речат евразийским. Во-первых, это яркий, можно сказать, 
бескомпромиссный ориентализм, против которого вы-
ступали евразийцы: «мир собственно азиатский, частью 
вследствие своей необновимой уже древности и одичало-
сти, частью в силу своей необновимой уже древности и 
дряхлости лишен почти всяких видов на самостоятель-
ное, независимое будущее»339; «Миллионы азиатов кос-
неют теперь в гордом довольстве своей дряхлой 
цивилизации или прозябают на различных ступенях той 
одичалости и грубости, до которой способно только до-
ходить человечество»340; «как бы мы не преувеличивали 
значение новейшего движения юных японцев, китайцев, 
турок, персиян, монголов и татар к сближению с Европой 
и к принятию ее цивилизации, однако, в самом благопри-
ятном для них предположении тут ничего иного нельзя 
ожидать, как постепенного и более мягкого подчинения 
этих народов Европе и России341». Подобными высказы-
ваниями буквально усыпаны сочинения Ламанского. Ев-
ропа — светоч цивилизации, господство европейских 
народов неоспоримо и никогда не кончится, другие 
народы никогда не смогут догнать, не то, чтобы «пере-

                                                            
337 Ламанский В. И. Три мира Азийско-Европейского материка / 

Геополитика панславизма. Указ. соч. С. 201. 
338Там же. С. 202.  
339 Там же. С. 197. 
340 Там же. С. 196.  
341 Там же. С. 193. 



223 
 

гнать» Европу, причем именно две «лучшие» ее расы — 
русских и англичан. Читая Ламанского, понимаешь, что, 
возможно, евразийцы и к лучшему не были знакомы с его 
писаниями, иначе могли бы подвергнуть их жесткой кри-
тике.     

На основании всего сказанного может быть сделан 
следующий промежуточный вывод: ранняя концепция 
Савицкого если и имела влияние со стороны Ламанского, 
то очень слабое, через косвенные источники, авторов, 
знавших Ламанского, которых читал Савицкий. Един-
ственным письменным, хотя и крайне слабым свидетель-
ством того, что Савицкий мог читать Ламанского, служит 
одна фраза из его ранней статьи 1916 г. «К вопросу о раз-
витии производительных сил», в которой он говорит о 
Европейской России и русской Азии. Согласно принципам 
настоящей работы, единственное письменное свидетель-
ство без ссылок на источник высказывания не может 
считаться доказательством какого-либо утверждения. 
Ламанский только однажды упомянут в числе «других 
географов», но ни одной цитаты из его работ у Савицкого 
нет. Нет даже косвенной цитаты — пересказа его взгля-
дов. Если бы Ламанский имел для Савицкого значение, он 
бы его цитировал и ссылался на него. Например, на  
Н. Я. Данилевского Савицкий ссылается многократно, его 
цитирует как в ранних (после 1924 г.)342, так и в поздних 
                                                            

342 В письме к П. П. Сувчинскому от 05.12.1924 г. Савицкий 
впервые упоминает Данилевского, с просьбой взять для него из Бер-
лина его сочинения: «Когда будете ехать в Вену, то, пожалуйста, если 
можно, не забудьте захватить с собой: <…> томы сочинений Хомякова 
с “Запиской о всемирной истории” (Семирамида) <…> Несмелова (оба 
тома) и Данилевского» (Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. 
Указ. соч. С. 405). В 1925 г. Савицкий пригласил сестру Г. В. Флоровско-
го, К. В. Флоровскую, чтобы она прочитала для членов Пражского 
евразийского семинара лекцию на тему «Историософия Н. Я. Данилев-
ского». Лекция была прочитана 12 декабря 1925 г. После 1926 г. появ-
ляются ссылки на Данилевского в статьях Савицкого. Это показывает, 
что интерес Савицкого к его мысли, как историософской, так и связан-
ной с критикой дарвинизма, от которой отталкивался ценимый Савиц-
ким автор номогенетической теории Л. С. Берг, был постоянным, и все 
более возрастающим. Ничего подобного в отношении Ламанского со 
стороны Савицкого мы не наблюдаем.  



224 
 

своих работах. Нужно отметить, что откровенно ориента-
листских (Трубецкой называл их шовинистическими) 
высказываний, которые могли бы оттолкнуть евразий-
цев, у Данилевского нет.  

Скорее всего, в эмиграции у Савицкого просто-
напросто не было под рукой книги Ламанского. Это и не-
мудрено: книга была библиографической редкостью.  
В 1892 г. вышло первое издание книги Ламанского, в 
1916 г. — второе, дальнейшие переиздания были осу-
ществлены уже в постсоветскую эпоху. Даже по этим 
скудным переизданиям видно, что особого запроса на 
книгу Ламанского не было. К примеру, в 1912 г., уже через 
шесть лет после первого издания в 1906 г., вышло седь-
мое переиздание книги Д. И. Менделеева (1834–1907)  
«К познанию России», на которую многократно ссылается 
Савицкий в своих работах. То есть, книгу Менделеева в 
России переиздавали ежегодно. В 1924 г. было осуществ-
лено ее переиздание в Мюнхене. Эту книгу переиздавали 
также в 1934 г. в Париже, в 1952 г. — в Буэнос-Айресе. Для 
сравнения, до революции книга Ламанского выходила 
только дважды, в эмиграции — ни разу. Ее переиздание в 
1916 г. было осуществлено учениками Ламанского, вы-
шло с предисловием Г. М. Князева в Санкт-Петербурге.  

Согласно указанию самого Савицкого, он работал 
над монографией 5 лет, то есть начиная с 1922 г. Если к 
этому времени у него не оказалось книги Ламанского (все 
его книги были потеряны во время эвакуации из Крыма), 
и он мог только вспомнить о ее существовании, но даже 
не указал точного названия (возможно забыл?) в статье 
1925 г. «Евразийство», то она и не могла повлиять на его 
позднюю географическую концепцию, хотя, возможно, 
имела какое-то значение для ранней. Следов влияния Ла-
манского в письмах, статьях или архивных материалах до 
1922 г. тем не менее, не имеется. Невольно приходишь к 
выводу о том, что исследователи, говоря о заимствовании 
евразийцами идей Ламанского, или о его возможном на 
евразийство влиянии, навлекают на себя подозрение в 
том, что они или не читали (по крайней мере вниматель-
но) самого Ламанского, или не читали (или не поняли) 
евразийцев….         



225 
 

Здесь мы сталкиваемся с определенным парадок-
сом, о котором говорил исследователь евразийства 
Л. Люкс: параллели без соприкосновений343. В научном и 
философском мире таких явлений очень много, иногда 
«одновременность» какого-либо открытия порождает 
даже споры о первенстве, вплоть до исков в судебные ин-
станции ради признания авторских прав (вспомним спор 
Ньютона и Лейбница об авторстве дифференциальных 
исчислений). Если все параллели искусственно сводить к 
заимствованиям или «влияниям», то могут получаться 
самые причудливые выводы, как, например, такие: 
«Ф. Ницше (1844–1900) конечно же повлиял на евразий-
ство. Из философии Ницше евразийство восприняло шо-
пэнгауровский пессимизм и волю к его преодолению»344. 
Рассуждая в таком ключе, можно приписать влияние бук-
вально любого классика на евразийцев — Гегеля, Гуссер-
ля, Бергсона, Маккиндера, Ратцеля, Хаусхофера… К чему 
доказательства — главное, обнаружить, что что-то на 
что-то похоже345.  

Однако в данном случае мы, как уже это было упо-
мянуто во введении, придерживаемся принципов строго-
го следования фактам и историческим источникам, 
каковыми являются статьи, книги, письма и иные архив-
ные документы. Принцип аналогий в гуманитарном ис-
следовании, на наш взгляд, интересен, показывает 
богатую эрудицию автора, но с точки зрения фактиче-
ской ценности выводов часто оказывается бесполезным, 
а порой и вредит, поскольку искажает истинную картину: 
«Можно в евразийстве увидеть отблески западного ори-
ентализма <…>, сходство с солидаризмом Л. Дюги и 
                                                            

343 Люкс Л. Евразийство и консервативная революция: соблазн 
антизападничества в России и Германии // Политическая концепто-
логия. № 1. 2016.  

344 Ларюэль М. Идеология русского евразийства, или мысли о 
величии империи. М.: «Наталис», 2004. С. 56. Курсив наш — К. Е.  

345 С оговорками можно было бы указать на то, что Ницше мог 
иметь некоторое влияние на общее мировоззрение П. П. Сувчинского, 
особенно раннего периода (до 1917 г.). Однако на евразийство в целом 
Ницше все же, по нашему мнению, никакого влияния, тем более зна-
чимого и существенного, не оказал.  



226 
 

Ж. Сореля, элементы социологии М. Вебера и философии 
власти В. Парето, оттенки идей Ж. А. Гобино и 
Х. С. Чемберлена»346. Ряд аналогий, конечно, внушителен, 
но если бы сами евразийцы узнали, «отблески» чего  
можно найти в их работах, вероятно, они бы немало  
удивились. Прав был исследователь В. Я. Панченко: 
«Евразийцы “очень неудобны” для исследователей, пы-
тающихся “загнать” их творчество в определенные  
схемы, причислить к каким-либо направлениям, суще-
ствовавшим прежде и существующим ныне. Они слишком 
оригинальны и самобытны, чтобы быть чьими-то после-
дователями, тем более эпигонами»347. Следовательно, ес-
ли в исторических источниках нет никаких признаков, 
подтверждающих то или иное мнение исследователя, то 
следует признать это мнение ошибочным, иначе фанта-
зии могут завести нас очень далеко от истины. Следует 
отличать истоки, влияния, схожести, параллели. Эти че-
тыре вида концептуальных аналогий или идейной род-
ственности вовсе не одно и то же. По содержанию они 
отличны как друг от друга, так и все вместе, объединяясь, 
не дают полного совпадения с какой-либо системой идей.  

Вопрос о влиянии и истоках евразийской мысли 
остается, таким образом, открытым, что заставляет нерв-
ничать исследователей и искать аналогии и предшествен-
ников. Несмотря на то, что в своей монографии Савицкий 
говорит о многих авторах, важных для его концепции348,  

                                                            
346 Мартинкус А. Соблазн могущества. Указ. соч. С. 19.  
347 Пащенко В. Я. Социальная философия евразийства. М.: «Аль-

фа-М», 2003. С. 16. 
348 На страницах монографии Савицкого мы находим имена та-

ких авторов, как А. Д. Архангельский, В. В. Алехин, Р. И. Аболин, 
Л. В. Абутьков, Я. Н. Афанасьев, В. В. Бартольд, А. И. Бессонов, М. И. Бал-
кашин, Н. А. Буш, П. И. Броунов, Богданов, Г. И. Боровка, В. П. Бушин-
ский, Л. С. Берг, Б. Л. Брук, Е. Варминг, В. И. Вернадский, В. В. Винер, 
Ф. А. Виноградов, А. И. Воейков, Д. Г. Виленский, В. Г. Вильямс, Я. Я. Ви-
тынь, Г. Н. Высоцкий, Н. Гаврилов, Г. Гаак, А. И. Герцен, К. Д. Глинка, 
Б. Н. Городков, А. фон Гумбольдт, Б. Б. Гриневецкий, А. Я. Гордягин, 
Геродот, К. П. Горшенин, К. К. Гедройц, Н. Я. Данилевский, А. Г. Доярен-
ко, В. В. Докучаев, Н. А. Димо, В. А. Дубянский, Г. И. Доленко, Д. А. Дра-
ницын, Оскар Друде, Н. Д. Емельянов, Жиллеров, А. А. Жилинский, 



227 
 

в его работах упомянуто большое количество имен, он, 
как и другие евразийцы, настаивает на безосновной ос-
нове евразийства, на том, что оно родилось как бы само 
собой, инициировано самим временем и его грандиозно-
трагическими событиями, его экзистенцией, напряжен-
нейшей энергией момента. Главным вдохновителем и ис-
точником идей для евразийства Савицкого была сама 
Россия: «То мировоззрение или, если угодно, то настрое-
ние, которое окрещено наименованием “евразийства”, 
представляет собою попытку вглядеться в происходящее 
в рамках не только текущего момента, но и широких ис-
торических перспектив. В содроганиях современности, 
среди опустошений вулканического взрыва, евразийцы 
видят и чувствуют вознесение на земную поверхность, в 
план мирового существования, новой огненной жизни», 
писал Савицкий в январе 1922 г. — «я приглашаю вас са-
мым внимательным и прилежным образом вглядеться в 
эмпирические, действительные черты происходящего. 
Мне кажется, что именно вглядываясь в них, можно 
постичь и оценить огромность того духовного излучения, 
которое в последние десятилетия и особенно в последние 

                                                                                                                        
Е. И. Жуковский, К. Заппер, С. А. Захаров, И. А. Зворыкин, В. С. Ильин, 
А. А. Каминский, В. Г. Каратыгин, А. Н. Карамзин, А. Н. Краснов, 
В. Л. Комаров, Б. Н. Книпович, С. Краснопольский, А. А. Крубер, 
С. И. Коржинский, А. А. Красюк, В. Л. Комаров, П. Н. Крылов, Б. Н. Кни-
пович, Г. А. Клюге, К. Кейльгак, Б. А. Келер, Ю. Клеопов, Н. Н. Кузнецв-
Угамский, П. Коровин, Е. Е. Лавенко, К. Н. Леонтьев, А. И. Набоких, 
Н. Я. Марр, Монтескье, Д. Менделеев, Г. Ф. Морозов, Е. де Мартонэ, 
Г. Мес, Мушкетов, В. Е. Мотылев, Г. Ф. Нефедов, И. В. Новопокровский, 
С. С. Неуструев, К. К. Никифоров, П. В. Отоцкий, И. К. Пачоский, 
А. М. Панков, П. Е. Пегеев, С. Н. Прокопович, Л. И. Прасолов, Н. И. Прохо-
ров, Л. Г. Раменский, Н. И. Рожанцев, М. И. Рожанец, Р. В. Ризположен-
ский, А. Н. Стасюлевич, В. П. Семенов, В. П. Семенов-Тянь-Шаньский, 
Н. М. Сибирцев, А. Н. Седельников, Б. А. Скалов, Н. М. Сибирцев, 
А. Н. Соколовский, В. Н. Сукачев, Н. А. Северцов, Н. Н. Страхов, П. П. Се-
менов, Г. И. Танфильев, А. П. Тольский, А. Тюрин, Г. М. Тумин, Жозеф де 
Турнефор, Н. С. Трубецкой, С. А. Теплоухов, Н. Н. Уралов, Л. Фельде, 
И. В. Фигуровский, А. Н. Челинцев, С. П. Шевырев, З. Ю. Шокальский, 
И. А. Шульга, М. Энгельгардт-Классовский, М. В. Яхонтов, А. Яната, 
С. А. Яковлев, E. H. Minns, C. F. Marbutt, Raukiaer, H. L. Schantz, R. Zon. 



годы изливала в мир Россия»349. Начавшись как «огненное 
вдохновение», евразийство постепенно «остывало» и 
«выкристаллизовалось» в конкретные идейно-концеп-
туальные формы. Но если у других основоположников это 
«прозрение» и «вдохновение» рано или поздно остыло окон-
чательно, то Савицкий до конца дней остался «пламенным 
кочевниковедом», вдохновенным и вдохновляющимся 
евразийцем и россиеведом.    

Возможно, ближе всего к истине то, что евразий-
ство было экзистенциальным прозрением; чем-то, за-
ставляющим вспомнить пророческое вдохновение. 
Конечно, это не значит, что оно родилось само по себе, 
ex nihilo. Все предшествующие впечатления, жизненные 
обстоятельства, прочитанная и изученная литература и 
т.д., стали основой для евразийства, но сама искра, кото-
рая зажгла этот идейный костер, была экзистенциаль-
ного происхождения, родилась в момент религиозного 
напряжения. Это и сблизило таких непохожих друг на дру-
га основоположников. Говоря об основе и истоках евразий-
ства, никогда не надо забывать о его экзистенциальном, 
религиозно-прозренческом ресурсе, как о главном его ис-
точнике.   

349 Савицкий П. Н. К обоснованию евразийства // Записки Рус-
ской академической группы в США. Т. XXXVII. Нью-Йорк, 2011–2012.  
С. 319. Курсив автора.  



229 

27. Важнейшие идеи монографии
Савицкого 

Географ, геоботаник, почвовед Гавриил Иванович 
Танфильев (1867–1928) был автором, действительно 
оказавшим влияние на Савицкого. Более того, Савицкий 
издает свою работу «Географические особенности Рос-
сии. Ч. 1. Растительность и почвы», следуя именно за 
Танфильевым, даже в какой-то мере подражая его цен-
тральной работе «География России Ч. I. Введение: Исто-
рия исследования. Учреждения и издания. Картография» 
(Одесса, 1916); Ч. II. «География России, Украины и при-
мыкающих к ним с запада территорий». Вып. 1. «Рельеф 
Европейской России и Кавказа» (Одесса, 1922); Вып. 2. 
«Рельеф Азиатской России»350 (Одесса, 1923); Вып. 3. 
«Земной магистизм, климат, реки, озера» (Одесса, 1924). 
По слову Савицкого: «Труд этот заслуживает внимания со 
стороны каждого, кто имеет то или иное отношение к по-
знанию России — к какой бы области не относилась сфе-
ра его специальных интересов»351. Более того, Танфильев 
анонсировал выход заключительного тома: Вып. 4. 
II-ой части «Географии России»: «Моря. Почвы, Расти-
тельность. Животный мир. Человек. Деление России на
области». Он не успел осуществить задуманного, скон-
чавшись в 1928 г. Савицкий надеялся на выход этого из-
дания и ждал его с нетерпением, даже свою книгу назвал
аналогично анонсированной (Ч. I. «Растительность и поч-
вы»), задумав, заодно, и выход второй части своей моно-
графии, которая должна была называться (согласно
аннотации к книге): Ч. II. «Хозяйство» (то есть деятель-
ность человека на определенной территории), что корре-
лирует с анонсом будущей (но не состоявшейся) книги
Танфильева: «Моря. Почвы, Растительность. Животный
мир. Человек. Деление России на области». Савицкий, как

350 Обращаем внимание на то, что у Танфильева также встреча-
ется расхожая терминология того времени: «Европейская Россия» и 
«Азиатская Россия». 

351 Савицкий П. Н. Синтетический труд по географии России. 
ГА РФ. Ф. 5783.  Оп. 1. Д. 147. Л. 1–15.  



230 
 

не биолог и даже не геоботаник, конечно, не брался за 
тему «морей и животного мира», но осветить хозяй-
ственно-антропологические аспекты собирался. В своей 
монографии он выделил главу VI «Деление России-
Евразии на географические области», что имеет прямую 
параллель с планируемым Танфильевым разделом «Де-
ление России на области». Вопрос правильного деления 
России на области был для Савицкого намного шире по-
ставленной Ламанским проблемы деления, вернее, со-
единения России воедино по линии Урала. Для Савицкого 
это «центро-периферическое» и «широтно-полосовое», и, 
главное, — «ботанико-географическое», в пределе — ан-
тропологическое деление не с запада на восток, но с юга 
на север, о чем речь пойдет ниже.  

Первую часть («Растительность и почвы») он мыс-
лил, как вводную к «Хозяйству», в котором, собственно, и 
должно было раскрыться главное смысловое содержание 
особенностей России, повлиявшее на антропологию  
(в широком смысле слова). Но вторая часть книги Савиц-
кого так и не вышла. Можно только догадываться — по-
чему. В архиве Савицкого — десятки неизданных текстов. 
Суммировать, редактировать, приводить этот текстовой 
массив в порядок, скорее всего, у него не было сил и вре-
мени. Тема «Хозяйство» не давалась ему в удовлетворя-
ющем его объеме. Упомянутая статья «Хозяин и 
хозяйство» носит скорее предварительный, вводный ха-
рактер. Измученный множеством дел и обязательств, 
безденежьем, сложностями в связи с началом Второй ми-
ровой (для Чехословакии война пришла в 1939 г., тогда 
же нацистскими оккупационными властями были запре-
щены евразийские издания), Савицкий не смог осуще-
ствить до конца главное дело жизни — издание 
антропогеографической монографии в полном объеме.  

В отличие от Танфильева, который был частью 
мощных институций: Императорского вольного экономи-
ческого общества, Почвенной комиссии, Императорского 
общества любителей естествознания, антропологии и  
этнографии и т. д., Савицкий был одиночкой, эмигрантом, 
порой на последние деньги покупавшим редкие  



231 
 

географические издания. Соответствующие государ-
ственные институции Российской империи давали  
мощную поддержку: организовывались экспедиции, 
предоставлялась возможность выступить с докладом, 
участвовать в прениях, и публиковаться в печатных из-
даниях (в Российской империи было более десятка про-
фессиональных почвоведческих журналов). В эмиграции 
Савицкий был вынужден печатать свои труды по геосо-
фии, географии и россиеведению в случайных, не тема-
тических журналах, а неподготовленным читателям 
общее направление таких работ казалось довольно со-
мнительным, непонятным, порой — скучным. Так, 
например, он поместил свою географическую статью  
«К познанию русских степей» в литературном журнале 
«Версты»352 (на обложке обозначен как «Журнал литера-
туры, искусства и общественной мысли»). Неудивитель-
но, что Савицкий не завершил свой труд. Скорее, чудом 
можно считать выход первой части его монографии. 

Савицкий старался следовать Танфильеву в методе 
всеохватности, рассмотрения предмета со всех сторон — 
климат, растительность, археология, этимология геогра-
фических названий, почвы, магистизм, инсоляция,  
температурный режим и его влияние на земную поверх-
ность. Похоже, что свою систему зон с их параллелизмом 
(синхорологией — о чем речь пойдет ниже) на севере и 
юге Савицкий придумал, внимательно читая книги  
Танфильева. Определенные рассуждения Танфильева 
натолкнули Савицкого на идею «периодической системы 
зон», о чем он писал в статье, посвященной книге 
Г. И. Танфильева «Синтетический труд по географии Рос-
сии»: «Дело в том, что южная граница распространения 
ледников, в очертаниях своих, может быть сопоставлена с 
северной границей нынешней степной зоны. В пределах 
степной зоны важнейшим строителем современного рель-
ефа является ледник; в пределах степной полосы та же роль 
принадлежит размыву. Этим определяется возможность 

                                                            
352 Савицкий П. Н. К познанию русских степей // Версты. Кн. 3. 

Париж, 1928. 



232 
 

связать учение о рельефе с основным для русской поч-
венно-ботанической географии учением о зонах. Тем са-
мым кладутся основания для синтетического и в то же 
время систематического рассмотрения географических 
ландшафтов»353.  

Большое значение для Савицкого имели работы 
Г. Ф. Морозова, создавшего учение о лесе как о взаимо-
связанном, «фрактальном» живом сообществе, в котором 
каждый организм развивается в симфонии с другими 
лесными организмами. В качестве «теоретиков», опира-
ясь на идеи которых Савицкий создавал свою концепцию, 
нужно назвать Н. Я. Данилевского (в монографии он не-
однократно цитируется), Д. И. Менделеева (для Савицко-
го была важна его книга «К познанию России»). Морозов, 
сформулировавший учение о закономерности лесного 
царства, был созвучен Савицкому, искавшему законы, 
связи, ритмы — единство мироздания: «Будь лик земли 
хаотичен, не будь в его строении закономерности, нельзя 
было бы, конечно, думать, что положение в основу разли-
чения лесов условий местопроизрастаний даст когда-
нибудь ясные и полезные результаты. Но в действитель-
ности, дело обстоит иначе. Химизм, физические свойства, 
гидрологические особенности, тепловой режим, качества 
гумуса в наших почво-грунтах находятся во взаимной за-
кономерной связи, а также в связи с климатом, и с мор-
фологическими особенностями данного лика земли»354.  

Это центральное утверждение Савицкого гармониру-
ет с его главной интуицией единства и закономерной связи, 
которую исследователь Рустем Вахитов вслед за Патриком 
Серио355 назвал «органической целостностью» в противо-
вес «искусственному» единству: «множественности,  

                                                            
353 Савицкий П. Н. Синтетический труд по географии России.  

ГА РФ. Ф. 5783.  Оп. 1. Д. 147. Л. 1–15.  
354 Савицкий П. Н. Географические особенности России. Часть 1. 

Растительность и почвы. Прага: Евразийское книгоиздательство, 
1927. С. 26–27.  

355 Серио П. Структура и целостность: Об интеллектуальных  
истоках структурализма в Центральной и Восточной Европе. 1920‒ 
30-е гг. М.: Языки славянской культуры, 2001. 



233 
 

соединенной под воздействием внешней силы»356. Патрик 
Серио, вслед за критиком евразийства, историком А. Ки-
зеветтером, определяет этот подход как «географический 
мистицизм», но в отличие от Кизеветтера находит этот 
подход продуктивным: «теория связи людей с террито-
риями основана на взаимодействии, а не на детермина-
ции. Конечно, и у тех, и у других мы находим мысль о том, 
что науки о земле и науки о человеке не нужно разры-
вать, что страны и люди должны рассматриваться как 
нечто Цельное. Однако позиция евразийцев с их акцен-
том на связи между социоисторической средой и геогра-
фической обстановкой своеобразна: они не учитывают 
причинные отношения и выводят на первый план поня-
тие симбиоза, органической целостности. Их научная за-
дача — выявить связи, чтобы определить границы между 
целостностями»357.     

География для Савицкого — это арена, на которой 
разворачивается человеческая история: «Развитие рус-
ской географической науки, по-новому и по-своему изу-
чившей тот субстрат, на котором непосредственно живет 
и хозяйствует человек, на котором и среди которого раз-
вертывается “история” человеческих обществ: почву и ее 
ботанический покров»358. По сути, монография Савицкого 
и есть обоснование с географической точки зрения тео-
рии Единства Мироздания. Географическая, а точнее — 
геософская книга Савицкого — это, одновременно и про-
легомены к евразийской истории и историософии. Почва, 
растительный покров, минералы, полезные ископаемые 
и прочее, образуют единое «общежитие» с человеком, 
единое геоморфологическое сообщество.  

Для обозначения этого сообщества — единого био-
ценоза человека и его среды обитания — Савицкий пред-
ложил термин «месторазвитие», в основе которого 

                                                            
356 Вахитов Р. Р. Диалектическое определение евразийства // 

Вопросы философии. 2020. № 7. С. 136. 
357 Серио П. Структура и целостность. Указ. соч. С. 233. Курсив 

автора. 
358 Савицкий П. Н. Географические особенности России. Указ. 

соч. С. 29. 



234 
 

лежит его концепция «Единства мироздания», морфоло-
гической связи всего со всем («между растительными, 
животными и минеральными царствами, с одной сторо-
ны, человеком, его бытом и даже духовным миром, с дру-
гой»359), когда каждый фактор среды обитания влияет на 
человека, а он, в свою очередь, преобразует свое место-
развитие «под себя». С опорой на Н. Я. Марра (в отличие 
от Трубецкого, яростно критиковавшего марризм, Савиц-
кий относился к нему с большим интересом), Петр Нико-
лаевич утверждал, что народ «выбирает» для себя 
месторазвитие, соответствующее его духовному складу, 
и, одновременно приспосабливает его под себя. Образу-
ется сложный симбиоз человека и его Родины, его место-
развития. История и есть постепенное очеловечивание 
месторазвития, которое выбирают в самом начале, на за-
ре истории, предки того или иного народа для обитания. 
Градостроительство, система орошения, сельское хозяй-
ство, горнодобывающая промышленность — все это 
формирует человеческое сообщество, ставит ему опреде-
ленные задачи. Существует иерархия месторазвитий: 
«Каждый двор, каждая деревня есть месторазвитие.  
Подобные меньшие месторазвития объединяются и сли-
ваются в месторазвития большие»360. Высшее местораз-
витие — наша планета: «земной шар, как месторазвитие 
человеческого рода»361. Чтобы понять, какие задачи ста-
вит перед тем или иным народом выбранное им место-
развитие, его необходимо знать, изучать и понимать.  
Савицкий занимался этим всю жизнь. Более глубокого и 
тонкого знатока России, ее истории, географии, архитек-
туры и т. д. сложно было найти не только в эмиграции, но 
и, пожалуй, в СССР.      

В монографии Савицкий вводит еще один важный 
для него термин — «обстояние», которое включает 
смысловое значение «обстоятельства», но выходит за уз-
                                                            

359 Савицкий П. Н. Географические особенности России. Указ. 
соч. С. 29. 

360 Савицкий П. Н. Россия особый географический мир. Прага: 
Евразийское книгоиздание, 1927. С. 30.  

361 Там же. С. 30.  



235 
 

кие рамки последнего. Обстояние — это и обстоятель-
ства, и факторы внешние и внутренние, духовные, то есть 
совокупность физических и психических, духовных при-
чин, которые имеют определенные последствия, сочета-
ясь воедино. Само слово «обстояние» Савицкий, скорее 
всего, взял из церковнославянского тезауруса. Это слово 
нередко употребляется в церковнославянских текстах 
(напр.: «ихже ради объят я лютое обстояние» 2 Мак. 4, 16, 
то есть: «за это их постигло жестокое искушение»).  
В церковно-славянском языке «обстояние» имеет значе-
ние — забота, нападение, искушение, ряд разнородных 
сложностей, постигших кого-либо. Савицкий берет из 
этого смыслового ряда только одно значение: комплекс-
ность, усложненность, проблематичность, и использует 
для демонстрации компонентов того или иного причин-
ного ряда. 

Еще одно важное, вводимое Савицким понятие: 
«синхоролог», которое можно понять, как «зеркальное от-
ражение», соответствие. Свой термин Савицкий мягко 
противопоставляет термину Танфильева «синонимика», 
доказывая, что его термин точнее и лучше. Он утвержда-
ет, что Россия-Евразия уникальна тем, что юг и север,  
а также восток и запад страны синхорологичны, то есть 
почвы и зоны не просто «флагоподобны», но имеют ана-
логи друг другу по типу растительности, по типу климата 
и, соответственно, хозяйственной деятельности, которую 
может (или не может, в случае южной пустыни или ее 
«синхоролога» — ледяной пустыни на севере) осуществ-
лять человек. Савицкий много времени и сил тратит на 
то, чтобы найти и доказать наличие этих «синхорологов». 
Например, синхорологом каштановой зоны Ставрополь-
ского края у Савицкого выступают полынные степи гра-
ниц Самарской и Саратовской области (до 1928 г. эта 
область называлась Новоунзенским уездом). По всему 
пространству России-Евразии расположены подобные 
синхорологи, что связывает все евразийское простран-
ство по климато-почвенному и географическому принци-
пу воедино. Поэтому люди, живущие на севере, на юге 
или на востоке России-Евразии принципиально не  



236 
 

отличаются друг от друга по менталитету и ценностным  
нормам, даже несмотря на различия национальные, 
культурные или языковые.  

Подобного синхорологизма мы не наблюдаем ни в 
Европе, изрезанной горами, реками и окаймленной мо-
рями и океанами, ни в Азии. Это «привилегия» больших, 
вытянутых горизонтально стран. Аналогии подобного 
синхорологизма, но не полного цикла, можно зафиксиро-
вать в США и в Китае. Это дает стране дополнительную 
устойчивость, а вспышки сепаратизма могут возникать 
лишь на «разломе» границ и зон. В случае России — это 
Украина и Кавказ, в случае Китая — на Тайване, в Гон-
конге (прибрежные районы, провоцирующие противо-
стояние сухопутного и морского Китая); в США — на 
границе с Мексикой, но не с Канадой, которая «продол-
жает» климатически и почвенно-географически «место-
развитие» США. Именно эти три страны — Россию, США и 
Китай Савицкий выделяет как ведущие страны будущего, 
как сухопутные державы, поскольку эра «владычицы мо-
рей» — Англии закончилась, как и океаническое домини-
рование в целом. Началась эпоха континентальных 
держав, которые определят культуру и развитие эконо-
мики, политики, будущее человечества. Такие прогнозы 
Савицкий делал уже в начале 1920-х гг. в статье «Конти-
нент-океан», вошедшей в «сокращенную версию» моно-
графии, то есть в книгу «Россия особый географический 
мир».      

Таким образом, вся Россия-Евразия предстает как 
некое зазеркалье. В нем отражаются север и юг, запад и 
восток. Подобно раскрытой книге, она раскинулась на 
огромном пространстве, а ее «страницы» (климатические 
зоны) — зеркально отражают друг друга. Между прочим, 
в этой теории много философского содержания, которое 
провоцирует выводы, например, о повторах в истории 
России, о ее вновь и вновь совершаемых ошибках или  
исторических «победах», как если бы Россия застряла в 
некой временной петле. Поэтому так медленно соверша-
ются в ней все исторические процессы, медленно  
реализуются решения, и все склонно возвращаться «на 



237 
 

круги своя». В свое время это буквально сводило с ума 
П. Я. Чаадаева, который хотел бы раскачать русский мед-
ленный архипелаг, а Лазарь Коганович, с победным кри-
ком «Задерем подол Матушки-Руси» взорвавший Храм 
Христа-Спасителя (на его месте возникла на долгие деся-
тилетия водная гладь открытого бассейна, отражающая в 
себе небо), вероятно, онемел бы от ужаса, оказавшись че-
рез полстолетия на месте взорванного им Храма —  
и увидев снова тот же Храм, отстроенный потомками, ед-
ва успевшими спрятать партбилеты на дальние полки.  

В своей монографии Савицкий утверждал, что в 
России географически все меняется не с запада на восток, 
но с севера на юг — осадки, климат, рельеф. Савицкий 
подводит читателя к мысли о том, что география России 
не совпадает с мироощущением западных народов, кото-
рые делят мир на запад и восток; но коррелирует с миро-
ощущением восточных народов (иранцы, китайцы, 
жители Ближнего и Среднего Востока вообще), для кото-
рых мир поделен на север и юг (Северная Корея — Юж-
ная Корея, Северный Китай — Южный Китай и т. д.). 
Таким образом, география России «сформирована» или 
предзадана «по-восточному», а не «по-западному» типу 
мироощущения.  

Особенностью России также является горизонталь-
ное распределение почвенно-климатических зон: «И в 
общем, пролегание ботанико-географических зон в  
рассматриваемой нами области можно уподобить распо-
ложению полос горизонтально подразделенного четы-
рехполосого флага: как на флаге чередуются цвета, здесь 
чередуются зоны»362. Это 4 зоны (иногда — 3 зоны, в ме-
стах «сужения» ландшафта): пустыня, степь, лес и тундра. 
Есть районы, где из «флага» «выпадает», к примеру, полоса 
пустыни или леса. Но в общей картине географии России 
эти четыре зоны тянутся флагоподобно через все про-
странство, обеспечивая единообразие видов, хозяйствен-
ных укладов, и, наконец, характеров и мировоззрений… 

                                                            
362 Савицкий П. Н. Россия особый географический мир. Указ. соч. 

С. 44. Здесь и далее курсив автора.     



238 
 

Это сложение не соответствует европейскому, где: «Фла-
гоподобному широтно-полосовому зональному сложению 
евразийских низменностей-равнин противостоит мозаи-
ческое, дробное зональное сложение Европы»363. Важно 
отметить, что Савицкий выделяет «долготное ядро кон-
тинента»364, ту срединную зону России-Евразии, или, 
лучше назвать ее ключевой, кардинальной, магистраль-
ной полосой земель — широтную, центральную ленту 
пространств, на протяжении которой все 4 зоны (степь, 
лес, тундра, пустыня), сменяются с правильной синхрон-
ной последовательностью. По Савицкому, «Рубеж Урала 
не играет здесь роли. И к западу, и к востоку от него — 
сложение четырехзонально»365. То есть в России по ли-
нии долготного ядра континента ботанико-
географические зоны сменяют друг друга 4 раза. В «за-
уженных» местах географического массива России-
Евразии уже три зоны — степь, лес, тундра и это — «дол-
готная ось Доуральской России». 

Мир Европы по сравнению с Россией «сжат», 
например, южные субтропические леса в Греции смыка-
ются с лесами арктобореальными в Норвегии. В Евразии 
таких «смычек» нет — зоны тянутся на долгие простран-
ства и сменяются синхронно. В России — «Неясность 
форм поверхности; затушеванность геоморфологических 
начал; четкая выраженность горизонтально-зональных 
изменений ботанических и почвенных форм… В Евро-
пе — обратно: четкие формы поверхности; яркая выра-
женность геоморфологических начал; затушеванность 
горизонтально-зональных изменений»366. Таким обра-
зом, географически Европа предстает как зеркало, в ко-
тором отражается противоположное отражение России, 
климатически и географически по отношению друг к 
другу  
Европы и Россия предстают как плюс и минус географо-
                                                            

363 Савицкий П. Н. Россия особый географический мир. Указ. соч. 
С. 45–46. 

364 Там же. С. 44.   
365 Там же. С. 44. 
366 Там же. С. 21. 



239 
 

энергетической шкалы.           
Важнейший вопрос, который ставится в книге, ка-

сается границ Евразии. Россия почти совпадает с ее гео-
графическими границами, но исторически вибрирует и 
мутирует, то теряя «исконные» территории, то прирастая 
«чуждыми» территориальными элементами, но в основе 
своей сохраняет свое евразийское ядро: «Не доходя до 
галицийского Львова, приблизительно около 5° западной 
широты от Пулкова, выклинивается и степная зона, тя-
нувшаяся сплошной полосой от предгорий Алтая... Здесь-
то на долготе выклинивания тундры, как “горизонталь-
ной” зоны, на долготе выклинивания степи, как сплош-
ной полосы, — пролегает граница Евразии, как особого 
географического мира. К западу лежит Европа...»367. Гра-
ница Евразии, по Савицкому, пролегает в районе Львова, 
там, где «выклинивается» сплошная полоса степи и за-
канчивается («выклинивается») горизонтальная полоса 
тундры. Европа — область, где нет ни сплошных флаго-
полосых зон степей, ни горизонтальных сплошных полос 
тундры. Там, после Львова — иной географический,  
а значит и исторический, антропологический мир. 

Россия-Евразия выходит за границы на востоке: 
«Дальний Восток, в том числе русский Дальний Восток 
(как совокупность стран, лежащих восточнее 90° во-
сточн<ой> долготы от Пулкова) оказывается вне 
евразийского мира: он находится в Азии. В этом сказыва-
ется упомянутое в начале работы несовпадение границ 
географических с границею политической»368. Но даже и 
Дальний Восток имеет зональное сходство с Россией-
Евразией, которого нет в Европе: «севернее (и отчасти се-
веро-восточнее) лесной полосы здесь залегает тундра, (не 
только как вертикальная), но также как горизонтальная 
зона, что наблюдается в Евразии и чего нет в Европе»369.   

Важнейшим утверждением Савицкого является 
идея о том, что все географические процессы и явления  
                                                            

367 Савицкий П. Н. Географические особенности России. Указ. 
соч. С. 45.  

368 Там же. С. 51.   
369 Там же. С. 51.  



в России имеют циклический, круговой характер: «От 
зонального южного безлесия — к зональному же безле-
сию северному», а что касается леса, то «Лесная полоса, в 
данном случае, является той осью, около которой сим-
метрически располагаются упомянутые явления»370. Та-
ким образом, «В пределах России-Евразии, наряду с 
полным (от безлесия к безлесию) горизонтально-
ботаническим (и вообще горизонтально-зональным) цик-
лом низменностей-равнин имеется такой же вертикаль-
ный цикл ее горного окаймления. Этим обстоятельством 
повышается значение в характеристике России-Евразии 
явлений зональной цикличности и зональности вооб-
ще»371. Ритмическая природа России-Евразии как бы «за-
пускает» ритмику и исторического процесса: «Нельзя 
представить более идеально-ритмического распределе-
ния зональных явлений, чем наблюдаемое на этой долго-
те...»372, пишет Савицкий о меридиане Пулкова и тех 
областях, которые лежат на его протяжении… Ритмика и 
синхорология России-Евразии уникальна, даже в какой-
то степени «божественна», поскольку ритм есть как бы 
начертания, иероглифы, или музыка, данная Свыше. Они 
указывают на Божественные письмена, начертанные на 
этой территории, то есть открывают божественный за-
мысел, волю и интенцию.  

Таким образом, книга Савицкого служила главной 
цели: обоснованию концепции России как особого гео-
графического мира. Россия свидетельствует о Горнем ми-
ре самим фактом своего бытия: «В непрерывной связи 
всего сущего, в последовательности форм тварного мира, 
нити обусловленностей и подобий, тянутся к человече-
скому — из миров, совсем иных форм»373.   

370 Савицкий П. Н. Географические особенности России. Указ. 
соч. С. 51. 

371 Савицкий П. Н. Россия особый географический мир. Указ. соч. 
С. 55. 

372 Савицкий П. Н. Географические особенности России. Указ. 
соч. С. 137.   

373 Савицкий П. Н. Россия особый географический мир.  Указ. соч. 
С. 63. 



241 

28. Первоначальная и зрелая евразийские
концепции Савицкого 

Как видим из краткого обзора монографии 1927 г., 
в ней высказаны идеи, которые раньше не встречались в 
его статьях. Перед нами новая, наполненная оригиналь-
ными ключевыми терминами концепция. Говоря о ран-
ней и поздней концепции Савицкого, мы можем 
предположить, что ранняя сложилась в период от 1913 до 
1922 г., поздняя — от 1922 до 1927 гг. Важным признаком, 
отличающим первую евразийскую концепцию Савицкого 
от второй является то, что после написания монографии 
он стал использовать термин «геополитика», который не 
встречается в его ранних произведениях. Так, например, 
есть статья Савицкого (датирована 1933 г.) «Географиче-
ские и геополитические основы евразийства», а также 
неоконченная статья «Основы геополитики России», к 
которой позже Савицкий сделал следующее примечание: 
«Первые страницы книги по геополитике России, которая 
была заказана мне Ильею Исидоровичем Фондаминским 
(Париж). Я начал ее писать в 1938–1939 гг., но написание 
не пошло дальше первых страниц. 14.XI.1944. П. Н. Савиц-
кий»374. В этой работе, которая осталась недописанной, 
Савицкий так, например, пользуется этим термином: 
«Конечно, в возникновении Киева огромную роль сыгра-
ло его положение относительно речных путей. Это 
наиболее существенный пункт в геополитической его 
характеристике»375. При этом Савицкий все же применяет 
этот термин в «региональном» его значении, примерно 
так же, как он употребляет и понятие «зоогеография». 
Тот же рассматриваемый в статье Киев располагался на 
путях перелета птиц, соответственно, был богат дичью, 
которая стала важным экономическим фактором, влия-
ющим на обогащение рациона жителей. В широком, об-
щемировом смысле Савицкий, похоже, термин 

374 Савицкий П. Н. Географические и геополитические основы 
евразийства / Русский узел евразийства. М.: «Беловодье», 1997. С. 406. 

375 Савицкий П. Н. Географические и геополитические основы 
евразийства. Указ. соч. С. 410. 



242 
 

«геополитика» не использовал. К примеру, западные 
классики геополитической мысли пользовались терми-
ном «геополитика» в значении: борьба за власть и миро-
вое или региональное господство с учетом фактора 
географической среды. У Савицкого оттенок значения, 
который касался бы борьбы за власть и господство  
(порой борьбы кровавой, бесчеловечной, борьбы хитро-
сплетенных планов, замыслов и стратегий, вырабатыва-
ющихся на десятилетия и даже на столетия) — по сути 
отсутствовал. Геополитика Савицкого — это, скорее, вли-
яние географических факторов на исторические события. 
В этом смысле «геополитика» почти равна «геоисторио-
софии».          

О том, что ранняя концепция начала складываться у 
Савицкого около 1913 г., то есть с началом обучения в 
Политехническом институте, он сам писал в письме к ви-
зантинисту Ф. И. Успенскому, которому он также выслал 
свою монографию для ознакомления: «к евразийской 
концепции России я пришел от экономической географии 
и вопроса о развитии производительных сил (это и есть 
моя первая специальность). Еще на первом курсе Поли-
техникума (в 1913 г.) я пришел к убеждению (в каковом 
остаюсь и поныне) что экономическое будущее России 
есть евразийское будущее»376. Трудно найти более ясное 
представление о развитии ранних взглядов Савицкого, 
чем описанное им же в письме к Успенскому. Если первая 
концепция базировалась на экономических взглядах, 
имела кульминацией работу «Континент-океан (Россия и 
мировой рынок)» (1921), то с началом работы в Праге он 
обращается к более подробному и профессиональному 
изучению географии и почвоведения, что дает старт его 
второй, поздней евразийской концепции, которая имела 
кульминацию и наиболее полное выражение в моногра-
фии 1927 г.  

Первая концепция сложилась под влиянием 
П. Б. Струве еще в доевразийский период, имела связь с 

                                                            
376 Письмо П. Н. Савицкого Ф. И. Успенскому от 01.05.1928. / Са-

вицкий П. Н. Избранное. Указ соч. С. 576. 



первой экономической теорией Савицкого. Для ее ста-
новления были важны поэтические увлечения Савицкого, 
экзистенциальный опыт, испытанный им во время рево-
люции, Гражданской войны, первых лет эмиграции. Важ-
нейшей идеей ранней концепции стало утверждение 
России как Евразии, то есть как новой целостности, кото-
рая должна строить иную, не западную, не восточную, но 
евразийскую цивилизацию и культуру. Символом ранней 
концепции становится метафора «Континент-океан». 
В ранней концепции присутствует отрицание – не воин-
ствующий экономизм, но подчиненная экономика, не Ев-
ропа, но Евразия, не латинство, но православие и т. д. 
В поздней концепции больше утверждений: месторазви-
тие, Россия как уникальный синхоролог с четко очерчен-
ными границами, Россия – преемница скифской, гуннской 
цивилизации и империи Чингисхана и т.д. Вторая 
евразийская концепция Савицкого научно-теоретической 
базой имеет почвоведение, географию, историю. Обе кон-
цепции использовались Савицким в 1930-е гг., хотя первая 
имела для него скорее «историческое» значение и для 
позднего Савицкого представлялась несколько «легковес-
ной». Вторая геополитическая и географическая концеп-
ция дала основу для научного евразийства как 
россиеведения 1930-х годов, то есть стала теоретиче-
ской базой позднего евразийства.   



244 

29. Критика новой географической
концепции Савицкого в эмиграции
и причина неприятия евразийства

поколением «веховцев», прошедших 
путь «от марксизма к идеализму» 

В эмиграции далеко не все приняли географиче-
скую и геософскую концепцию Савицкого благосклонно. 
Так, например, проф. Б. Н. Одинцов в рецензии на книгу 
писал: «Гамма различных степеней всех сил, определяю-
щих характер климата, растительности и почв, полно-
стью обнаруживается на территории Европы и Азии, 
которые, взятые в целом, действительно, составляют 
единый материк Евразию, как об этом говорил еще фон-
Гумбольдт. Нет решительно никаких оснований для 
сужения этого понятия до объема, придаваемого ему 
П. Н. Савицким. Европейская и Азиатская части России 
связаны как друг с другом, так и с остальными областями 
Европы и Азии постепенными переходами климатиче-
ских и других физико-географических условий и состав-
ляют неотъемлемую часть единого материка»377. Читая 
этот отзыв, невольно видишь его ограниченность и дог-
матическую убежденность, буквально ослепляющую ав-
тора-критика. Одинцов все время говорит о том, что 
климат России и Европы не так уж и отличен (к этому 
утверждению много вопросов — даже чисто житейского 
характера…), говорит о том, что четыре русские равнины-
плато, которые составляют «основной костяк» России-
Евразии на самом деле есть лишь продолжение Европы: 
«Низменности России непосредственно переходят в За-
падную Европу, и значительная часть территорий Герма-
нии, Франции, вся Дания, Голландия и пр. являются ее 
продолжением»378. Что касается изотерм, о которых «лю-
бит рассуждать Савицкий», то «Медленное и равномер-

377 Одинцов Б. Н. Пределы Евразии // Научные труды Русского 
народного университета в Праге. Т. II. Прага, 1929. С. 164. 

378 Там же. С. 154. 



245 
 

ное изменение температуры и влажности на равнинах 
России не является ее исключительной особенностью,  
а наблюдается и в Западной Европе повсюду, где нет 
гор»379 и т. д. 

Раскритиковав концепцию Савицкого, автор и не 
заметил, как разоблачил сам себя: он везде говорит о том, 
что Россия, по сути есть просто-напросто Европа, но ни 
слова не сказал об Азии… Если следовать этой логике, то 
никакой разницы между Россией и Европой нет, и Россия 
с этой точки зрения совсем не есть Азия. Об Азии в рецен-
зии Одинцова не сказано ни слова, как будто ее не суще-
ствует вовсе. Как если бы на глобусе мира существовала 
бы только и исключительно Европа и Россия, и весь спор 
шел бы о том, «принадлежат» ли они друг другу, или нет. 
Именно об этом ограничении кругозора и о необходимо-
сти ее расширения и говорил Савицкий. Такая европо-
центричная мысль могла быть уместна в XVIII в., но даже 
в XIX в. она казалась анахронизмом. Для подавляющего 
большинства его соотечественников (впрочем, похоже, 
что в наши дни картина не слишком поменялась), Россия 
существует лишь в границах до Уральских гор. Что там 
дальше — Бог весть.  

Но если это так, то в России должны были бы про-
израстать те же растения, злаки, сельскохозяйственные 
культуры, что и в Европе (а это — не так), Россия должна 
была бы иметь выход к незамерзающим морям, как Ев-
ропа (а это не так, Россия «лежит на берегу Тихого океа-
на», как сказал Д. Менделеев). Если Россия — это Европа, 
то в ней должны были бы существовать множество госу-
дарств, образовавшихся по естественным границам гор и 
рек — а вместо этого мы видим единое пространство, 
единое государство, тянущееся на сотни и сотни тысяч 
квадратных километров, и только «синь сосет глаза», по 
слову С. Есенина… 

Убежденность, яростная, глубинная, прописанная ед-
ва ли не на подсознательном уровне, в том, что Россия — 
это Европа, она до конца, до оснований, до бытийного  
дна есть Европа во всех отношениях, — была едва ли не 

                                                            
379 Одинцов Б. Н. Пределы Евразии. Указ соч. С. 154. 



246 
 

главным у представителей русской эмиграции. Суровая 
критика выдвинутого евразийцами положения о том, что 
Россия не есть ни Европа, ни Азия, но особое географиче-
ское и историческое пространство — Евразия, была в 
эмиграции повсеместной. Противники евразийцев обви-
няли их в том, что они отождествляют Россию просто с 
Азией: «<…> в советской победе они торжествуют гибель 
западнического идеала и освобождение масс для построе-
ния идеала евразийского. Между Чингисханом и Лениным 
проводится, таким образом, во всемирно-историческом 
масштабе, прямая связь: оба утверждают в России (“Мос-
ковском улусе”) стихию Востока, восстанавливают победу 
“степи” с Востока над западной стихией рек, ведущих ци-
вилизацию Запада или с Севера, наперерез степи»380; «Это 
русско-татарская идиллия представляет собой полное ис-
кажение исторической действительности <…> в основе 
евразийства лежит какая-то вопиющая ложь. <…> Поста-
вим же все на свое место. Принадлежность России к  
европейской культуре вовсе не может лишить ее нацио-
нального своеобразия, как не лишаются такого своеобра-
зия ни Англия, ни Германия, ни Франция и т. д. С другой 
стороны, наличность таких своеобразий отнюдь не про-
тиворечит наличности общечеловеческих культурных 
начал»381. Приведенные выше цитаты из критических 
статей П. Н. Милюкова и А. А. Кизеветтера характерны. Их 
можно считать концентрацией почти всех антиевразий-
ских тезисов. Они полны пафоса, «праведного» гнева («они 
<…> провозглашая себя защитниками абсолютной веры, не 
забывают взять с собой в горния выси самую обыкновен-
ную злобу»382), обличительного пафоса, как если бы 
евразийцы и их самый яркий глашатай — Савицкий, затра-
гивал бы глубоко личные, а не просто научные убеждения. 

По сути дела, так оно и было. Более того — так оно 
остается и до наших дней. В России постепенно (начиная 
                                                            

380 Милюков П. Н. Русский расизм / приложение к книге: Ван-
далковская Н. Г. Историческая наука российской эмиграции: «евразий-
ский соблазн».  Указ. соч. С. 332–333. 

381 Кизеветтер А. Евразийство / Приложение к книге: Вандал-
ковская Н. Г. Историческая наука российской эмиграции: «евразийский 
соблазн». Указ. соч. С. 341. 

382 Милюков П. Н. Русский расизм. Там же. С. 331. 



247 
 

с эпохи Петра I) сформировалась секта западопоклонни-
ков, своеобразной псевдорелигии, основной догмат кото-
рой заключается в том, что Россия есть западная 
цивилизация, примыкает к семье «культурных» и «циви-
лизованных» народов, и с этой точки зрения ничем не 
отличается ни от Франции, ни от Германии, ни от Бель-
гии. Разве что размерами (подумаешь — немножко по-
больше) и каким-то там своеобразием, о котором любили 
рассуждать славянофилы (кажется, оно заключается в 
православии с его крестными ходами, иконами и прочим 
малопонятным антуражем). В течение XIX в. западопо-
клонничество набирало силу, так что к началу XX в. стало 
крепкой, сплоченной политической и общественной си-
лой. Для западопоклонников их догмат был настолько 
нерушим, настолько абсолютен, что когда началась Пер-
вая мировая война, они не могли поверить ни своим гла-
зам, ни окружающей действительности.  

Огромное большинство представителей образован-
ного класса к 1 августа 1914 г., когда Россия вступила в 
Первую мировую войну, находилось в Европе (русские 
ездили туда, как к себе на дачу, а также — на учебу, на 
деловые встречи и т.д.). В этот момент в Европе, напри-
мер, находилась семья Н. О. Лосского, семьи П. Б. Струве и 
С. Л. Франка. Н. О. Лосский в своих «Воспоминаниях»383 
описывает ужас и смятение русских — в день объявления 
войны им перестали менять валюту, выгоняли из гости-
ниц, толпы «культурных» европейцев плевали на них, 
оскорбляли плачущих стариков и детей. У русских случа-
лись нервные срывы, а некоторые, по словам Лосского, 
даже сходили с ума. Это не укладывалось в их картину 
мира, противоречило базовым основам их бытия. Русские 
интеллигенты никогда не путешествовали по России, а 
Европу знали во всех подробностях — от предпочтитель-
ных городов до любимых кафе и библиотек. Милюков не 
был нигде дальше Костромы, Бердяев — дальше Волог-
ды, куда его сослали за проповедь марксизма в студенче-
ские годы. Русские интеллигенты, считавшие Россию 

                                                            
383 Лосский Н. О. Воспоминания: Жизнь и философский путь. М.: 

Русский путь, 2008. 



248 
 

частью Европы, похоже, никогда не ставили вопрос о том, 
а считает ли Европа Россию частью себя? Ведь если 
вдруг, к примеру, Индия или Афганистан станут доказы-
вать, что они, мол, Россия, то как это будет выглядеть с 
точки зрения самой России?  

Критики всегда упрекали евразийцев в том, что они 
смешивают Россию с Азией, которая в их описаниях пред-
ставала символом косности, отсталости, варварства, убо-
жества, вечной цивилизационной спячки. Считать себя 
частью такого варварского мира критики евразийства 
категорически отказывались. Они упускали из виду глав-
ное утверждение евразийства: Россия не есть ни Восток, 
ни Запад. Она не есть ни Европа, ни Азия, ни Африка, ни 
Северная Америка. Утверждение о том, что Россия есть 
Азия для евразийцев было не менее ложным, чем утвер-
ждение о том, что Россия есть Европа. Казалось бы — яс-
ное и вполне разумное утверждение. Более того, оно 
подкреплялось, к несчастью для России, историческими 
фактами: в среднем, каждые 50–70 лет Россия вела кро-
вопролитные войны с Европой, как правило, с коалицией 
европейских держав. В промежутке между «горячими» 
войнами шли войны торговые, таможенные и пошлин-
ные. В наши дни прибавились войны информационные, 
когнитивные и кибервойны. У России не было войн (речь 
не о военных столкновениях) ни с Ираном, ни с Индией, 
ни даже с Китаем (пограничные инциденты не в счет, 
официально ни одной войны объявлено не было). Тата-
ро-монгольское нашествие коснулось не только России, 
но и Европы, далее образовалось химерическое монголь-
ское государство (кстати, непродолжительное время Рос-
сия и Китай даже были объединены в одно государство 
монголами), потом последовала многолетняя борьба Рос-
сии с кочевыми народами, с монголами, с Казанским и 
Астраханским царствами, покорение Кавказа, Туркестана 
(на месте русского Туркестана ныне Казахстан, Киргизия, 
Туркменистан, Узбекистан). Расширение России до Даль-
него Востока происходило практически мирно. Все это 
крайне непохоже на историю Европы. Даже временные 
границы по сути не совпадают: когда Русь вышла на ис-



249 
 

торическую сцену, Европа от античности и до раннего 
Средневековья прошла уже огромный путь…. И тем не 
менее, русская интеллигенция упрямо отказывалась ве-
рить в то, что они — не европейцы. Это — огромная тра-
гедия русского образованного класса, которая длится на 
протяжении столетий.  

Современники, как правило, не могли отнестись к 
новой исторической и географической евразийской кон-
цепции академически, рассмотрев все ее плюсы и мину-
сы, сильные и слабые стороны, научные перспективы, 
прогностические возможности. Современники евразий-
цев были ранены революцией 1917 г., потрясены внезап-
ным ударом судьбы, который свидетельствовал о том, 
что они в чем-то ошиблись. И малейший намек со сторо-
ны на то, что их мировоззрение было неверным и приве-
ло к катастрофе, вызывало у них бурную реакцию, 
далекую от академической вежливости. Возможно, 
евразийству больше повезло в наше время, когда его мо-
гут услышать без лишних эмоций. Хотя и в наши дни мы 
переживаем очередное «разочарование Западом», кото-
рое, тем не менее, не так фатально, как сто лет назад, ко-
гда «варварский» Восток, «отсталый» Китай и «дикие, 
нецивилизованные народы» Африки и Южной Америки 
так пугали воображение русского интеллигента: он боял-
ся быть отвергнутым Западом и оказаться в вышеупомя-
нутой непривлекательной компании. Альтернативы не 
было: или варварство, или культура, просвещение и про-
гресс — так видели ситуацию в Европе, за которой следо-
вали русские образованные классы. У западников того 
времени были, впрочем, мотивы, их оправдывающие. 
Действительно, к началу XX в. единственная модель  
цивилизации была на Западе. Ни Китай, ни Индия, ни 
страны Востока не давали тогда надежды на цивилиза-
ционный расцвет. Западники оказались не правы в дру-
гом: они не верили в силы России, в русскую культуру, в 
русский народ, и даже больше — они не любили Россию 
как таковую. Не видели богатейшего потенциала ее куль-
туры, образованности, ее уникальной архитектуры, 
большая часть которой была разрушена в советское вре-
мя. Не понимали православие, не чувствовали трепета в 



250 
 

ее монастырях и храмах, радости от ее просторов. Они 
любили Европу и хотели сделать Россию Европой. Разо-
чарование, переживаемое Россией сегодня, скорее свиде-
тельствует об исторической ритмике повторяющихся в 
русской истории явлений: очарование Западом — разо-
чарование Западом, потом — новый цикл. Не стоит и  
говорить о том, насколько такая ритмика контрпродук-
тивна. Итак, учитывая факт тотального западопоклон-
ства русской эмиграции, да и русской интеллигенции 
вообще, стоит признать большую смелость и даже храб-
рость евразийцев в обнародовании ими фактов и кон-
цепций, шедших вразрез с общественным мнением. 
Можно указать на то, что Россия есть родина альтерна-
тивной европейской культуры, или северо-славянский 
вариант европейской культуры. Однако это могло испу-
гать западников еще больше: восточно-европейский ва-
риант культуры в лице Византийской империи был 
Западом (крестоносцами) уничтожен. Быть «заместите-
лем» Византии означало принять эсхатологическую и ре-
лигиозную идею «Москва — Третий Рим». Западники 
хотели, главным образом, воплощения общественно-
политических и культурных достижений Запада в России 
и не стремились к реализации религиозного идеала. Спо-
собность России построить альтернативную восточноев-
ропейскую цивилизацию на тех же основах Просвещения 
почему-то отрицалась, хотя фактически, к 1913 г. Россия 
такую «опытную цивилизационную модель», по сути, уже 
построила.       

Стоит отметить еще один важный момент — поко-
ленческий. В группе обличителей оказались практически 
все мыслители поколения, прошедшего путь «от марк-
сизма к идеализму» — П. Б. Струве, Иван Ильин о. С. Бул-
гаков, В. В. Зеньковский, Н. А. Бердяев и многие другие. 
Единым фронтом против евразийцев выступили истори-
ки и публицисты П. Н. Милюков, А. А. Кизеветтер, 
Г. Ландау, Г. Д. Гурвич, З. Н. Гиппиус, Е. В. Спекторский, 
И. Гримм, М. В. Вишняк, М. Л. Слоним, Б. Шлецер, 
В. В. Шульгин, А. С. Изгоев…. Есть ли что-то, объединяю-
щее противников и сторонников евразийства? На первый 
взгляд, как будто бы нет. Националисты, монархисты, 



251 
 

верующие христиане и иудеи, священники и атеисты, со-
лидные историки и начинающие публицисты выступили 
против евразийства. В противоположной группе была 
примерно та же картина — историки, философы, лингви-
сты, верующие, включая священников и иерархов, пред-
ставители иных вероисповеданий. И в той, и в другой 
группе были бывшие участники Белого движения. Одна-
ко эти две группы сторонников и противников все же 
объединяет один существенный признак, а именно: по-
коленческий. Почти все противники евразийства при-
надлежали к поколению 1870-х гг., а их сторонники, как и 
сами евразийцы, родились примерно в 1890-х гг.  

Критики евразийства принимали участие в рево-
люционном движении, которое постепенно привело Рос-
сию сначала к революции 1905 г., а потом и к трагедии 
февраля 1917 г., после которой власть взяли большевики 
и страна погрузилась в хаос Гражданской войны. В моло-
дости Струве, Бердяев, Булгаков, Милюков и многие дру-
гие распространяли идеи марксизма, печатали или 
распространяли нелегальную литературу, писали обли-
чительные статьи против царизма и царской бюрокра-
тии, руководили студенческими кружками, на которых 
обсуждали крамольные идеи, выступали с чтениями по-
литических лекций и т. д.   

Евразийцы и их сторонники никогда не были заме-
чены ни в революционной деятельности, ни даже в инте-
ресе к ней. С самого раннего детства Н. С. Трубецкой 
занимался филологией (будучи вундеркиндом, он уже в 
16 лет печатал научные статьи), Савицкий, тоже вундер-
кинд с детства, занимался археологией, Сувчинский — 
музыкой, литературными салонами. Флоровский был по-
глощен философией и мечтал о карьере интеллектуала, 
который раскроет истину невеждам и заблудшим. 
Евразийцы буквально наслаждались расцветшей к 1913 г. 
русской культурой, наукой, поэзией и музыкой, их восхи-
щал не Карл Маркс, но скорее Врубель, И. Стравинский и 
Сергей Дягилев, заставлял плакать не Н. А. Некрасов, но 
поэты Серебряного века, в первую очередь, Александр 
Блок. Любопытно, что революцию совершили «отцы», от-
вергшие Маркса, увлекшиеся Евангелием и святоотеческой 



252 
 

литературой, в то время как «дети» не переживали серь-
езного религиозного кризиса, не отвергали (а затем не 
обретали) веру в Бога, но были с детства лояльными 
гражданами и послушными прихожанами храмов, с удо-
вольствием совершавшими обряды и державшими посты.  

Возможно, было бы логично и даже в какой-то сте-
пени справедливо, если бы поколение «отцов» выступило 
в эмиграции хотя бы с одной декларацией, в которой осу-
дило свои ранние революционные увлечения, имевшие 
столь разрушительные последствия. Тем не менее, «от-
цы» вовсе не хотели сдавать свои позиции. Например, 
П. Б. Струве, который был в царской России довольно из-
вестным оппозиционером, печатавшим за границей  
революционный журнал «Освобождение» и потом неле-
гально переправлявшим его на Родину, заявил, что побе-
да большевиков — это нелепая случайность, вызванная 
ошибками Белых генералов. Заслуживает внимания тот 
факт, что даже участники сборника «Вехи», осудившие 
революционную беспочвенность русской интеллигенции, 
не спешили с выпуском новых «Вех». Исключением стал 
С. Л. Франк, который опубликовал знаковую работу 
«Крушение кумиров» (Берлин, 1924). В этой работе было 
много пересечений с евразийскими мыслями, в частно-
сти, утверждение о «кумирах» («идолах») интеллигенции. 
Он, в частности, утверждал, что в результате событий 
1917 г. пал идол революции — кумир, которому служили 
поколения русских образованных людей. Н. С. Трубецкой 
также утверждал, что русская интеллигенция сотворила 
себе кумиров, например, кумир ориентализма384 и запа-
доцентризма, а главной задачей раннего евразийства яв-
ляется «свергнуть известные идолы, и поставив читателя 
перед опустевшими пьедесталами этих идолов, заставить 
его самого пошевелить мозгами, ища выхода»385.      
                                                            

384 Термин «ориентализм» используется здесь в том значении, 
которое придал ему Эдвард Саид (см.: Саид Э. Ориентализм. М.: Изда-
тельство Музей современного искусства «Гараж», 2021). Сам Трубец-
кой предпочитал говорить о шовинизме, хотя это понятие по 
содержанию намного беднее предложенного Э. Саидом термина «ори-
ентализм».     

385 Письмо Н. С. Трубецкого Р. О. Якобсону от 2–7.03.1921 / 
Письма и заметки Н. С. Трубецкого. Указ. соч. С. 12.   



253 
 

Евразийцы, а также поколение, рожденное около 
1890–1900 гг., таило обиду на «веховцев» за то, что те ма-
ло-помалу радикализировали социальное недовольство в 
России, что, в конце концов, привело к революционной 
ситуации. «Веховцы» в России были сначала антиконсер-
ваторами, потом выступили с критикой радикалов, но не 
успели сформировать устойчивую позицию по отноше-
нию к происходящему — им не хватило времени. У мно-
гих «веховцев» эволюция остановилась примерно на 
феврале 1917 г., когда пала царская власть. Потом всю 
свою душевную силу они вложили в Белое движение, 
успев привлечь и молодое поколение, будущих порево-
люционщиков, евразийцев, сменовеховцев, религиозных 
деятелей. В эмиграции «веховцы» метались — они  
«проиграли» Россию, провалили все либерально-
конституционные программы и Белое движение. Многие, 
чувствуя раскаяние и растерянность, пришли в Русскую 
православную церковь, но они были серьезно отягчены 
наработанным ранее опытом, который давал о себе 
знать. В глубине души евразийцы ощущали «веховцев» 
как неудачников, с другой стороны — как предателей, 
однако эти настроения скорее глухо клокотали в подсо-
знании, чем высказывались явно. Молодежь не могла 
пойти за потерпевшими неудачу «веховцами», им необ-
ходимо было найти свой путь, а критерием правильности 
во многом становились признаки успеха, общественного 
признания и влияния. Большевики победили, значит, они 
правы хоть в чем-то — такова была незамысловатая ло-
гика сменовеховцев и смутные ощущения евразийцев. 
Кроме того, «веховцы» демонстрировали неверие в поре-
волюционную Россию, ждали ее распада и даже, кажется, 
были бы рады ее погибели под большевиками, чтобы  
потом начать все с начала, когда костер революции пере-
горит, страна «переболеет», и вернется на путь цивили-
зации (под которой подразумевался европейский путь 
развития).       

Евразийцы сразу поняли, что дело именно в поко-
ленческом факторе, и называли представителей старше-
го поколения «старыми грымзами». Например, когда 



254 
 

Сувчинский впервые порекомендовал принять в свои ря-
ды Л. П. Карсавина, то евразийцев насторожило, в первую 
очередь то, что «Карсавин в лучшем случае союзник (по-
путчик), но никак не “свой”. К тому же и по поколению 
он — грымза. Наше правило, не пускать к себе людей 
старшего поколения, было мудро, и его надо продолжать 
держаться»386. Евразийцы были представителями нового 
пореволюционного поколения, которые родились и сформи-
ровались как личности в промежутке между революциями 
1905 и 1917 гг., получили антиреволюционную «прививку», 
при этом сами органически отталкивались от революци-
онного мировоззрения, стремились быть государственни-
ками, в отличие от поколения «отцов»-критиков, которые 
в юности были антиэтатистами, ставили идеалы прав и  
свобод выше ценностей государства. 

Младшее поколение русских беженцев (рожденные 
около 1905 г., то есть младше евразийцев на 10–15 лет) 
ощущали еще большее отчуждение от «веховцев» и, по 
признанию В. С. Варшавского (1906 г. р.), «Среди русских 
студентов в Праге случалось слышать разговоры, что 
первого, кого нужно повесить по возвращении в Рос-
сию, — это Петра Струве»387. Упомянутая молодежь, мно-
гие из которых признали евразийцев своими духовными 
вождями, не чувствовала глубинного различия «вехов-
цев» и большевиков. Все они в их восприятии были рево-
люционеры, погубившие Россию. Евразийцы, конечно, 
так не считали, такое упрощенное суждение могло воз-
никнуть только в условиях потери связей с культурой, 
традицией, с прошлым, от незнания глубинных процес-
сов, всех «связей и разрывов», о которых любил писать 
Флоровский. Однако факт остается фактом: разлом исто-
рической жизни после революции 1917 г. произошел по 
судьбам, по душам людей. И каждое поколение реагиро-
вало на него по-своему: «веховцы» — кто-то с запозда-
лым покаянием, с осуждением бывших идеалов 
                                                            

386 Письмо Н. С. Трубецкого П. П. Сувчинскому от 05.05.1924. / 
Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому: 1921–1928. Указ. соч. С. 94. 

387 Варшавский В. С. Незамеченное поколение. Нью-Йорк, 1956. 
С. 22.  



(С. Л. Франк, отчасти Н. А. Бердяев), кто-то с горячим же-
ланием бороться с большевиками до конца (П. Б. Струве), 
а были и те, кто принял произошедшее, чтобы жить 
дальше. Другого выхода они не видели. Да по существу 
его и не было. Колесо истории повернулось, развернуть 
этот маховик не было никакой возможности.   



256 

30. Последний перед кламарским
расколом «Евразийский временник» 

«Евразийский временник» за 1927 г. сам Савицкий 
оценивал как самый сильный евразийский сборник: 
«Одно из удачнейших в научном смысле евразийских из-
даний»388. Сборник содержал ряд интереснейших исто-
риософских работ периода «зрелого» евразийства, в нем 
впервые выступил правовед Н. Н. Алексеев, совместно с 
которым Савицкий вырабатывал многие евразийские 
формулировки в области правоведения и экономики. 
Л. П. Карсавин поместил статью «Феноменология рево-
люции», которая вызвала одобрение даже у Трубецко-
го — его идейного оппонента. Трубецкой долго возражал 
против его присоединения к евразийству. О статье 
Карсавина Трубецкой писал: «Те географическо-
историософские схемы, о которых я говорю, не исчерпы-
вают, однако, всего нашего теоретического багажа в об-
ласти науки. Схемы эти представлены были в статьях 
“Верхи и низы русской культуры”, “Континент-Океан”, 
“Туранские элементы”; опыты сводки даны в “Наследии 
Чингисхана” и в “Евразийство” (в № 4). Но это — только 
одна сторона (т<ак> ск<азать> диагностика бытия Рос-
сии и диагностика прошлого). Есть и другая сторона — 
диагностика современного исторического момента. Эти 
стороны Вы и я разрабатывали в ряде публицистических 
статей (наиболее значительные, пожалуй — “Идеи и ме-
тоды” и “У дверей”). Но вполне четкой историософской 
формулы до сих пор дано не было. Впервые такая форму-
ла найдена Кошицом [Карсавиным Л. П.] в его проектиро-
ванной и устно изложенной нам в Париже статье 
“Феноменология революции”. Эта формула Кошица так 
великолепна, что я теперь без нее обходиться не могу. 
Я уже много раз утилизировал ее в разговорах (конечно, 
указывая, кому она принадлежит) и каждый раз — 

388 Савицкий П. Н. Евразийская библиография 1921–1931. Путе-
водитель по евразийской литературе / Савицкий П. Н. Избранное. Указ. 
соч. С. 429. 



257 
 

с большим успехом»389. Цитата из письма Трубецкого от 
28 апреля 1926 г. показывает, что к этому времени в 
евразийстве начинается глубокая саморефлексия, подво-
дятся определенные итоги, евразийцы чувствуют, что 
система созрела и готова дать плоды.  

В «самом удачном» «Евразийском временнике» (ко-
торый оказался и последним) была помещена социологи-
ческая и политэкономическая работа С. Л. Франка 
«Собственность и социализм», политическая статья Тру-
бецкого «К украинской проблеме», историческая и исто-
риософская Г. В. Вернадского «Монгольское иго в русской 
истории», работа его ученика, историка С. Г. Пушкарева 
«Россия и Европа в историческом прошлом», статья во-
стоковеда В. Н. Никитина «Иран, Турция и Россия», поли-
тологическая работа Карсавина «Основы политики» и 
работа Н. Н. Алексеева «Советский федерализм», посвя-
щенная политике и правоведению. Самой слабой работой 
сборника стала «К познанию современности» П. П. Сув- 
чинского. Состав участников был внушителен, евразийцы 
смогли «заполучить» статью С. Л. Франка, который, по его 
словам, «<…> отнесся к нему (к евразийству — К. Е.) с ин-
тересом как к единственному в эмиграции проявлению 
свежей и оригинальной общественной мысли»390.   

Мысль пригласить Франка к участию в евразийской 
работе возникла в 1925 г. после того, как евразийцы 
сблизились с провокаторской организацией «Трест». По-
скольку предполагалось, что «Трест» работает в Совет-
ской России в глубоком подполье и имеет влиятельных 
сторонников во всех сферах общества, то евразийцы  
задумали выпустить серию брошюр для советских  
последователей. Эти брошюры должны были стать про-
легоменами для евразийской доктрины, содержать  
профессиональную критику марксизма. Для этого обрати-
лись к Франку, посулив хороший гонорар. Франк написал 

                                                            
389 Письмо Н. С. Трубецкого П. П. Сувчинскому от 28.04.1926. / 

Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому: 1921–1928. Указ. соч.  
С. 198.  

390 Франк С. Л. Биография П. Б. Струве. Указ. соч. С. 146.  



для евразийцев брошюру «Религия и наука», которая бы-
ла через нелегальные каналы отправлена в СССР (скорее 
всего, попала прямиком в ГПУ для изучения соответ-
ствующим персоналом). Когда евразийцы получили от 
«Треста» известия, что брошюра якобы успешно распро-
странена в СССР, то, в свою очередь, об этом информиро-
вали и Франка.  

Вскоре он пишет для евразийцев вторую неболь-
шую книгу «Основы марксизма», а потом отвечает согла-
сием на предложение участвовать и во «Временнике». 
Тему статьи Франку «заказал» собственно, Савицкий, ко-
торый в 1926–1928 гг. работал над экономической док-
триной евразийства: «Лучшей темой для С. Л. Франка 
считаю “Что есть подлинная собственность?” на мотив 
его слов (стр. 17 “Основы марксизма”): “тому и другому 
строю (капитализму и социализму) может быть противо-
поставлен, в качестве нормального порядка, лишь один 
строй — именно основанный на подлинном господстве 
частной собственности”»391, написал он П. П. Сувчинскому 
в письме от 29 июня 1926 г. Пятая книга «Евразийского 
временника» стала заключительным аккордом и куль-
минацией евразийства как общего течения (Пражского, 
Парижского евразийства и Трубецкого, жившего в Вене). 
Приближалось время, когда евразийство возглавит Са-
вицкий единолично.  

391 Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 458.  



259 

31. Признаки назревания разногласий
в евразийском движении

Причин раскола и угасания евразийства как общего
течения было несколько. Во-первых, важна политическая 
составляющая (связанная, в основном, с провокаторами 
из «Треста»), во-вторых — психологическая, поскольку к 
1925 г. произошел разрыв отношений между Савицким и 
Сувчинским. Исследователи, пишущие о кламарском рас-
коле, чаще всего подчеркивают, что причиной раскола 
стали непримиримые противоречия между Парижской и 
Пражской группами, которые описываются как «левая» и 
«правая». Принято считать, что раскол на «левое» (просо-
ветское) и «правое» (классическое) евразийство произо-
шел из-за чрезмерного увлечения Парижской группы, 
которую возглавил Сувчинский, марксизмом, философи-
ей Н. Ф. Федорова в тесном альянсе с агентами ГПУ. 
В этом есть очень большая доля истины. Стоит только 
отметить, что Савицкий вовсе не был чужд «советофиль-
ства», его устремление на Родину, которая превратилась 
в СССР, было едва ли не сильнее, чем у Сувчинского. Дело 
заключалось именно в акцентах. Сувчинский склонялся к 
тому, чтобы работать на советскую власть, более того, 
связать свою судьбу с ней, Савицкий же не допускал в 
этом вопросе компромиссов и рассматривал себя как 
наследника советской власти, ждущего ее благополучного 
ухода с исторической сцены, чтобы взять по праву, как он 
полагал, принадлежащее ему наследство. В том, что у 
Сувчинского на продолжительное время возникли иллю-
зии и едва ли не фантазии на тему советской власти, без-
условно, большую роль сыграл «Трест».     

В 1924–1926 г. «Трест» (якобы монархическая под-
польная организация СССР, на самом деле созданная ор-
ганами ГПУ) занимал в евразийстве прочные позиции. 
Главной задачей, поставленной Тресту руководством, 
была инфильтрация евразийства своими агентами 
и разложение его изнутри. Собственно, это и произошло с 
группой Сувчинского, члены которой, такие, например, 
как Н. А. Клепинин, К. Б. Родзевич (герой «Поэмы горы» и 



260 
 

«Поэмы конца» М. Цветаевой) и С. Я. Эфрон, согласились 
сотрудничать с ГПУ.  

С Савицким подобная комбинация не вышла. Ос-
новным «противоядием» против «Треста» оказалась ре-
лигиозность Савицкого. Трестовцы настаивали на том, 
что советские комсомольцы и новые советские люди 
равнодушны к религии, поэтому пункт о религиозности 
стоит убрать из всех деклараций и евразийских про-
грамм. Трестовцы внушали евразийским лидерам мысль 
о том, что работать надо не на эмиграцию и не на «буду-
щую Россию», которая рано или поздно освободится от 
коммунизма, но на Советскую Россию настоящего, кото-
рая существует «здесь и сейчас». В целом, это совпадало 
со сменовеховской программой, поэтому Сувчинский свя-
зался с лидерами сменовеховцев Н. В. Устряловым и не-
сколько лет переписывался с ним. Сувчинскому и его 
команде этот подход показался вполне оправданным. 
Кроме того, Сувчинский привык жить на широкую ногу 
за счет средств английского благотворителя Г. Н. Спол-
динга. Ему показалось, что советское руководство также 
будет готово щедро платить за лояльность и некоторые 
услуги (не требующие, впрочем, чрезмерных усилий, на 
это Сувчинский был уже не согласен).  

Для Савицкого отказаться от религиозного аспекта 
было равносильно отказу от самого себя. Для Савицкого 
евразийцы, в первую очередь, «стремятся к восстановле-
нию национально-религиозного образа России из боль-
шевицкого лона!»392, основная задача: «создание, 
разработка и распространение идеологии, которая  
соединяла бы утверждение основных национально-
религиозных начал России-Евразии с ответом интересам 
этих элементов и потребностям широких масс»393. При 
этом не может быть и речи о том, чтобы евразийство ста-
ло бы «<…> подголоском коммунизма. Он (национально-
евразийский элемент — К. Е.) есть противостоятель его, 
но на той же исторической почве, в задании и чаянии — 

                                                            
392 Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 462.  
393 Там же. С. 463.  



261 
 

его заместитель. Здесь нужно сказать о сочетании “пра-
вопреемства” с борьбою»394. Сувчинский не был ни исто-
во религиозен, ни глубоко воцерковлен. Посты, молитвы, 
постановка веры во главу угла своей жизни не входила в 
его интересы. Он посещал церковь, любил православие 
как культурную традицию, чувствовал себя уютно во 
время празднования Пасхи, но это было скорее внешним 
антуражем, а не глубокой внутренней потребностью.  

В момент кламарского раскола Савицкий находился 
в Кламаре (пригород Парижа, где располагалось Евразий-
ское книгоиздательство) и вел беседы с членами Париж-
ской евразийской группы. Эти беседы ужасали его:  
«В разговоре со мной одним из кламарцев были изложе-
ны тезисы нового “евразийства” (то есть «левого»,  
возглавляемого Сувчинским — К. Е.): выдвигать религи-
озное начало несущественно и не своевременно; в смысле 
политическом мы должны ощущать себя как “оппозиция” 
коммунистам; государственно-частная система может 
быть принята только тактически: “по существу” — част-
ное начало должно считаться отжившим. Было сказано 
также, что у евразийства “нет литературы”, и что суще-
ствующая литература должна быть признана непригод-
ной. В конце разговора произошел спор о Церкви 
митрополита Сергия (то есть о Русской православной 
церкви в СССР — К. Е.); кламарец назвал ее “небольшой 
группой, не имеющей значения в русской жизни”. Я доста-
точно знал и просто достаточно видел русскую жизнь, что-
бы решительно заявить, что утверждение это является 
прямою неправдой»395. В этой выжимке наглядно представ-
лены основные противоречия двух групп: 1. Отказ от  
примата религиозного начала у парижских евразийцев 
(кламарцев396), и — утверждение его первичности у  

                                                            
394 Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 464.  
395 Савицкий П. Н. Кламарский раскол в евразийском движении / 

Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому: 1921–1928. Указ. соч.  
С. 302. 

396 Кламар — пригород Парижа, где жил Сувчинский, и где нахо-
дилось Евразийское книгоиздательство, склад, распространительный 
аппарат. События кламарского раскола происходили именно там.  



262 
 

пражан; 2. Отказ от частной собственности и полное при-
нятие экономической программы коммунистов (элек-
трификация, индустриализация, коллективизация) у 
кламарцев и — утверждение экономической государ-
ственно-частной системы у пражан; 3. Отказ от предше-
ствующей евразийской литературы 1920–1928 гг., как не 
отвечающей «настоящему», «грандиозному» историче-
скому моменту, связанному с советским строитель-
ством, — у кламарцев, и бережное сохранение наследия 
«классического» периода евразийства у пражан. При этом 
кламарцы судили об СССР по советским книгам и журна-
лам, а Савицкий, как он полагал, имел непосредственный 
опыт наблюдения за советской действительностью, как 
результат его нелегальной поездки, устроенной «Тре-
стом».  

Здесь нам придется коснуться довольно непростого 
момента в биографии Петра Николаевича. Решиться на по-
ездку в СССР при помощи довольно мутного «канала», ко-
торый обещал обеспечить передвижение, поддельные 
документы, незаконное пересечение границы и т. д., мог 
далеко не каждый. Здесь сказалась определенная смесь 
авантюризма и склонности рисковать без особых раздумий, 
в какой-то степени свойственная натуре Савицкого. Как 
многогранная личность, он имел, конечно, черты не только 
положительные (иначе он был бы святым, которого нужно 
было бы канонизировать), но и некоторые отрицательные 
и даже отталкивающие, другое дело, что, говоря словами 
Трубецкого, каждая личность имеет множество ликов и де-
ло состоит в том, чтобы не поворачиваться к другим отри-
цательными гранями ликов своей личности397… 

Нужно сразу отметить, что натура Савицкого была 
довольно цельной и даже бесхитростной. Однажды по-

                                                            
397 См.: «<…> надо точно определить, кто именно и каким ликом 

повернулся, а, определив это, всем вновь повернуться правильно, 
надлежащими ликами, и запомнить впредь, какими ликами не следует 
поворачиваться» (Письмо Н. С. Трубецкого к П. П. Сувчинскому от 
14.10.1925 / Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому. Указ. соч.  
С. 130).   



263 
 

святив себя евразийству, он сделал его центром своей 
жизни. По словам Трубецкого: «Я сказал, что той мании 
величия, которую Вы в нем подозреваете, у него нет. Но 
по отношению к нефти (к евразийству — К. Е.) у него есть 
действительно что-то вроде мании величия: ему пред-
ставляется, что все о нефти только и говорят, и дума-
ют»398. Ради евразийства он готов был пожертвовать 
всем, «предательство» евразийства со стороны Сувчинско-
го казалось ему чудовищным преступлением. Он не мог 
допустить мысли о том, что иногда люди по разным при-
чинам разочаровываются в идеях или приходят к новым.  

Уже упомянутый П. С. Арапов (1897–1938), через 
которого осуществлялись все контакты с «Трестом», ис-
пытывал к Савицкому явную неприязнь, какую может 
испытывать прожженный циник к простодушному и 
назойливому профессору. Если других евразийцев он 
старался привлекать к работе с «Трестом», то пересилить 
себя и «обрабатывать» Савицкого в «трестовском» духе 
не мог. Арапов сблизился с Сувчинским (они были на 
«ты»), стал, по сути, его правой рукой, писал ему откро-
венные письма, в которых не скрывал ни своего цинизма, 
ни морального разложения. Удивительно, что довольно 
тонкий интеллектуал П. П. Сувчинский, друг Игоря Стра-
винского, Андрея Римского-Корсакова, Артура Сергееви-
ча Лурье (1891–1966), Владимира Дукельского, Сергея 
Прокофьева, многих русских и французских интеллекту-
алов, писателей и поэтов, близко сошелся и сдружился с 
человеком довольно примитивным, хотя со связями и 
определенным положением в обществе. Арапов был дво-
юродным племянником генерала П. Н. Врангеля, вся его 
жизнь до революции была связана с военной карьерой. 
Есть свидетельства того, что Арапова завербовали еще до 
эмиграции, во всяком случае, в Берлин из Риги в начале 
1922 г. он прибыл вместе с А. А. Якушевым, руководите-
лем псевдомонархической организации «Трест». Уже в 
1922 г. Арапов пишет письмо Трубецкому, представив-
шись разочаровавшимся монархистом, потом с ответом 
                                                            

398 Письмо Н. С. Трубецкого П. П. Сувчинскому. Июнь-июль 
1926 года. / Глебов Сергей. Евразийство между империей и модерном. 
Указ. соч. С. 434–435.  



264 
 

Трубецкого является к Сувчинскому, предлагает взять на 
себя часть расходов на евразийские издания. Арапов ста-
новится первым продюсером евразийства, он рекламиру-
ет его в кругах людей со связями. Он же находит  
первого евразийского спонсора — барона А. В. Меллера-
Закомельского, потом приводит к евразийцам П. Н. Ма-
левского-Малевича, а уже этот последний связал 
евразийцев с Г. Н. Сполдингом. Сувчинский был неравно-
душен к деньгам, к роскошной, эстетически насыщенной 
жизни, к утонченным впечатлениям, модернистским 
изыскам. Все это сближает столь разных людей — музы-
коведа Сувчинского и советского провокатора, связанно-
го, по всей видимости, и с английской разведкой, 
Арапова.  

Арапов сумел воспользоваться слабостью евразий-
ской организации — она нуждалась в человеке, не обре-
мененном никакими обязательствами перед семьей, не 
связанного с работой, определенным местоположением. 
Арапов каждые три недели мог менять место прожива-
ния, доставляя из страны в страну корреспонденцию, до-
кументы, деньги. Он становится членом всех евразийских 
структур управления, входит в «Совет трех П» (Петр Ара-
пов, Петр Сувчинский, Петр Савицкий), «Совет Пяти», ко-
торый разрастается до «Совета Семи» (когда в него 
включают двух членов «Треста» — полковника советских 
спецслужб Ю. А. Артамонова и А. А. Якушева).         

Уже к 1925 г.  евразийцы осознали вред от общения 
с представителями «Треста» и постановили на «закры-
том» заседании (оно не было закрыто от «Треста», по-
скольку Арапов передавал всю информацию ГПУ) 
порвать с ним все связи. Срок «ликвидационного перио-
да» был поставлен до начала 1926 г. Савицкий и вовсе 
охладел к советско-евразийской затее, которую нужно 
было осуществить через «Трест». Затея состояла в том, 
что нужно «нелегально» (под контролем «Треста») пере-
правлять в СССР евразийскую литературу, посылать туда 
европейских евразийцев, чтобы они внедрялись в круг 
советских граждан и проповедовали им евразийство. Не-
сколько евразийцев действительно отправились в СССР, 
но с ними дела шли не гладко: евразиец Г. Н. Мукалов 



(1895–1927, погиб в Москве), работавший в СССР, то хо-
тел вернуться в Европу, то, наоборот, принять советское 
гражданство. Сведения от посланных в СССР евразийцах 
приходили нерегулярные и противоречивые. Евразийцы 
колебались — стоит ли продолжать советский евразий-
ский проект. Арапова неизменно поддерживал Сувчин-
ский, поэтому он блокируется с «левым» лидером. Арапов 
горячо одобрил идею Сувчинского о переезде из Берлина 
в Париж и настаивал на том, чтобы именно Парижская 
группа стала основой и ведущей. Все это вносило разлад в 
евразийские ряды. Два евразийских центра — Прага и 
Париж, все больше отдаляются, а Савицкий к концу 
1925 г. начинает испытывать по отношению к «Тресту» 
все больший скепсис.   



266 

32. Нелегальное путешествие Савицкого
в СССР в 1927 г. 

Внутри «Треста» принимают решение: Савицкий 
необходим. Если его упустить, то его группа — многочис-
ленная и влиятельная, полностью уйдет из их зоны 
влияния. Поэтому Савицкому поступает «заманчивое» 
предложение — посетить СССР «нелегально» по линии 
«Треста». Якобы «Трест» имеет своих людей на границе с 
Финляндией и Польшей. Эти люди организуют тайный 
«коридор», который позволит Савицкому проскользнуть 
мимо пограничников, а далее он получит поддельные со-
ветские документы, с которыми отправится в Москву.  

Перед Савицким встал нелегкий выбор. Дело в том, 
что 24 ноября 1926 г. он обвенчался с Верой Ивановной 
Симоновой в Париже. Шаферами на свадьбе выступили 
брат Савицкого Георгий, евразийцы В. Н. Ильин и 
Г. Н. Товстолес, знакомый Савицкого еще по черниговско-
му периоду жизни. Присутствовали Сувчинский с супругой 
Верой Александровной, Л. П. Карсавин, А. А. Зайцов, 
В. П. Никитин и другие евразийцы. Одним словом, свадьба 
вышла по православному обряду с евразийским акцен-
том399. Счастливый Савицкий (руки Веры Ивановны он 
добивался несколько лет, получал отказы) отправился с 
супругой в скромное свадебное путешествие. И уже 
21 января 1927 г. получает от «Треста» «лестное» при-
глашение — совершить нелегальную поездку, без гаран-
тии безопасного возвращения… Трестовцы требовали не 
просто «немедленного» решения, но немедленного от-
правления — здесь и сейчас, чтобы Савицкий не очнулся, 
не успел посоветоваться с близкими и не отказался от 
совершенно безумного предприятия.   

Савицкий неделю проводит в нравственных терза-
ниях — и решается на поездку. Оставляет письма для 
евразийцев и для своих близких, которые выглядят ско-
рее как предсмертные записки: «Если бы я мог рассказать 
Вам сейчас мою душу! Верьте, что не в обиду кому-либо я 

399 См.: Письмо П. Н. Савицкого П. П. Сувчинскому кон. ноября 
1926 г. / Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 466–
467.



267 
 

это делаю и никого не желаю уколоть. Своих сил я не  
переоцениваю. И готов быть наименьшим воином. Но 
нельзя, нельзя оставаться вдали от своей родины. Фи-
зиологически и психологически я могу быть довольным 
и счастливым где угодно. Духовно же ощущаю потреб-
ность всеми своими, хотя бы малыми силами — помочь, 
чтобы Россия коммунистическая переродилась в Россию 
евразийскую, чтобы с русских глаз спала пелена безбо-
жия… Знаю также, что вместо помощи могу повредить — 
и все-таки не колеблюсь: действую в пределах моего ра-
зумения. А если попустит Господь ослабеть, то разве не 
могу ослабеть и разложиться в ином?.. Да не будет сего!.. 
Иду с твердым и ясным чувством. И есть у меня большая 
к Вам просьба: в случае задержки моего возвращения, к 
жене моей, матери, отцу и брату отнеситесь, как отнес-
лись бы ко мне самому. Я составлял для них экономиче-
скую опору»400.   

Вернувшись из СССР, 24 февраля 1927 г. Савицкий 
пишет евразийцам обмороженной рукой («ехал 100 верст 
лошадьми при морозе 30°»401) восторженное письмо, из-
вещая о своем удачном возвращении. Савицкий отморо-
зил не только руку, но уши и нос, на границе в него 
стреляли (неизвестно, были ли эти выстрелы постановоч-
ными, возможно, что нет). Через советско-польскую гра-
ницу он прибыл в Минск, оттуда, с фальшивыми 
документами на имя Николая Петрова выехал в Москву, 
остановившись в гостинице «Спартак» в Столешниковом 
переулке. В СССР ему представили «евразийскую» группу, 
всего около 200 человек, которые якобы изучали евразий-
скую литературу и готовы были осуществлять евразий-
скую работу с советской интеллигенцией и студентами. 
Савицкому позволили увидеть Москву, помолиться в мос-
ковских храмах и встретиться с духовенством.  

Согласно свидетельству Л. П. Карсавина, «Савиц-
кий П. Н. во время своего нелегального пребывания в 
Москве встречался с руководящими представителями  

                                                            
400 Письмо П. Н. Савицкого от 27.01.1927. / Савицкий П. Н. Науч-

ные задачи евразийства. Указ. соч. С. 473. 
401 Письмо П. Н. Савицкого от 24.02.1927./ Савицкий П. Н. Науч-

ные задачи евразийства. Указ. соч. С. 437. 



268 
 

русской православной церкви. <…> Помню, по возвраще-
нии из Советского Союза в Париж Савицкий рассказывал, 
что, будучи нелегально в Москве, в честь его приезда было 
тайно отслужено богослужение, и что он от местоблюсти-
теля патриархального престола402 Петра Крутицкого по-
лучил благословение на дальнейшую деятельность 
евразийского движения за границей»403. Современные 
исследователи сомневаются, что это были «настоящие» 
священнослужители404. Во всяком случае, некоторые 
могли быть переодетыми агентами ГПУ или просто за-
вербованными священниками из обновленцев. Именно 
эта недельная поездка и дала Савицкому дерзновение 
говорить, что «Я достаточно знал и просто достаточно 
видел русскую жизнь, чтобы решительно заявить…»405  
и т. д. Савицкий явно преувеличивал возможности своего 
«самовиденья» (слово, изобретенное им для того, чтобы 
показать, что он видел нечто своими глазами). Трестовцы 
торжествовали: они смогли уловить в свои сети Савицко-
                                                            

402 Правильно — «патриаршего престола», ошибка в тексте до-
проса.  

403 Цит. по: Петренко Е. Л. Петр Николаевич Савицкий / Савиц-
кий П. Н. Избранное. Указ. соч. С. 6. Протоколы допроса Л. П. Карсавина 
также опубликованы в издании: Шаронов В. «Я стремился к синтезу 
материализма и идеализма…» О некоторых обстоятельствах ареста и 
тюремного заключения Льва Платоновича Карсавина // Русофил.  
Русская философия, история культуры. Вып. 1. Калининград, 2017.  
С. 24–54. 

404 В частности, исследовательница истории новомучеников и 
исповедников Русской православной церкви О. В. Косик считает, что в 
январе-феврале 1927 г. Савицкий не мог бы встретиться с митрополи-
том Петром (Полянским), что позже утверждал сам Савицкий, по-
скольку в это время тот находился в Тобольской тюрьме, а затем был 
отправлен в ссылку в с. Абалак Тобольского района. Митр. Петра, ме-
стоблюстителя Патриаршего престола и доверенного, к тому времени 
уже покойного патриарха Тихона (Белавина), которого чтил не только 
Савицкий, но и многие другие, даже «левые» евразийцы, например, 
Л. П. Карсавин, скорее всего, изобразил какой-то подставной персо-
наж. См.: Косик О. В. Голоса из России: Очерки истории сбора и переда-
чи заграницу информации о положении Церкви в СССР (1920-е — 
начало 1930-х годов). М.: Издательство ПСТГУ, 2011. 

405 Савицкий П. Н. Кламарский раскол в евразийском движении / 
Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому: 1921–1928. Указ. соч.  
С. 302. 



269 
 

го, и теперь готовили программу по инфильтрации Праж-
ской группы своими агентами. Поездка Савицкого имела 
результатом его кратковременное сближение с Арапо-
вым, который в апреле 1927 г. предложил создать себе 
резиденцию в Берлине, где он, в контакте с Савицким и 
Ю. А. Артамоновым (резидент «Треста»), планировал вести 
все дела, связанные с советско-евразийским проектом406.  

Планы трестовцев внезапно разрушились. Савицко-
го спасло, можно сказать, случайное совпадение. В дело 
вмешался Эдуард Оттович Опперпут (1894–1927?), кото-
рый был агентом ГПУ с 1922 г.  В эмиграции он жил под 
фамилией Стауниц, у евразийцев фигурировал как Касат-
кин, Крупп, Упелиньш. Согласно сценарию ГПУ, в органи-
зации «Трест» он выполнял роль финансового директора 
и секретаря-шифровальшика. В апреле 1927 г. он внезап-
но бежал в Польшу, а 9 мая 1927 г. в рижской газете «Се-
годня» была напечатана статья «Советский Азеф», 
посвященная разоблачению его деятельности. В статье 
он был назван предателем монархической организации в 
России, обвинялся в том, что состоит в разведслужбах не-
скольких стран. 17 мая 1927 г. Опперпут поместил в той 
же газете ответ. В своей статье Опперпут признавался в 
том, что с марта 1922 г. он, проживая в Москве, был схва-
чен советскими спецслужбами и под угрозой расстрела 
завербован ГПУ. В газете он упоминал различные по-
дробности деятельности советской разведки и организа-
ции «Трест». Публикация статей вызвала скандал и взрыв 
возмущения в эмиграции, в результате организации, со-
трудничавшие с «Трестом», в том числе евразийство, ока-
зались скомпрометированы.  

Судьба Опперпута далее неясна. Якобы в мае 1927 г. 
он вступил в антисоветскую террористическую группу, 
31 мая 1927 г. нелегально перешел советско-финскую 
границу, участвовал в подготовке взрыва в общежитии 
ГПУ в Москве, затем, при попытке уйти за границу, погиб 
в перестрелке под Смоленском. Согласно сообщению 
С. Л. Войцеховского, который был первым историком 

                                                            
406 Архив Дома русского зарубежья им. А. Солженицына. Кол-

лекция В. Аллоя. Ед. хр. 22. Л. 19, об. 



270 
 

операции «Трест»407, смерть Опперпута была инсцениро-
вана ГПУ, а сам Опперпут позднее, уже в 1944 г., был рас-
стрелян немцами, как организатор антифашистского 
подполья. Последнее сообщение кажется имеющим осно-
вания. «Разоблачение» «Треста» было похоже на плановую 
операцию ГПУ, в котором одна часть разведсообщества, 
встав в оппозицию к другой, решила завершить операцию, 
которая, по мнению определенных кругов, стала слиш-
ком дорогостоящей, рискованной и малорезультативной. 
Возможно, поступили сведения о том, что «Трест» будет 
разоблачен другими силами и многие его агенты будут 
рассекречены. Вполне возможно, что нелегальная поезд-
ка Савицкого была финальным аккордом, показавшим 
хрупкость всей трестовской комбинации. Только неверо-
ятная, пламенная, поэтическая наивность Савицкого 
смогла укрыть от его взора явные несостыковки в сцена-
рии «советского евразийства». К чести Савицкого стоит 
сказать, что «Тресту» он не доверял безоговорочно, и ин-
цидент с «нелегальной» поездкой был инициирован все 
же не им. Огромное число деятелей эмиграции, от иро-
ничного и проницательного философа Л. П. Карсавина до 
белых генералов, которые прошли огонь и воду, контак-
тировали с «Трестом», доверяя их легенде о существова-
нии в СССР политического монархического подполья. Их 
доверие подпитывала тоска по Родине, бесприютная 
эмигрантская жизнь, и, не в последнюю очередь, неслы-
ханное нахальство (или поразительный талант) агентов-
актеров из ГПУ.    

После разоблачения «Треста» стало известно о ги-
бели нелегально посланных в СССР евразийцев — в част-
ности, личного секретаря Савицкого В. И. Аничкова. 
Савицкий полагал, что те 200 евразийцев, с которыми он 
встретился в Москве, также арестованы и погибли. Все 
это потрясло Савицкого до глубины души. Арапов, тем не 
менее, нимало не смутившись, продолжил свою линию. 
Лидерам движения он разослал составленную им «Запис-
ку о Тресте», в которой доказывал, что якобы в «Трест» 

                                                            
407 Войцеховский С. Л. Трест. Воспоминания и документы. Лон-

дон, 1974. 



проникли провокаторы из ГПУ во главе с Э. О. Опперпу-
том и разложили его изнутри. Однако «здоровая» группа 
«Треста» полна решимости продолжить борьбу с комму-
нистами. Арапов предлагал сотрудничать с этой группой. 
Савицкий отнесся к этой записке холодно, но Сувчинский 
одобрил предложение Арапова, причем сделал это в од-
ностороннем порядке, то есть — тайно от других лидеров 
движения. С этого времени и начинается путь к расколу 
евразийского движения. 



272 

33. Кламарский раскол: хронология
событий, причины и последствия

Основными причинами раскола евразийского дви-
жения обычно называют расхождение во взглядах праж-
ских (правых) и парижских (левых) евразийцев. Савицкий, 
впрочем, тоже был умеренно «левым» — читал советские 
журналы и газеты (газету «Правда» начал читать поздно, 
только с 1929 г.408), собирал материалы о СССР, хорошо 
разбирался во всех тонкостях советской идеологической 
жизни, о чем свидетельствует его большая историко-
философская работа «Русская философия в пореволюци-
онный период». Расхождения во взглядах были много-
численными, к идейным примешивались личные мотивы, 
обиды и конфликты, которые и сыграли едва ли не ос-
новную роль в расколе движения.  

Важнейшей причиной было вмешательство внеш-
них сил, а именно, инфильтрация парижской евразийской 
группы советскими агентами, под влиянием которых 
многие парижане склонились к переходу на «работу» в 
органы госбезопасности. Это закончилось трагедией, 
например, для семьи М. И. Цветаевой, муж которой, Сер-
гей Эфрон, занимал высокие позиции в евразийской ор-
ганизации, входил в Бюро Парижской группы, был 
председателем Комитета Парижской группы и председа-
телем Правления кассы взаимопомощи. В 1929 г., в разгар 
кламарского кризиса, П. П. Сувчинский, С. Я. Эфрон и не-
сколько парижских евразийцев приняли решение предо-
ставить группу в полное распоряжение СССР. Для 
реализации этого решения Арапов уехал из Европы на 
встречу с резидентом «Треста» А. А. Ланговым. Все, кто 
вернулся по этой линии в СССР, включая Арапова и Эфро-
на, а также Н. В. Устрялова, убеждавшего Сувчинского 
примкнуть к «новому советскому строительству», были 
арестованы и расстреляны. Савицкий остро чувствовал, 

408 См. письмо Савицкого к Н. Н. Алексееву, датированное 
1959 г.: «Не знаю, читаете ли Вы регулярно “Правду”. Я читаю (непре-
рывно с 1929 г.)» / «Дорогой мой друг Петр Николаевич»: Письма 
Н. Н. Алексеева к П. Н. Савицкому (1957–1961). Указ. соч. С. 428. 



273 
 

что парижане что-то скрывают от него, видел враждеб-
ность и возбужденность членов этой группы, начинал 
подозревать их не просто в симпатиях к коммунизму, но в 
чем-то большем, о чем он даже боялся помыслить —  
в предательстве. Ему стало казаться, что верхушку па-
рижских евразийцев купили. Он не мог поверить в то, что 
не деньги, но идеи «купили» парижан.       

Савицкий вовсе не планировал отождествлять себя 
с советскими коммунистами, не планировал работать на 
коммунистический СССР. Он полагал, что рано или поздно 
коммунизм падет, это произойдет непременно, в силу  
логики вещей, в результате подъема национального дви-
жения на окраинах и пробуждения общерусского религи-
озного начала в самой России, а также вследствие 
накопительного эффекта допущенных коммунистами 
ошибок. Идеология коммунистов, полагал он, в корне лож-
ная, поэтому все их решения несут в себе потенцию ошибок 
в будущем. Основной упор Савицкий делал на религиозно-
философский аспект, и, как оказалось, верно: именно этот 
аспект стал лакмусовой бумажкой для «Треста».  

Трестовцы требовали сократить все религиозно-
философские пункты евразийских деклараций. Парижане 
пошли на поводу этих требований: «<…> я увидал, что 
Сувчинский тщательно исполняет наставления <…>. Он 
поносил русских религиозных философов <…>. В частно-
сти, он решительно протестовал против того, чтобы мы 
говорили о религии в газ<ете> “Евразия”»409. Савицкий 
неизменно заявлял о примате религиозно-философского 
компонента. В работе «Газета “Евразия” не есть евразий-
ский орган» Савицкий подчеркивал именно религиозный 
момент, который стал камнем преткновения между его 
группой и группой Сувчинского: «Для каждого изучавшего 
марксизм (очевидно, Савицкий относит себя именно к 
этой категории — К. Е.) и знающего, что “реальностью” 
марксизм считает только производственные отношения, 
ясно, какой “дух”, прежде всего и главнее всего, отрицает-
ся марксизмом: Дух Божий <…>. И кто говорит: “марксизм 
                                                            

409 Савицкий П. Н. Кламарский раскол в евразийском движении 
(из архива П. Н. Савицкого) / Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинско-
му: 1921–1928. Указ. соч. С. 292. 



274 
 

необходим”, — тот утверждает, что в социальных явлени-
ях и в идейных составах мы находим только отражение 
материально-экономических отношений. Идее Бога здесь 
не может отвечать никакая реальность. А если бытие Бо-
жие признается как реальность, — то это уже не марк-
сизм. Здесь нет “монистической” системы. В таком случае 
не может быть речи о “необходимости” марксизма. Ины-
ми словами, для религиозного человека марксизм не 
только не достаточен, но и сверхдостаточен, так как 
утверждает неприемлемые для религиозного сознания 
принципы. Или признание, что все “в конечном счете” 
сводится “к экономической базе” — или “признание Ло-
госа, действующего в материи”. Евразийство несовме-
стимо с марксизмом, и попытки механически сопрячь эти 
системы суть попытки, не додуманные до конца. Марк-
сизм нужно делать объектом анализа. Нужно исследовать 
причины его значения и успеха. Эти причины нужно 
учесть в самостоятельной евразийской конструкции»410.  

По сути дела, все началось с личного конфликта 
между Савицким и Сувчинским. Савицкий имел ряд осо-
бенностей, которые люди часто не принимали или не по-
нимали. В ряду его особенностей была определенная 
экзальтированность, пафос, восторженность. В некото-
ром роде, Савицкий ставил евразийство и россиецен-
тризм превыше всего (даже превыше семьи, как показала 
его нелегальная поездка в СССР). Ему казалось, что цен-
нее этого ничего нет, все только говорят и думают  
исключительно о евразийстве. Поэтому позиция Сувчин-
ского, у которого была иная точка зрения (Сувчинский 
всегда был несколько отстранен, ироничен, увлечен со-
временным искусством и современной музыкой), стано-
вилась для Савицкого все более чужой. Сувчинскому же 
постепенно стали надоедать как религиозность, так и 
пафосная активность Савицкого.  

Около 1926 г. личная переписка между ними почти 
прекратилась. В 1927 г. Парижская группа стала издавать 

                                                            
410 Савицкий П. Н. Газета «Евразия» не есть евразийский орган / 

Евразия и человечество. Антология произведений евразийцев 1920–
1930-х годов. Указ. соч. С. 420–421.  



275 
 

«Информационный бюллетень», который представлял 
собой, по сути, перепечатки из советских газет. Савицкий 
был возмущен «коммуноидальными и коммунистиче-
скими уклонами кламарской группы»411, поскольку Бюл-
летень был, по словам Савицкого, просто перепечаткой 
советских газет, без евразийских комментариев. «Ин-
формационный бюллетень» явился только подготовкой к 
главному проекту Парижской группы — изданию газеты 
«Евразия». Савицкий был против газеты, на том основа-
нии, что финансово это казалось совершенно неподъем-
ным. На газету должны были уйти почти все деньги, в то 
время как на Пражскую группу они выделались по оста-
точному принципу. Савицкий писал: «Почти уверен, что 
оптимистические расчеты полностью оправдаться не мо-
гут. А сколько-нибудь широко поставленная газета день-
ги ест грандиозно. Если не найдем “бухгалтера” “с рукою”, 
газета может превратиться в финансовый (а в связи с 
чем — культурный) крах хлеба [евразийства]»412. 

Трубецкой также сомневался в целесообразности 
этой затеи. Его главное возражение заключалось в том, 
что в среде евразийцев нет единства. Парижские 
евразийцы увлекаются марксизмом (Савицкий говорил 
об увлечении «советским коммунизмом»), что раздража-
ет евразийцев пражских: «пражане пугаются тех самых 
марксистских уклонов, о которых мы с Вами, Петр Петро-
вич, уже так много говорили, и которые Вы троекратно 
(прошлой зимой в Праге, прошлой весной в Париже и ле-
том в Эвьяне) обещались искоренить. Происходит ли тут 
какое-то недоразумение, или Ваша группа идеологически 
отбилась от рук и порет отсебятину не слушаясь Вас, — 
во всяком случае, Чхеидзе и Дунаев не узнают в разгово-
рах некоторых пражских евразийцев того евразийства, ко-
торое они знают по нашим писаниям. <…> здесь есть 
действительно, идеологическое, а не тактическое или ти-
пологическое расхождение. Замазывать его невозможно. 
                                                            

411 Савицкий П. Н. Кламарский раскол в евразийском движении / 
Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому 1921–1928. Указ. соч. С. 287. 

412 Письмо П. Н. Савицкого к П. П. Сувчинскому от 29.05.1928. / 
Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 508. 



276 
 

При таких условиях, во всяком случае, ясно, что газеты 
начинать невозможно. Начать можно только в том слу-
чае, если удастся создать редакцию вполне однородную, 
спевшуюся, в которой никто бы друг друга не презирал, 
<…> Что касается до самого характера предполагаемой 
газеты, то полагаю, что с принятием нового названия 
(“Евразиец”) все то, что о характере газеты говорилось 
нами раньше, должно быть пересмотрено. Если газета 
носит такое название, она оказывается сугубо официаль-
ной и, следовательно, в идеологическом смысле не может 
заключать в себе никакой отсебятины. <…> Я — анти-
марксист и антиматериалист, и мой хлеб [евразийство] 
ни на какие идеологические компромиссы с марксизмом 
и материализмом никогда не пойдет»413. На встрече с 
Араповым 7 мая 1928 г. в Праге Савицкий предложил 
дать газете, в случае ее выхода, подзаголовок «Орган Па-
рижской евразийской группы, или центра» для уменьше-
ния ответственности всего евразийства414.   

Тем не менее, Сувчинский был неумолим, все пред-
ложения и опасения других лидеров он не брал в расчет. 
Загоревшись идеей газеты, и, одновременно, склонив-
шись на сторону советских спецслужб, он находился в со-
стоянии аффекта. Чтобы предотвратить грядущую 
катастрофу, Савицкий выехал в Кламар (пригород Пари-
жа, где находилось Евразийское книгоиздательство), 
намереваясь поговорить с Сувчинским лично. В отчете о 
кламарском расколе на имя казначея движения, П. Н. Ма-
левского-Малевича, Савицкий писал: «В этих условиях  
22-го октября я приехал в Кламар. Перед моим отъездом 
на запад Н. С. Трубецкой напутствовал меня указанием на 
невозможность начинать газету, если в евразийской сре-
де не будет достигнуто идеологического единства»415.  
В течение трех недель продолжались увещевания, по-
пытка «очных ставок», разговоры, внушения, скандалы. 
                                                            

413 Савицкий П. Н. Кламарский раскол в евразийском движении / 
Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому 1921–1928. Указ. соч. С. 284. 

414 Письмо П. С. Арапова к П. П. Сувчинскому от 8.05. 1928. Архив 
Дома русского зарубежья. Коллекция В. Аллоя. Ед. хр. 23. Л. 2, об. 

415 Савицкий П. Н. Кламарский раскол в евразийском движении. 
Указ. соч. С. 300. 



277 
 

Чтобы поддержать Савицкого, в Кламар прибыл 
Н. Н. Алексеев, и тоже обнаружил кипение страстей. На 
собраниях парижские евразийцы отрекались от евразий-
ства во всех его аспектах, критиковали его экономиче-
ское учение, говорили об «устаревших» положениях в 
отношении религии, рассуждали об идеологической от-
сталости, превозносили коммунизм и советскую власть. 
Алексеев, в частности, писал: «После моего нажима на 
кламарцев в смысле принципиальных разговоров на 
наиболее глубокие идейные темы к ужасу своему (дол-
жен это констатировать) я обнаружил, что произошло 
следующее: вместо того, чтобы превратить коммунистов 
в евразийцев (при крайнем предположении, что они смо-
гут даже остаться коммунистами) кламарцы проделали 
противоположное движение — из евразийцев стали ком-
мунистами, причем не ясно, что осталось у них от 
евразийства. С двумя из них я разговаривал, что называ-
ется, до последних корней; и с несомненностью обнару-
жил, что они считают чистый коммунизм, понимая под 
этим обобществление средств производства, обмена, и 
даже в пределе, распределения, исторически и нрав-
ственно наивысшей формой человеческого бытия»416.   

Между тем подготовка к выходу первого номера га-
зеты шла полным ходом. Сувчинский написал передови-
цу «Революция и власть». Обнаружив в статье апологию 
марксизма, Савицкий решительно возражал против ее 
помещения в номер. Сувчинский проигнорировал его за-
мечания. Настоящим камнем преткновения стал корот-
кий текст М. Цветаевой («Обращение к Маяковскому»), 
который Сувчинский намеревался поместить на первой 
странице: «“Приветствие” было задумано давно, мне же о 
нем сказали в последнюю минуту. “Обращение” М. Цвета-
евой — совсем небольшая вещь, но двусмысленная по 
своему содержанию. После некоторых колебаний, я при-
шел к заключению, что в первом номере этого обращения 
печатать не следует. В номере этом мы совсем не говорим 
о религии. Помещать в нем обращение-приветствие ав-
тору известных атеистических вещей, это значило, по  

                                                            
416 Савицкий П. Н. Кламарский раскол в евразийском движении. 

Указ. соч. С. 306.  



278 
 

моему мнению, создавать ложное и недолжное впечатле-
ние. Сувчинский куда-то спешил, и редакционное собра-
ние закончилось на моем заявлении. Каково же было мое 
удивление, когда на следующий день, в окончательной 
корректуре номера — я нашел “Обращение” М. Цветае-
вой. Типография не выполнила моего указания устранить 
“Обращение” как помещенное по ошибке. Тогда, около 
полночи, я поехал в Кламар объясниться с Сувчинским.  
В течение двух или трех часов я буквально умолял его 
снять “Обращение”. Я приводил доводы по существу; когда 
они не действовали, просил его сделать это во имя нашей 
дружбы и во имя евразийской традиции соборного дей-
ствия. Если бы положение было обратным, и Сувчинский 
просил меня воздержаться от какого-либо действия, одной 
десятой этих просьб было бы достаточно, чтобы я после-
довал его призыву. В выразительности и настойчивости 
моих просьб я перешел все возможные и невозможные 
пределы. Я понимал, что от исхода вопроса зависит це-
лость евразийства. Сувчинский не внял ни моим доводам, 
ни моим просьбам. “Обращение” осталось в номере»417.  

Текст Марины Цветаевой в результате и стал точ-
кой невозврата в отношениях евразийцев. Марксизм, 
коммунизм и двусмысленные статьи Савицкий с горем 
пополам готов был вытерпеть, но приветствие Маяков-
скому было выше его сил: 

«Маяковскому. 
28-го апреля 1922 г. накануне моего отъезда из России, 

рано утром, на совершенно пустом Кузнецком я встретила Ма-
яковского.  

— Ну-с, Маяковский, что же передать от Вас Европе? 
— Что правда — здесь. 
7 ноября 1928 г., поздним вечером, выходя из café Vol-

taire я на вопрос:  
— Что же скажете о России после чтения Маяковского? 
Не задумываясь, ответила:  
— Что сила — там. 

Марина Цветаева»418.    

                                                            
417 Савицкий П. Н. Кламарский раскол в евразийском движении.  

Указ. соч. С. 308. Курсив автора. 
418 Евразия. Еженедельник по вопросам культуры и политики. 

Суббота, 24 ноября 1928 г. С. 8. 



279 
 

Короткий текст предваряло следующее замечание: 
«В. В. Маяковский в Париже. В настоящее время гостит в 
Париже В. В. Маяковский. Поэт выступал здесь неодно-
кратно с публичным чтением своих стихов. Редакция 
“Евразии” помещает ниже обращение к нему Марины 
Цветаевой»419. На первой странице «Евразии» красовался 
хвастливый лозунг — визитная карточка газеты: «Россия 
нашего времени вершит судьбы Европы и Азии. Она — 
шестая часть света ЕВРАЗИЯ — узел и начало новой ми-
ровой культуры». Лозунг добавлял нотки некоторой кич-
ливости к газете, которая и без того вышла чрезвычайно 
«пестрой». «Старое» евразийство (которое «звучало» даже 
в деталях, например, в рекламе книг Савицкого) буквально 
меркло в лучах «нового», в котором, формально, не было 
откровенных отступлений (все «ереси» парижан были за-
фиксированы в основном в личных разговорах), но и тут,  
и там были заметны отголоски «грамотной» работы ГПУ.  

Формально, газета «Евразия» стала продолжением 
проекта Сувчинского «Версты», — задуманного им в 
1925 г. литературно-философского журнала. Среди  
членов редакции были кн. Д. П. Святополк-Мирский, 
А. А. Сувчинский, С. Я. Эфрон, «при ближайшем участии» 
Алексея Ремизова, Марины Цветаевой и Льва Шестова. 
Сувчинскому удалось выпустить только три номера, но 
выполнены они были превосходно. Само название отсы-
лало к сборнику стихов М. Цветаевой «Версты» (Москва: 
Государственное издательство, 1922), последнему, из-
данному в России перед эмиграцией. Цветаевское «Обра-
щение» к Маяковскому, которое Сувчинский планировал 
поместить на первой странице, должно было подчерк-
нуть преемство «Евразии» и «Верст»420. 

Наладить регулярный выпуск журнала «Версты» не 
удалось, номера выходили в 1926, 1927 и 1928 гг., после 
чего возникли трудности с деньгами и дело встало.  
Но проект захватил Сувчинского. По сути он решил  

                                                            
419 Евразия. Указ. соч. Там же. 
420 Уступка Савицкому заключалась в том, что «Приветствие» 

Сувчинский в итоге поместил на последней странице, возможно, 
наивно надеясь, что Савицкий «не заметит», или снизойдет к его сла-
бости. 



280 
 

воспользоваться евразийскими деньгами, чтобы развер-
нуться со своей литературно-философской программой 
уже в газете. Савицкий в данном случае несколько при-
страстно отнесся к затее Сувчинского, приписав «Евра-
зии» политическое, а не литературно-философское 
направление. В газете были статьи Н. С. Трубецкого, 
Н. Н. Алексеева, Л. П. Карсавина, востоковеда В. А. Ники-
тина, Д. Святополк-Мирского, евразийца А. С. Адлера, ко-
торый был, на самом деле «талантливым», в своем роде, 
агентом советской разведки. Именно он, Александр Сева-
стьянович Адлер (1903–1945), во многом способствовал  
«ГПУшному» уклону парижских евразийцев, хотя сумел 
остаться в тени, в отличие от яркого Арапова, заметных 
Эфрона и Константина Родзевича, героя «Поэмы горы» и 
«Поэмы конца» М. Цветаевой.     

После того, как первый отпечатанный номер газеты 
оказался в руках у Савицкого, у него произошел букваль-
но нервный срыв. Он настаивал на том, что нарушено 
фундаментальное евразийское положение: единство 
«тройки» лидеров. Согласно этому положению, ни одна 
программная евразийская статья не должна была выхо-
дить без одобрения всех трех лидеров (Сувчинского, Тру-
бецкого, Савицкого). Кроме того, как писал Савицкий: 
«Трубецкой и я, занятые научной работой, весь техниче-
ский и материальный аппарат издательства доверили в 
распоряжение Сувчинского: иными словами, издательство 
(в Кламаре) было записано на его имя, на его же имя за-
ключались договоры с типографией и в его же распоряже-
нии находились деньги издательства. До ноября 1928 г. 
это не вызывало трудностей. В ночь с 21 на 22 ноября 
произошло нечто, чего заранее нельзя было и предвидеть. 
Воля Сувчинского как члена идеологической тройки и со-
редактора газеты, не имела никакого первенства над моей 
волей. Сувчинский оставил “Обращение” Цветаевой в 
первом номере “Евразии” вопреки предельно настойчи-
вым моим указаниям опираясь на чисто фактические об-
стоятельства владения техническим и материальным 
аппаратом»421. То есть, другими словами, Сувчинский 

                                                            
421 Савицкий П. Н. Кламарский раскол в евразийском движении.  

Указ. соч. С. 309. Курсив автора.  



281 
 

просто присвоил общее евразийское имущество и деньги, 
пользуясь тем, что оно оформлено на его имя. В резуль-
тате: «В конце ночного разговора моего с Сувчинским, 
21–22 ноября, я сообщил ему и П. С. Арапову, что прекра-
щаю участие в редактировании газеты (23.XI я написал о 
том же Малевскому и Трубецкому)»422. Так состоялся рас-
кол евразийского движения.  

Далее события шли по нарастающей. Телеграммой 
Трубецкой потребовал приостановить выпуск газеты. 
После того, как Сувчинский проигнорировал письмо Са-
вицкого и телеграмму Трубецкого, последний в письме от 
31 декабря 1928 г. сообщил о своем выходе из евразий-
ского движения. После этого Савицкий энергично взялся 
за дело. Его усилиями выходит брошюра «О газете “Евра-
зия” (газета “Евразия” не есть евразийский орган)»  
(Париж, 1929), в которой парижские евразийцы, при-
мкнувшие к Савицкому (Н. Н. Алексеев, В. Н. Ильин), опи-
сали суть своих расхождений с другими членами своей 
группы. В брошюре было помещено письмо Трубецкого с 
сообщением о выходе из евразийской организации и ука-
занием причин.  

После этого Савицкий собирает оставшиеся 
евразийские силы, организует ряд встреч, в частности, 
добивается, чтобы были выпущены постановления Бел-
градской группы евразийцев, Пражской группы и немно-
гочисленной, оставшейся верной первоначальному 
евразийству части Парижской группы, с осуждением 
впадших в ересь парижан-ГПУшников, поклонников 
марксизма и литературного эстетизма. Парижская груп-
па, таким образом, раскололась на два крыла — право-
верное (примкнули к Савицкому) и группу Сувчинского, в 
которой теневым лидером был П. С. Арапов. К последне-
му бывший миллионер Сувчинский испытывал самые 
теплые чувства, как психологически близкому — эстету, 
ироничному, не связанному семейными узами человеку-
перекати-поле.   

В связи с кламарским расколом возникает вопрос  
о том, был ли виноват в расколе исключительно  

                                                            
422 Савицкий П. Н. Кламарский раскол в евразийском движении.  

Указ. соч. С. 309. 



Сувчинский, или руку к развалу единого евразийского 
фронта приложил и Савицкий, приехавший в Кламар в 
момент верстки первого номера газеты и поднявший 
скандал? Или кламарский раскол произошел бы неиз-
бежно, поскольку Парижская группа была инфильтрова-
на агентами ГПУ, а в этом случае ни о какой нормальной 
научной или идеологической работе не могло быть и ре-
чи? Последнее предположение кажется самым убеди-
тельным, но не стоит скидывать со счетов и вклад 
Савицкого, который, обладая яркими лидерскими каче-
ствами, много лет был, по сути, в пренебрежении от 
остальных основоположников, и особенно от парижских 
евразийцев. Пружину долго сжимали и она, в конце кон-
цов, выпрямилась с невероятной силой и страстью.  

Савицкий едет в Лондон, чтобы изложить свою точ-
ку зрения Сполдингу и заручиться его финансовой 
поддержкой. Сполдинг поставил условием дальнейшего 
финансирования движения достижение единства евра-
зийских рядов. Савицкий пытался кооперироваться с па-
рижскими евразийцами, но большинство парижан или 
уже были завербованы ГПУ, или, как Л. П. Карсавин, под-
держали Сувчинского по чисто личным причинам 
(например, в 1934 г. дочь Карсавина Марианна Львовна 
стала третьей женой Сувчинского). На фоне кризиса Са-
вицкий берет управление движением полностью в свои 
руки. Лондон в лице казначея движения П. Н. Малевского-
Малевича, П. С. Арапова и Сполдинга в конце концов отка-
зался поддерживать Савицкого. Есть свидетельства, что 
Сполдинг был связан с английской разведкой, но имело ли 
это связь с его увлечением евразийскими идеями — неяс-
но. Сполдинг поставил условием финансовой поддержки 
евразийства единство его рядов. Условие не было выпол-
нено, и финансовая поддержка евразийства прекратилась. 
Начался новый этап истории евразийского движения.  



283 

34. Евразийство как
номогенетическая система 

Первоначально евразийство базировалось во-
многом на религиозно-культурологическом мировоззре-
нии. Если религиозный компонент был важен для Савиц-
кого, то культурология не имела для него большого 
значения, а лучше сказать, что и вовсе отсутствовала как 
некая система в его построениях. Евразийским культуро-
логом выступил Трубецкой. Он разрабатывал как 
собственную теорию культур, так и пользовался вспомо-
гательными теориями для подтверждения своих утвер-
ждений (например, свою теорию личности в «Европе и 
Человечестве» он обосновал с опорой на Габриэля Тарда). 
Как только эти два элемента в единстве — культура и 
религия, изымались из евразийской конструкции, как это 
случилось у парижских евразийцев, то, с точки зрения 
Савицкого, она превращалась во что-то иное, может быть 
вторичный марксизм.  

Парижские евразийцы противопоставили культу-
рологии Трубецкого, которая строилась с опорой на биб-
лейское мировоззрение (вспомним его самый яркий 
библейский образ — Вавилонская башня), — культуру 
модерна и футуризма. Евразийство, с точки зрения Са-
вицкого, имеет с марксизмом схожие черты в области 
монизма («Монистической называется система, возводя-
щая сущее к какому-либо единому началу»423). Вопрос в 
содержании этого монизма. Если «абсолютное мировоз-
зрение» наполнено не религией, а, к примеру, марксиз-
мом, то оно, в силу своей абсолютности, несет духовную 
угрозу. С этой точки зрения и марксизм, и евразийство 
есть абсолютные мировоззрения: «Подобно марксизму, 
евразийство представляет собою монистическую систе-
му, но только систему не материализма, но Духа, дей-
ствующего в “материи”, или иначе — номогенеза, т.  е. 

423 Савицкий П. Н. Газета «Евразия» не есть евразийский орган / 
Антология произведений евразийцев 1920–1930-х годов. Указ. соч.  
С. 421. 



284 
 

эволюции на основе закономерностей, предустановлен-
ных Божественной Волей»424.  

В последнем замечании Савицкий косвенно ссыла-
ется на работу С. Л. Берга «Номогенез, или эволюция на 
основе закономерностей» (1922). Савицкий увлекался 
Бергом, собирал все его работы, главным образом гео-
графические и геологические, ставил его весьма высоко 
именно за то, что, по его мнению, Бергу удалось непроти-
воречиво сочетать религиозные принципы и передовое 
научное мировоззрение. В предисловии к своей работе 
Берг утверждал, что во многом опирался на работу 
Н. Я. Данилевского «Дарвинизм» и противопоставлял 
идею номогенеза — эволюции: «Предлагаемый очерк 
имеет целью показать, что эволюция организмов есть 
результат некоторых закономерных процессов, протека-
ющих в них. Она есть номогенез, развитие по твердым 
законам, в отличие от эволюции путем случайностей, 
предполагаемой Дарвином»425. Р. О. Якобсон, с которым 
Н. С. Трубецкой совместно разрабатывал фонологию, 
также увлекался Бергом, более того, положил номогенез 
в основу теории языкообразования: «Сам термин “номо-
генез” Якобсон взял у Берга. Согласно номогенетической 
модели языки могут эволюционировать лишь в опреде-
ленном направлении и в системной законосообразной 
последовательности»426. У Берга Якобсон и Трубецкой, 
как предполагает П. Серио, берут и другие понятия и ме-
тафоры, такие как «конвергенция» и «миметизм». Более 
того, именно номогенетическая модель легла в основу 
«Тезисов 1929 г.», подписанных Р. Якобсоном, Н. С. Тру-
бецким и С. О. Карцевским. Эти представления сблизили 
Якобсона с Савицким, и в 1930 г. они выпускают совмест-
ную брошюру: «Евразия в свете языкознания» (Издание 

                                                            
424 Савицкий П. Н. Газета «Евразия» не есть евразийский орган / 

Антология произведений евразийцев 1920–1930-х годов. Указ. соч.  
С. 422. 

425 Берг С. Л. Номогенез, или эволюция на основе закономерно-
стей. Петербург: Государственное издательство, 1922. С. 2. 

426 Серио П. Структура и целостность. Об интеллектуальных  
истоках структурализма в центральной и восточной Европе 1920– 
30-е гг. Указ. соч. С. 220. 



285 
 

евразийцев, 1931). Сборник содержал статью-вступление 
Савицкого «Оповещение об открытии (Евразия в лингви-
стических признаках)» и статью Р. Якобсона «О фоноло-
гических языковых союзах». Сначала Савицкий хотел 
включить текст Якобсона в сборник «Тридцатые годы», 
который был знаком нового, возрожденного после кла-
марского раскола евразийства под его управлением, но 
потом он пришел к выводу о самостоятельном значении 
этого «открытия», которое должно быть незамедлительно 
представлено публике. Поэтому «Евразия в свете языко-
знания» вышла раньше сборника «Тридцатые годы».   

20 декабря 1930 г. Якобсон сделал доклад на засе-
дании Пражского лингвистического кружка, куда, наряду 
с лингвистами, входил и П. Н. Савицкий. Доклад Якобсона 
произвел на Савицкого огромное впечатление, и он пред-
ложил издать его отдельной брошюрой у евразийцев. 
Главным образом Савицкий вдохновился тем, что 
Якобсон в своем докладе подтверждал с точки зрения 
фонологии его важнейшую мысль об особом характере 
России-Евразии как отдельного мира. Данные Якобсона 
устанавливают существование евразийского языкового 
союза. В предисловии к тексту Якобсона Савицкий напи-
сал, что «В предыдущих изданиях евразийцы исследова-
ли природу России-Евразии как особого географического 
и особого исторического мира. Работа Р. О. Якобсона поз-
воляет утверждать, что Россия-Евразия является особым 
лингвистическим миром»427.  

В данном случае Савицкий говорит о своей исследо-
вательской программе: нужно доказать на примере дан-
ных из разных научных областей, что Россия-Евразия 
является «особым миром», или особой цивилизацией, 
особым культурно-историческим типом, говоря языком 
Данилевского. Если с географической и исторической 
точки зрения это положение было, как утверждал Савиц-
кий, доказано, то неожиданная подмога со стороны  
лингвистики стала для него радостным сюрпризом: 
«“Лингвистика евразийствует” — таково было наше 
                                                            

427 Савицкий П. Н. Оповещение об открытии / Евразия в свете 
языкознания. Издание евразийцев, 1931. С. 1.  



286 
 

ощущение при ознакомлении с данными, собранными 
Р. О. Якобсоном: именно лингвистика, а не лингвисты — 
ибо красноречиво свидетельствуют сами факты. И бес-
помощно звучат утверждения тех критиков, которые по-
лагали, что данные языка “убийственны для евразийской 
доктрины”»428. Савицкий мог торжествовать вполне — 
открытие Якобсона о том, что языки на территории Рос-
сии-Евразии имеют ряд общих черт, которые отличают 
их как от европейских, так и от азиатских языков, было 
научно доказано, — и этот вывод признается верным и в 
наше время. Историк А. А. Кизеветтер, многолетний кри-
тик евразийства, утверждавший, что данные лингвисти-
ки «убийственны для евразийской доктрины»429 был 
вполне посрамлен и «побежден».  

Савицкий, который поставил целью доказать це-
лостность и отдельность, автаркичность, самостоятель-
ность («самодовление» — его термин) Евразии еще в 
статье 1921 г. «Континент-океан», считал, что к началу 
1930-х гг. эта цель во многом достигнута. Поиск целост-
ности — несомненно признак евразийской доктрины, од-
нако эту целостность надо понимать не абстрактно, как 
некий философский термин наподобие «трансценденция», 
как склонен был его трактовать П. Серио; но нужно по-
нимать вполне конкретно, полнокровно, практически. 
Для Савицкого это была целостность историческая, гео-
графическая и лингвистическая (эти три целостности он 
полагал доказанными), а также — психологическая («до-
казано» Трубецким), религиозная (во многом — «доказано» 
Л. П. Карсавиным). Из бытия этой целостности, по Савиц-
кому, должны быть сделаны императивные выводы о 
необходимости целостности геополитической, экономи-
ческой и идеологической.  

                                                            
428 Савицкий П. Н. Оповещение об открытии. Указ. соч. С. 5.  
429 Кизеветтер А. А.  Евразийство и наука. Кн. Н. С. Трубецкой: К 

проблеме русского самопознания. — Г. В. Вернадский: Начертание 
русской истории // Slavia. Прага, 1928/29. V. 7. С. 429. Стоит отметить, 
что в этой рецензии Кизеветтер оговаривает, что Трубецкой — не ис-
торик, поэтому к его выводам стоит отнестись снисходительно. Одна-
ко сам Кизеветтер, не будучи лингвистом, критикует Трубецкого за 
его лингвистические работы, подвергая сомнению его выводы.    



287 
 

Эти три последних целостности не были несомнен-
но «доказаны», и даже само их существование в СССР (ча-
стично — в принудительном порядке) было шатким, 
поскольку целостность пространства Евразии не была 
утверждена как элемент системной государственной 
идеологии. Евразийцы, особенно Трубецкой, с тревогой 
писали об ошибке большевиков, допустивших советский 
федерализм, согласно которому республики могли выйти 
из состава Советского Союза без сложных процедур и 
препятствий. С одной стороны, это открывало двери для 
принятия новых республик в состав СССР (собственно, 
это было главной целью советского федерализма), с дру-
гой — опасно размывало границы и единство Евразии. 
Трубецкой серьезно предполагал, что после краха комму-
нистической идеологии распад государства неминуем. 
Утверждение геополитического единства было практи-
ческой целью Савицкого, который верил, что убедив по-
следователей и потенциальных советских сторонников в 
том, что Россия-Евразия цельна, целостна и не сводима 
ни к чему другому (при смешении с «другими мирами» 
происходит коллапс, разрушение ее культурно-
государственного тела), они согласятся и на необходи-
мость внедрения евразийской экономики и идеологии.                

По Савицкому, целостность Евразии есть факт не 
случайный, но номогенетический, то есть закономерный 
и целесообразный. Закономерность есть признак Про-
мысла и Логоса, а не Хаоса и случайности (как у Дарвина). 
Савицкий, интересовавшийся новейшими работами  
в области науки и философии, переписывался с Н. И. Ва-
виловым (1887–1943), с огромным энтузиазмом привет-
ствовал квантовую теорию, первые известия о которой 
появлялись в 1920-е гг. Он постоянно подчеркивал, что 
мировоззрение и увлечения группы Сувчинского отстали 
от жизни, говорил о «теоретической беспомощности»430 
парижских евразийцев, застрявших в прошлом (Федоров, 
Маркс). В этих замечаниях было много правды, вместе с 
                                                            

430 Савицкий П. Н. Газета «Евразия» не есть евразийский орган / 
Антология произведений евразийцев 1920–1930-х годов. Указ. соч.  
С. 423.  



288 
 

тем, в статье «Газета “Евразия”» не есть евразийский ор-
ган», отмеченной датой 5/18 января 1929 г., мы видим 
первые признаки зарождения нового этапа в развитии 
евразийских идей, связанного с номогенезом, поисками 
закономерностей, глубинных связей явлений, то есть зре-
лого философского мировоззрения, которое предполагает 
не просто декларацию религиозного мировоззрения, но 
детальный анализ марксизма, атеизма, и других, «конку-
рирующих» течений. Марксизм и атеизм в 1930-е гг. каза-
лись Савицкому «отсталыми» системами, подлежащими 
непременной деконструкции.    

Весь вопрос состоял в том, что произойдет после 
падения коммунизма. К концу 1920-х гг. эту проблему 
евразийцы обсуждали довольно серьезно. Трубецкой пи-
сал о том, что если к моменту коллапса коммунизма на 
смену ему не придет евразийство, то страна распадется 
на национальные, враждующие друг с другом, республи-
ки, а сама Россия подпадет в финансовое рабство Западу: 
«победит начало демократии, т.е. индивидуалистической 
атомизации, — и тогда СССР распадется на ряд “незави-
симых” (на самом деле вассальных, зависимых от разных 
великих и не великих держав) республик, в которых ЕА 
<евразийство> будет преследоваться как государствен-
ная измена»431. Трубецкой также говорил, что если после 
падения коммунизма как идеологии СССР сохранится, то 
«победит начало идеократии, т. е. целостности — и тогда 
государственно-идеологическая организация неизбежно 
отождествится с ЕА<евразийством>»432. Савицкий в нача-
ле 1930-х гг. считал этот прогноз верным. Поэтому глав-
ный упор делал на идеологическую борьбу, искал 
возможности внедрить евразийские идеи в СССР сначала 
нелегально, по каналам «Треста», потом вполне легаль-
но — через свои книги и переписку с советскими учены-
ми. Правда, в 1950-е и 1960-е гг. Савицкому стало 
                                                            

431 Письмо Н. С. Трубецкого к П. Н. Савицкому от 07.08. 1936 / 
Соболев А. В. О русской философии. Приложение. Письма Н. С. Трубец-
кого к П. Н. Савицкому. Указ. соч. С. 452.  

432 Письмо Н. С. Трубецкого к П. Н. Савицкому от 07.08.1936 / 
Соболев А. В. О русской философии. Указ. соч. Там же.   



казаться, что СССР практически на верном пути, и прогно-
зы Трубецкого слишком мрачны, в то время как к концу 
1920-х гг., после гибели проектов, связанных с «Трестом», 
он был полон невеселых раздумий. Окончательно пелена с 
его глаз спала после ареста органами СМЕРШ. Когда он по-
пал, наконец, легально, но уже как заключенный, в СССР, 
то понял, что его первая «нелегальная» поездка была бле-
фом и постановкой. В поздние годы он никогда не упоми-
нал о своей первой поездке в СССР, хотя в 1930-е гг. еще 
сомневался, что это был театр ГПУ.      



290 

35. Циклы, время и закономерности.
Л. Н. Гумилев, Н. А. Козырев и Савицкий 

о новом понимании исторического,  
физического и космического времени 

В отличие от Н. Д. Кондратьева Савицкий ассоции-
ровал циклы, прежде всего, с историческими событиями, 
а последние — с сущностью самого времени, которое об-
ладает своеобразными энергетическими зарядами, вли-
яющими на человека и все мироздание в целом.  

В статье «Ритмы монгольского века» (1937). Савиц-
кий утверждает: «В основе евразийских представлений о 
мире лежит идея периодической системы сущего»433. За-
кон периодической системы означает, что в основе мира 
лежит упорядоченная структура, задающая ритм его 
развитию: «я одновременно энтузиаст “числа и меры” в 
анализе, “целостного знания природы” (в смысле 
И. В. Киреевского) — в синтетическом его заверше-
нии»434. Как история, так и природа подчинены этому за-
кону, отсюда — отсутствие хаоса, «признаки внутренней 
слаженности и неслучайности соотнесенности»435. Но ос-
новной источник вдохновения для Савицкого был все же 
не Кондратьев. Логика его идейного становления, развития 
идей евразийства как такового вела его к тому пределу, где 
произошло смыкание его «ранней» версии евразийства с 
теорией этногенеза Л. Н. Гумилева. Уже в начале 1930-х гг. 
создается евразийская «эйдология» — учение об идеях, 
управляющих историческим процессом через энергию 
психических процессов; энергия идет от «лидера», заряжа-
ет массы, циркулирует в социальном теле.  

Когда в 1960 г. Гумилев сообщил Савицкому об от-
крытии астрофизика Н. А. Козырева, то Савицкий тут же 

433 Савицкий П.Н. «Подъем» и «депрессия» в древнерусской ис-
тории // Евразийская хроника. 1935. Вып. 11. С. 65. 

434 Письмо П. Н. Савицкого к Н. Н. Алексееву. 1958 г./ «Дорогой 
мой друг Петр Николаевич»: Письма Н. Н. Алексеева к П. Н. Савицкому 
(1957–1961). Указ соч. С. 444. 

435 Там же.  



291 
 

«узнал» близкие, родственные по духу идеи. Козырев и 
Гумилев были давними знакомыми. До ареста Козырев 
преподавал Теорию относительности в Ленинградском 
педагогическом институте (сразу после аспирантуры), 
потом работал в Пулковской обсерватории, а в 1926 г. 
начался его крестный путь длинною в 10 лет. Одним из 
пунктов обвинения Козырева, когда его арестовали вто-
рой раз и приговорили к расстрелу (по ходатайству со-
ветских ученых высшая мера наказания была заменена 
10 годами лагерей), состоял в том, что он считает Есени-
на и Н. Гумилева, отца Л. Н. Гумилева, хорошими поэтами. 
С Л. Н. Гумилевым Козырев встретился в 1942 г. в Но-
рильске, где они вместе отбывали заключение. Когда Ко-
зыреву вручили на подпись постановление Верховного 
суда РСФСР о том, что его приговорили к высшей мере 
наказания (это был повторное возобновление дела), то 
именно Гумилев пытался его утешить. Он взял его руку и 
«прочитал» линию судьбы, предсказав, что она будет 
долгой. Действительно, через 2 недели пришло поста-
новление Верховного суда СССР, которым отменялось 
предыдущее, а расстрел заменили на 10 лет лагерей.  
В 1943 г. Козырев уговорил Гумилева отправиться с ним 
в окрестности Хантайского озера (Таймыр), вместе они 
работали и в Нижнетунгусской геологической экспеди-
ции до 1944 г., когда Гумилев добился отправки на фронт.        

В лагере Козырев чудом избежал смертной казни, 
чудом не погиб в карцере, куда его послали на смерть. 
Именно после карцера Козырев стал верующим челове-
ком, осознав, что жизнь ему была дарована Свыше для 
выполнения какой-то важной задачи. Подобно Л. Гуми-
леву, открывшему свою теорию этногенеза в концлагере, 
под нарами (куда тот «уединялся», чтобы предаться 
научным размышлениям), Козырев в эти страшные годы 
размышлял о далеких звездных мирах, пространстве и 
времени. Гумилев через Козырева увлекся естественно-
научными дисциплинами. После освобождения общение 
ученых возобновилось, а когда Гумилева повторно аре-
стовали, он писал Козыреву из омской ссылки вплоть до 
освобождения в 1956 г.  

Уже через три месяца после освобождения Козырев 
защитил докторскую диссертацию «Теория внутреннего 



292 
 

строения звезд как основа исследования природы звезд-
ной энергии» (1947), а в 1958 г. в книге «Причинная или 
несимметричная механика в линейном приближении» 
изложил свою теорию времени. Козырев предположил, 
что время является не психологическим переживанием, 
но некой реальностью, обладающей рядом свойств, среди 
которых — скорость (измеряемая превращением причи-
ны в следствие), направленность, плотность. В силу того, 
что время направленно (вектор времени), оно обладает 
колоссальной энергией, которая поддерживает суще-
ствование звезд, галактик, всей Вселенной. По расчетам 
Козырева (которые до сих пор достоверно не опроверг-
нуты), энергия, излучаемая Солнцем и звездами, конечна, 
а учитывая время их существования, они давно должны 
были бы погаснуть. Именно время поддерживает энер-
гию их существования, поскольку видимый мир суще-
ствует не только в пространстве, но и в потоке времени, 
имеющем колоссальную энергию.  

В пространстве нет видимого ориентира кроме 
многочисленных примеров «правизны» и «левизны», что 
связано с направленностью потока времени. С точки зре-
ния правизны и левизны организмы не строго симмет-
ричны, что Козырев связывает с законами природы, 
которые зависят от потока направленности времени. 
Именно направленность времени организмы используют 
для усиления жизненных процессов, приспосабливаясь к 
его потоку, что усиливает их витальность, жизнеспособ-
ность. Подобно живым организмам, звезды и другие кос-
мические тела также встраиваются в потоки времени, 
чтобы поддерживать свое существование, поскольку, по 
Козыреву, не существует мертвой материи, но всюду 
торжествует жизнь. 

Для доказательства своей теории Козырев провел 
многочисленные опыты с крутильными весами, гироско-
пами, телескопами, вогнутыми зеркалами, вращающими-
ся телами и т. д. Полученные результаты и выводы были 
совершенно поразительны, но советское научное сооб-
щество отвергло Козырева, объявив его теорию ложной, 
хотя научного опровержения так и не последовало. Все 
дело было в том, что с открытиями Козырева возникала 



293 
 

совершенно новая картина мира, к восприятию которой 
научное сообщество не было готово. Для подтверждения 
его теорий необходима была мощная научная база, в 
первую очередь математическая. Состояние науки на 
этом этапе было таково, что в этой области пока не были 
достигнуты результаты, которые бы позволили синхро-
низировать математические и физические расчеты. Кар-
тина мира Козырева была сложнее картины мира 
Эйнштейна, более того, она описывала реальность, с ко-
торой человек еще не научился взаимодействовать. 

Савицкий уже к концу 1930-х гг., размышляя об 
энергии и времени, приходит к мысли о том, что время 
порождает энергию и поглощает ее, поскольку является 
источником энергии. Это буквально совпало с теорией 
астрофизика Козырева. В январе 1958 г. Гумилев  
сообщил Савицкому: «За последнее время у нас произо-
шло огромное культурное событие. Доктор физико-
математических наук Н. А. Козырев прочел в Университе-
те доклад об открытых им свойствах времени. Согласно 
его теории, подкрепленной удавшимся опытом, время не 
есть форма восприятия и не зависит от скорости света. 
Наоборот, время — реальность и источник энергии. Оно 
производит и поглощает энергию, и Козырев прямо за-
явил, что закон сохранения энергии неверен. — Зал быт 
набит битком; слушали, затаив дыхание. Вот “факт-
предварение” нового огромного подъема науки»436. Са-
вицкий откликнулся с энтузиазмом: «Поразительно ин-
тересно то, что Вы пишете о докладе Н. А. Козырева. Не 
будучи физиком, я не берусь высказать окончательное 
суждение. Но должен признаться, что понимание време-
ни, как оно наметилось в нашей с Вами переписке, <…> 
кажется мне очень близким к концепции Н. А. Козырева. 
О “законе сохранения энергии” в нашем случае не может 
быть и речи. И в то же время мы можем прямо пальцами 
пощупать как время производит и поглощает энергию. 
Мне кажется, что “Козыревское” и наше понимание  
                                                            

436 Отрывки из писем П. Н. Савицкого к разным лицам // Архив 
Дома русского зарубежья им. А. Солженицына. Коллекция В. Аллоя.  
Ед. хр. 40. Л. 3.  



294 
 

времени вполне можно связать с теорией квант»437. Кван-
товую теорию Савицкий вообще рассматривал как некое 
откровение о божественном замысле: «<…> не было и нет 
в истории человечества более яркого обнаружения истин-
ности древнего слова о том, что человек есть “образ и по-
добие божье”, нежели эти дела. — Я читаю книги и статьи 
по ядерной физике; и должен сказать — читаю их как 
трактаты по богословию в делах и цифрах»438.  

Уже к концу 1930-х гг. Савицкий пришел через 
идеократию и эйдократию к квантовой философии  
времени439. Савицкий отказывается от безусловного ис-
пользования терминов «идея» и «эйдос» при описании 
действия законов своей периодической системы сущего. 
Из ранга терминологических рабочих понятий они ста-
новятся описательными, прикладными терминами. В его 
статьях 1930-х гг. господствуют такие понятия как «си-
лы», «энергии», «истощание», «распад», «напряженная 
реализация», «взрыв организационной энергии», «энер-
гия и воля к бытию», «взрыв социальной энергии верхов» 
и т. д. Организационные системы «пронизывают» все 
слои исторических процессов, агрессия, выражающаяся 
во внешней экспансии, «истощает силы страны», и она 
выходит в депрессивную фазу или в кризис. Экспансия, 
как порождение подъемной фазы, порождает депрессию, 
одна волна переходит в другую не по закону логики, а по 
закону физического истощания энергии, исчерпавшую 
теплоту и интенсивность первоначального импульса.  

Понятия «идея» и «энергия» Савицкий стал исполь-
зовать как взаимозаменяемые. Так, Савицкий пишет о 
сущности «подъема» «как взрыва организационной энер-

                                                            
437 Отрывки из писем П. Н. Савицкого к разным лицам // Архив 

Дома русского зарубежья им. А. Солженицына. Коллекция В. Аллоя.  
Ед. хр. 40. Л. 4.  

438 Письмо П. Н. Савицкого Н. Н. Алексееву, июль 1959 // «Доро-
гой мой друг Петр Николаевич»: Письма Н. Н. Алексеева к П. Н. Савиц-
кому (1957–1961). Указ. соч. С. 440. 

439 Об этом см.: Ермишина К. Б. Философия пространства и вре-
мени П. Н. Савицкого и Л. Н. Гумилева // Экономические стратегии. 
2018. № 5. С. 72–77.    



295 
 

гии»440, т. е. употребляет это словосочетание вместо  
«организационная идея». Подъемные признаки группи-
руются в «кусты», сгустки и средоточия силы, которые 
порождают исторический взлет и процветание, когда эти 
«сгустки» разрастаются, расширяются и дают всплеск 
энергии достаточный, чтобы качнуть маятник истории 
вверх. Эти представления были близки философии имяс-
лавия, имеющей корни в исихастской концепции тварной 
и нетварной энергии свт. Григория Паламы. Савицкий 
прямо соотнес себя с исихазмом:  

 
Я имяславец. Имена 
Людей, явлений и предметов. 
В них жизни вечной глубина, 
Лучи немеркнущего света. 
Я чту священный смысл имен. 
В них скрыта зиждущая сила. 
Не в именах ли заключен 
Непреходящий образ мира? <…> 
 
Мир — это ряд соименных 
Тайным глубинам имен. 
В имени образ Вселенной 
Схвачен и закреплен. 
Разум познанья земного 
В этом священном ряду. 
Имя творящего Слова441. 

    
Показательны те данные из области политической 

и природной жизни, которые выбирает для сопоставле-
ния Савицкий. Смуты, упадок городов, грабежи, наше-
ствия иноплеменников, которые всегда приходят, 
чувствуя оскудение энергии страны, революционные вы-
ступления и религиозные расколы и другие признаки 
упадка депрессионной исторической фазы, как правило, 
сопровождаются неурожаем и природными бедствиями, 
                                                            

440 Савицкий П.Н. «Подъем» и «депрессия» в древнерусской ис-
тории // Евразийская хроника. Вып. XI. Берлин, 1935. С. 72.    

441 Савицкий П. Н. Имена. Hoover Institution Archves. Gleb Struve 
Papers, 1810–1985. Box 134 (Приложение к письму П. Н. Савицкого 
Г. П. Струве, ок. 1958 г.).  



296 
 

которые вызывают голод. Природа как будто чувствует 
смуту социальной жизни, шатание умов и раздоры, отве-
чая недородом, засухой, гибелью озимых. Следом начи-
наются болезни (средневековые летописи говорят — 
«глад и мор»), которые уносят жизни тысяч измученных 
голодом людей. Это наблюдение Савицкого можно про-
следить даже на примере революции 1917 г., которая со-
провождалась голодом и страшными эпидемиями, не 
только тифа, но и других опаснейших заболеваний, о ко-
торых не слышно было в мирное время.  

Савицкий выявляет целый ряд признаков, которые 
характеризуют подъемные фазы: расцвет торговой дея-
тельности, создание крупных состояний, градострои-
тельство, колонизационная деятельность (освоение 
новых земель как на Севере, так и в южных губерниях в 
России), политика «ставки на сильных», приток имми-
грантов в страну, расцвет искусств и т. д., всего 27 «подъ-
емных» признаков. Депрессивные фазы характеризуются 
противоположными признаками: гибелью торговых пу-
тей, разорением купцов, разграблением хозяйственных 
запасов, упадком городов, деколонизацией ранее освоен-
ных земель, ударом по верхам общества, оттоком из 
страны материальных ценностей, произведений искус-
ства, эмигрантов, политическим распадом страны — все-
го 27 «депрессионных» признаков.  

Прослеживая чередование фаз подъема и упадка, 
Савицкий приходит к выводу о том, что для древнерус-
ской истории подъемные фазы продолжаются около  
17 лет, переходные — 10, депрессивные — 7. Если по-
строить на основании этих данных историческую кри-
вую, то получится диаграмма, отражающая сердцебиение 
исторического ритма: «Вся мировая история открывается 
нашему взору в новом свете. Должно быть изучено пуль-
сирование ее сердца, чередование в ней мощных взрывов 
организационной энергии и последующих ее “прова-
лов”»442. Диаграмма («кардиограмма») «подъемов» и «де-

                                                            
442 Савицкий П. Н. «Подъем» и «депрессия» в древнерусской ис-

тории // Евразийская хроника. Вып. XI. Берлин, 1935. С. 95.   



297 
 

прессий» показывает, что исторический процесс медлен-
но, но неуклонно движется вверх, устремляется к некому 
вершинному моменту в истории. Савицкий также пред-
положил, что выявленные им закономерности носят ха-
рактер коротких исторических волн («малых циклов),  
в то время как существуют длинные исторические волны, 
признаками которых, вероятно, служат такие события 
как, например, принятие на Руси христианства, Смутное 
время, Революция 1917 г. и т. д. Он также предполагает, 
что исторические события других стран (месторазвитий) 
должны иметь свои исторические циклы, которые можно 
будет исследовать в будущем. Савицкий пишет о суще-
ствовании ритмики русских исторических конъюнктур и 
прослеживает графики исторического подъема страны, 
которые сменяются «плато» и далее — «прогибами». Его 
описания и таблицы похожи, если их изобразить графи-
чески, на кардиограмму живого социального существа, 
дышащего в ритме вдох (подъем), выдох (прогиб), как 
если бы народ постоянно находился в состоянии то 
всплеска своих жизненных сил, то усталости, почти ле-
таргического сна. Можно сказать, что «отработав» те-
му месторазвития, Савицкий переходит к следующему 
этапу своего творческого становления, в котором глав-
ную роль играют понятия энергий, ритмов, времени — 
как источника энергии, идей и эйдосов.  

Свою концепцию России-Евразии как «живого» су-
щества (в смысле В. И. Вернадского с его теорией «но-
осферы»), развивающегося согласно своеобразной логике 
подъемов — плато — прогибов («депрессий») Савицкий 
связывал, в первую очередь, с квантовой физикой: «Вся 
мировая история открывается нашему взору в новом све-
те. Должно быть изучено пульсирование ее сердца, чере-
дование в ней мощных взрывов организационной 
энергии и последующих ее “провалов”. <…> Ведь и физи-
ка в теории квант учит, что “изменения происходят в 
природе не непрерывно, а как бы взрывами”, что “не 
сплошным и непрерывным потоком, а рядом следующих 
друг за другом взрывов” выделяется “свет и вообще лу-
чистая энергия”. Не иначе выделяется и организационная 



298 
 

энергия человеческого общества, не иначе реализуется в 
нем сила организационной идеи»443. 

Кроме того, по Савицкому, циклы «депрессий» и 
«подъемов», в отличие от «долгих» циклов Кондратьева, 
намного более короткие, и различаются как по продол-
жительности, так и по динамике на территории России-
Евразии и Европы. Евразийские и европейские циклы не 
совпадают — там, где в Европе может быть волна эконо-
мического подъема, в России наступает спад, и наоборот. 
Подъем в России приводит к развитию тяжелой про-
мышленности, спад — легкой, в то время как на Западе 
происходит с точностью до наоборот.  

Циклическое различие Европы и России убеждало 
Савицкого в том, что Россия-Евразия является также и 
отдельным энергетическим миром, как она является от-
дельным географическим, историческим, культурным, 
лингвистическим миром, или отдельным бытием. Поня-
тие об энергии тесно связано с областью теологии, мож-
но сказать, что Россия-Евразия в этом понимании 
является отдельным религиозно-богословским или тео-
лого-пневматическим бытием. Собственно, это и было 
главной целью евразийства Савицкого: доказать, на при-
мере разных сфер — истории, культуры, географии и т.д. 
что Россия отлична от Европы, от Азии, от любой другой 
части мира, поэтому и законы, по которым она может 
успешно развиваться, должны быть свои, автохтонные, 
автаркические.  

Так постепенно формировалось и оформлялось 
позднее евразийское мировоззрение П. Н. Савицкого. Оно 
суммирует весь идейный багаж евразийства 1920-х гг., по 
аналогии с тем, как его же евразийство 1920-х гг. во мно-
гом базировалось на наследии предшествующего перио-
да 1913–1919 гг. Евразийство Савицкого 1930-х гг. было 
во многом философской системой, основанной на номо-
генезе Л. С. Берга, квантовой физике, которая позже 
сблизит его с Л. Н. Гумилевым, полагавшим, что челове-

                                                            
443 Савицкий П. Н. «Подъем» и «депрессия» в древнерусской ис-

тории / Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 167.  



299 
 

ческую историю и пассионарные взрывы также запускает 
некий внешний источник энергии. Гумилев связывал 
этот источник с Космосом, Савицкий — с сущностью са-
мого времени, как «пятого измерения» бытия, подразу-
мевая при этом, что время есть инструмент Бога, с 
помощью которого Он контролирует исторический про-
цесс. Позднее евразийство Савицкого также базировалось 
на новой государственно-частной экономической систе-
ме, на концепции Единства мироздания и периодической 
системы сущего:  

 
Да, в ритмах стройных и простых 
Живет и движется природа, 
Растут, мужают, крепнут в них 
И государства, и народы. 
 
Периодический закон, 
Животворящая идея. 
Следим за бегом мерных волн, 
Пред тайною благоговея444. 

 
Евразийство Савицкого конца 1930-х гг. носит все 

черты зрелой, законченной философской и мировоззрен-
ческой композиции. В дальнейшем ее детали только 
уточнялись, обогащались новыми сведениями и под-
тверждающими примерами, но существенно не менялись. 
К середине 1930-х гг. Савицкий подошел к рассмотрению 
вопроса времени как философской проблемы, но его даль-
нейшие исследования были прерваны в связи с оккупаци-
ей Чехословакии гитлеровской Германией в марте 1939 г. 
Это помешало выпустить очередную «Евразийскую хро-
нику», запрещенную оккупационными властями. Затем 
разгорелась Вторая мировая война, а после ее окончания 
Савицкий был арестован органами СМЕРШ, вывезен в 
                                                            

444 Востоков П. [П. Н. Савицкий]. Число и мера. Стихи. Париж, 
1960. С. 234. К этому стихотворению Савицкий сделал примечание: 
«“Периодическая система сущего” с одинаковой яркостью выражается, 
например, в “периодической системе географических зон” и в прису-
щей историческому развитию ритмической смене “подъемов” и “про-
гибов”».   



СССР, приговорен к 10 годам исправительно-трудовых 
лагерей. Таким образом, эта фаза идейного развития, свя-
занная с мистико-философским осмыслением сущности 
истории и времени была искусственно прервана и не полу-
чила дальнейшего развития.   

Напомним основные пути идейного развития Са-
вицкого, которое можно разбить на четыре идейные 
фазы: 1. Предъевразийская (1913–1919); 2. Ранняя евразий-
ская в альянсе с другими основоположниками евразийско-
го движения (1920–1925); 3. Поздняя, в которой он 
формулирует собственные евразийские концепции и от-
ходит от тесного альянса с другими основоположниками 
(1926–1929); 4. Зрелая, обобщающая, номогенетическая, 
когда он становится единственным лидером евразийства 
(1930–1939). Это развитие имеет свою внутреннюю логи-
ку: он начал как первый евразиец, он и закончил 
евразийское движение как единственный лидер: «Он был 
“евразийцем номер 1”, главным идеологом и вождем все-
го этого направления. Именно ему принадлежат основ-
ные формулы и определения, ставшие руководящими 
принципами евразийской идеологии. <…> И хотя наряду с 
ним в евразийском движении принимали участие равно-
великие интеллектуалы, центральную роль играл имен-
но он»445. С этим категоричным, но в целом верным 
выводом трудно не согласиться. Этот вывод признавали 
даже «враги» евразийства («Отец евразийства П. Н. Са-
вицкий»446). Остальные евразийцы рано или поздно, один 
за другим, отходили от движения, охладевали, начинали 
воспринимать евразийство академично и отстраненно, 
как Г. В. Вернадский и Н. Н. Алексеев. Но для Савицкого 
евразийство было всем — делом жизни, основой миро-
воззрения, как бы дубликатом религии.  

445 Дугин А. О евразийстве / Савицкий Петр Континент Евразия. 
М.: Аграф, 1997. С. 10.    

446 Кизеветтер А. А. Русская история по-евразийски / Вандал-
ковская Н. Г. Историческая наука российской эмиграции: "евразийский 
соблазн”». Указ. соч. С. 347.     



301 

36. Особенности позднего евразийства
Савицкого (1929–1939): структурные

элементы, пригодные для репликации
Присмотримся внимательнее к тем новым подхо-

дам, на которых основано евразийство Савицкого после 
1928-1930 гг., и которое он сам отождествил с номогене-
зом. Это «новое» евразийство Савицкого «официально» 
начинается с выхода в свет его географической моногра-
фии в 1927 г. «Географические особенности России», а 
также книги «Россия особый географический мир», в ко-
торую он включил ключевую геополитическую работу 
1921 г. «Континент-океан» и краткое резюме своей моно-
графии, обобщенное в развернутой статье «Географиче-
ский обзор России-Евразии». Эти тексты стали 
манифестами «нового» евразийства Савицкого, основан-
ного на научной (а не просто на религиозно-
культурологической) основе. Вообще, 1927 г. можно счи-
тать зенитом творчества Савицкого, который от ранней 
фазы творчества вступил в зрелую творческую пору.  

Написав монографию, он вышел на следующий 
научный и творческий этап, его формулировки стали 
точнее (он уже не допускал, к примеру, рискованных по-
лупоэтических сравнений большевиков с католиками), 
мысль — глубже, знания — обширнее. Он ищет новых пу-
тей для реализации себя, не только как географа-
экономиста (в этом амплуа он, в основном, выступал в 
«официальных» евразийских сборниках), ему интересны 
кочевниковеденье (термин, им изобретенный), историо-
софия, эйдократия (как история и теория развития идей 
и их влияния на культуру и общество). Он пишет преди-
словия (а по сути, отдельные, развернутые работы) к кни-
гам Г. В. Вернадского «Начертание русской истории» 
(Прага, 1927) и П. Н. Толля «Скифы и гунны. Из истории ко-
чевого мира» (Прага, 1928)447. Его буквально обуревают, 
наводняют новые, оригинальные идеи. «В стол» было 

447 Вышла также отдельной брошюрой: Савицкий П. Н. О задачах 
кочевниковеденья (почему скифы и гунны должны быть интересны 
для русского?). Прага, 1928.  



302 
 

написано большое количество работ, из которых увидело 
свет, то есть было напечатано, далеко не все. В этот пери-
од происходит раскол евразийского движения. После 
кламарского раскола Савицкому пришлось взвалить на 
себя бремя организационных вопросов и практической 
работы, чтобы спасти евразийство.   

Евразийство начала и до середины 1920-х гг. опре-
делялось во многом Трубецким, его культурологией, тео-
рией личности, критикой глобализации под личиной 
европеизации, поисками основ русской культуры. Как и 
Савицкий, он видел ее расколотой надвое, на «верхи» и 
«низы», но в его теории раскол шел по социально-
культурному срезу, на европеизированных власть иму-
щих и народ, который остался верным своей националь-
ной традиции. Сейчас бы мы назвали это сохранением 
своего социокультурного кода. Флоровский и Сувчин-
ский, в сущности, не привнесли в евразийство конструк-
тивных идей, которые можно было бы рассматривать как 
комплексные структуры, как структурные элементы, со-
держащие смысловые ядра, способные к своеобразному 
клонированию. Главная тема Флоровского в евразий-
стве — деконструкция, критическое рассмотрение  
европейских элементов как рационалистических и рели-
гиозно чуждых для русской философии и богословия, для 
«русской судьбы» вообще (была в полноте реализована в 
«Путях русского богословия»). Главная тема Сувчинского 
— творческое переосмысление Революции не только как 
исторического, но и культурного события, произведшего 
переворот в музыке, литературе, архитектуре и т. д. Мыс-
ли Трубецкого или Савицкого, напротив, легко поддава-
лись репликации, как Трубецкой и сам признавал  
это в письме к П. П. Сувчинскому от 28.04.1926:  
«Я чувствую, что внедрив ее (речь идет о концепции фе-
номенологии революции Л. П. Карсавина — К. Е.) в свое 
сознание, можно на ней ездить также свободно, как те-
перь наши историки разъезжают на наших формулах 
бытия России и прошлого России. <…> нам понадобятся 
новые спецы, прежде всего юристы и экономисты. Тем, 
что таковых среди нас нет, смущаться не следует. Я — 
лингвист и этнограф, ПНС<авицкий> — антропогеограф, 
и как таковые мы до сих пор остаемся в одиночестве: ни 



303 
 

одного нового лингвиста, этнографа или географа к нам 
не прибавилось; но зато мы привили наши мысли исто-
рикам. Теперь надлежит сделать то же с экономистами и 
юристами»448.  

Иными словами, Трубецкой, анализируя евразий-
ство к середине 1926 г., констатирует, что оно выработа-
ло устойчивые структурные единицы, которые можно 
мультиплицировать, положив в основу исторической, 
например, концепции, и далее — развивать в евразий-
ском направлении. Делать то же самое с идеями Сувчин-
ского или Флоровского было невозможно, возможно 
поэтому Савицкий очень скептически оценивал вклад 
Сувчинского к 1931 г.: «Невнятна статья на общую тему 
П. П. Сувчинского («Вечный устой»). Две другие статьи 
того же автора берут тему из истории литературы <…>. 
Сами по себе они интересны. Но общей евразийской кон-
цепции истории русской литературы из них никак нельзя 
вывести»449. Савицкий, как известно, создал свою литера-
туроведческую концепцию, Сувчинский же был мастером 
яркого, можно сказать, «одноразового» слова, хотя и он 
создал емкий и убедительный термин «бытовое испо-
ведничество», который можно считать элементом  
конструктивной системы, своеобразным историко-
культурным «мемом». Статьи основоположников 
евразийства Флоровского и Сувчинского написаны по 
случаю, насыщены эмоциональными переживаниями и 
субъективными оценками, но они не содержат структур-
ных идей, которые способны жить далее в культурном 
поле, порождая новые смысловые «отростки». 

Единственное исключение в этом отношении следу-
ет сделать для понятий «бытового исповедничества» и 
«эпохи веры», которые сформулировал Сувчинский в ран-
них статьях. Эти идеи настолько понравились, к примеру, 
Н. А. Бердяеву, что он ссылался на них в работе «Новое 

                                                            
448 Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому. Указ. соч. С. 198–

199. Курсив наш — К. Е. 
449 Савицкий П. Н. Евразийская библиография 1921–1931. Путе-

водитель по евразийской литературе / Савицкий П. Н. Избранное. Указ. 
соч. С. 415.   



304 
 

средневековье», выстраивая логику «ночных» и «днев-
ных» культур, которые сменяют друг друга. «Ночная» 
культура, по Бердяеву, тождественна эпохе веры. Таким 
образом, мы выходим к новому определению специфики 
евразийских идей, а именно — типичные евразийские идеи 
и концепции представляют собой не просто богословско-
философские, исторические и общегуманитарные размыш-
ления, они также не являются ни публицистикой, ни чи-
стой философией, ни культурологией, хотя и существуют 
на стыке этих дисциплин. Евразийские идеи содержат 
структурный элемент, являются концепциями-
матрицами, способными порождать дальнейшие идеи-
клоны, обладающие, тем не менее, не вторичной, но твор-
ческой природой, то есть способные развиваться далее. 
Структуральный момент евразийства отметили Патрик 
Серио и Р. Р. Вахитов.  

Специфику структурных элементов евразийства их 
критики-современники, да, пожалуй, и сами евразийцы 
не смогли понять и проанализировать системно. И те, и 
другие указывали на идеологичность евразийства, кри-
тики — в отрицательном смысле, сами евразийцы — в 
положительном. Существенная черта евразийских идео-
логем (эйдосов) состояла в том, что они нуждались в  
постоянном обновлении, их нельзя было просто коллекци-
онировать как антиквариат, но необходимо было попол-
нять все новыми и новыми структурными единицами-
идеологемами. Это пополнение шло двумя путями — 
евразийцы с одной стороны искали новых авторов, с дру-
гой — постоянно работали над обновлением ассортимен-
та линейки своих структурных идеологем. 

В середине 1920-х гг., с приходом в евразийство 
Л. П. Карсавина, оно было во многом «разбавлено» его 
богословием своеобразного гносеологического типа с 
упором на концепцию соборной личности450. Со второй 
                                                            

450 Стоит отметить, что у Трубецкого была другая концепция — 
хоровой личности. По поводу концепции личности — хоровая Трубец-
кого или соборная Карсавина, шли споры, причем Трубецкой доказы-
вал, что личностью может быть только коллективный субъект 
(например, народ), как и сам человек представляет собой хор ликов — 



половины 1920-х гг. набирает силу евразийство Савицко-
го, и, как было показано выше, — постепенно уходит в 
тень марксизм, философия Н. Ф. Федорова и советопо-
клонство — евразийство версии Сувчинского. В поисках 
обновления евразийских идеологем Савицкий начал ра-
боту над геософией, что воплотилось в ряде его геогра-
фических работ 1927–1928 гг. и более позднего времени. 
Евразийские построения имели структуру пирамиды: в 
основе лежали идеологемы основоположника движения 
Н. С. Трубецкого и ранние евразийские построения, самые 
богатые по «ассортименту» и яркой инновационности, 
а далее на этом фундаменте строился следующий ряд 
идеологем — геософия с теорией месторазвития, номоге-
нетическая эйдология, гунно-скифская и вообще — исто-
риософские темы.        

«я» на работе, «я» в кругу семьи и т. д. Карсавин же считал, что собор-
ной личностью может быть государство, культура и вообще, в преде-
ле — любая общность. См.: Степанов Б. Спор евразийцев о церкви, 
личности и государстве (1925–1927) // Исследования по истории рус-
ской мысли. Ежегодник 2001/2002. Москва, 2002.    



306 

37. Оформление евразийства 1930-х гг.
В 1929 г. под редакцией П. Н. Савицкого выходит

«Евразийский сборник» (Прага, 1929), в котором указана 
преемственность с предыдущими «Евразийскими вре-
менниками», а именно, он был обозначен как «Книга 6». 
Сборник получился идейно не ярким, небольшим 
(81 стр.) и тематически «неровным». Выход сборника был 
важен Савицкому скорее психологически. Сборник свиде-
тельствовал, что евразийство живо. Хотя сборник, в ос-
новном, прошел незамеченным, он обозначил новый этап 
евразийского движения, в некотором роде даже — рож-
дение нового евразийства, в котором ведущую идейную 
роль теперь играли не Трубецкой, Сувчинский, Карса-
вин, — а Савицкий, Н. Н. Алексеев, В. Н. Ильин, философ 
В. Э. Сеземан, писатель и политический мыслитель (по-
литолог) кн. К. А. Чхеидзе (авторы сборника). 

1–5 сентября 1931 г. Савицкий организовал Первый 
съезд Евразийской организации, который состоялся в 
Брюсселе, на базе Брюссельской евразийской группы. 
Участники выработали формулировки и декларации, ко-
торые затем были опубликованы в сборнике «Евразий-
ство. Декларации. Формулировки. Тезисы» (Прага. 1932). 
На следующий день, 6 сентября 1931 г. на заседании Пре-
зидиума ЦК Евразийской организации было рассмотрено 
предложение Н. А. Клепинина (бывший член Парижской 
группы, примкнувший к Савицкому) о необходимости 
написания истории евразийства для внутреннего поль-
зования. Предложение было принято.  Постановили 
начать формирование евразийского архива, для чего все 
материалы и документы сосредоточить в Праге у 
Н. П. Савицкого. Савицкий забирает у Сувчинского, кото-
рый был деморализован ситуацией (главным образом, 
его поразило прекращение финансирования — он не 
привык вести евразийское дело на свои средства), со 
складов в Кламаре всю оставшуюся евразийскую литера-
туру и часть архива. На заседании были приняты планы 
по изданию (до конца 1931 г.) сборника «Церковь и соци-
альная революция» и книги Н. Н. Алексеева «Предше-



307 
 

ственники евразийцев» размером около 5 печатных ли-
стов. Эти проекты не были реализованы из-за недостатка 
средств451.  

Потом евразийский архив Савицкого, собранный 
для написания истории евразийского движения, станет 
важнейшим источником информации, сначала для ра-
ботников СМЕРШа, арестовавших Савицкого в 1945 г.,  
а потом и для исследователей евразийства (архив был 
вывезен в СССР и передан в ГА РФ). Как показало буду-
щее, изъятие архива Савицкого во многом сохранило его 
для потомков, поскольку все документы, книги, письма  
и т. д., которые остались в Праге и по какой-то причине 
не были взяты СМЕРШем, погибли, или их судьба на дан-
ный момент неизвестна. Время от времени на букини-
стических аукционах «всплывают» книги из личной 
библиотеки Савицкого с его надписями или примечания-
ми. Но букинисты уклоняются от ответа на вопрос, отку-
да именно получены ими эти товары.       

В том же 1931 г. состоялся выход юбилейного сбор-
ника под редакцией Савицкого «Тридцатые годы. Утвер-
ждение евразийцев» (Париж, 1931). Как показывает 
подзаголовок «Утверждение евразийцев», Савицкий мыс-
лил новое начало евразийского движения, но с опорой и 
преемством от евразийства 1920-х гг., которое началось 
выходом в свет двух сборников с тем же подзаголовком. 
Сборник получился «савицкоцентричным». В нем было 
помещено 4 статьи Савицкого (две — под псевдонимом В. 
Логовиков). Три статьи — основоположны, четвертая — 
«Главы из “Очерка географии России”», в которой повто-
рены основные положения географической монографии 
Савицкого 1927 г. «Тридцатые годы» — был полностью 
проектом Савицкого, показавшим, насколько он «вырос» 
как мыслитель, исследователь, автор оригинальных кон-
цепций, историк евразийского движения. В евразийстве 
1920-х гг. ему приходилось выступать в амплуа географа-
экономиста и статистика. Трубецкой называл его «антро-
погеографом»452, суммируя его вклад в евразийство  
                                                            

451 ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 470.   
452 Трубецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому. Указ. соч. С. 198–

199. 



308 
 

1920-х гг. В область чистой идеологии и эйдологии (по су-
ти — евразийской политической философии) его стара-
лись не допускать, хотя это и не оговаривалось прямо.  

Савицкий был самым младшим среди евразийцев, 
кроме того, на фоне таких «столпов» как философы 
Г. В. Флоровский, а потом Л. П. Карсавин, а также тонкого, 
буквально — утонченного интеллектуала, любящего ис-
кать психологическую подоплеку и «подсознательные 
процессы» всех явлений, — Н. С. Трубецкого, он и вовсе 
«терялся», не смел высказывать многие идеи, к которым 
отнеслись бы снисходительно. Собственно, снисходи-
тельное отношение, а иногда и некоторые упреки были 
Савицкому продемонстрированы не раз. Его, можно ска-
зать, «били по рукам», упрекая в излишней эмоциональ-
ности, открытости, неумении правильно формулировать 
осторожные, взвешенные суждения.  

Так, к примеру, в «Евразийской хронике» (первона-
чально распространялась только среди евразийцев) Са-
вицкий поместил статью «Что делать», в которой 
утверждал, что задачи евразийства в религиозной и 
культурной области могут быть осуществлены только 
при условии свержения коммунистической власти: 
«…свержение коммунистов возможно исключительно как 
результат зарождения, роста и укрепления евразийского 
правящего отбора, т. е. национальной организации, про-
никнутой евразийской идеей»453. Сувчинский и Трубец-
кой высказали претензии в связи с этой формулировкой. 
Трубецкой писал в письме к П. П. Сувчинскому: «Написал 
ПН С<авицкому> письмо, в котором подробно развивал 
все эти мысли при том в очень решительной, местами 
даже резкой форме. Думаю, что на меня он не обидится 
<…>. Указал на неудачность самого заглавия <…>, на не-
удачность фраз, касающихся духовенства, создающих 
впечатление, будто мы хотим сделать духовенство ка-
ким-то политическим орудием и т. д… Словом, повторяю, 
наговорил кучу неприятностей. Письмо закончил так: 
«Все это пишу Вам. П<етру> П<етрови>чу <Сувчинскому> 

                                                            
453 Савицкий П. Н. Что делать // Евразийская хроника. Прага, 

1926. Вып. III. С. 4. 



309 
 

написал только, что по тактическим соображениям сове-
тую ему последнего № “Хроники” не распространять»454.  
Можно только гадать, как такие колкие замечания дей-
ствовали на самолюбие Савицкого, хотя, по утверждению 
того же Трубецкого, Савицкий был удивительно покла-
дист и на то, на что любой другой бы непременно оби-
делся, он демонстрировал готовность выслушивать со 
вниманием и принимать к сведению. Что касается исто-
рии с «Хроникой», то Савицкий признал, что статья «Что 
делать» была неудачной и ошибочной, и обещал не рас-
пространять номер (к счастью, несколько экземпляров 
все же разошлись среди евразийцев, и были сохранены 
для исследователей). 

Все это отнюдь не способствовало полному раскры-
тию талантов и организаторских способностей Савицко-
го. В 1930-е годы он получает оперативный простор для 
своей мысли и деятельности. К этому периоду относится 
большинство его лучших, зрелых евразийских работ, хотя 
большая часть их до настоящего времени остается не 
опубликованной. Из важнейших работ этого периода (до 
начала Второй мировой войны) необходимо назвать ста-
тьи «В борьбе за евразийство. Полемика вокруг евразий-
ства в 1920-х годах» (это, по сути, первая попытка 
написания истории евразийского движения), «Научные 
задачи евразийства», «Власть организационной идеи» 
(продолжение и развитие статьи «Подданство идеи»)455.      

В статье «Научные задачи евразийства» Савицкий 
написал программу евразийства 1930-х годов. Если в 
1920-е гг. евразийство было культуроцентричным миро-
воззрением, историософской теорией, попыткой вырабо-
тать новое мировоззрение на основе географических, 
экономических, геополитических и иных идей, предло-
женных идеологами, то теперь евразийство должно было 
стать научной школой россиеведения: «Для каждого яв-
ления, относящегося к истории России, может быть 

                                                            
454 Письмо Н. С. Трубецкого П. Н. Савицкому от 15.02.1926. / Тру-

бецкой Н. С. Письма к П. П. Сувчинскому 1921–1928. Указ. соч. С. 170. 
455 Все три названные статьи были опубликованы в сборнике 

«Тридцатые годы, Утверждение евразийцев» (Париж, 1931). 



310 
 

найдено место в общем целом истории Евразии»456. Исто-
рия должна отныне быть рассматриваема в русле 
евразийских концепций, с опорой на понятия «местораз-
витие», «периодической и вместе с тем симметрической 
системы зон», «осебежных» и «осестремительных» явле-
ний (все эти термины и понятия Савицкий ввел в книге 
1927 г. «Географические особенности России»). История 
должна стать геософией и историософией, в ней должен 
присутствовать структурный элемент и, одновременно, 
доминировать понятие о целостности и единстве миро-
вых процессов457. С точки зрения «нового евразийства», 
ключевым становится область археологии — чтобы в со-
знании человека грядущей эпохи присутствовало пони-
мание исторической цельности поколений. Историко-
географическая концепция прошлого и настоящего Рос-
сии-Евразии есть ключ к мировоззренческому «здоро-
вью» евразийских народов.  

Савицкий выдвигает требование обосновать рус-
скую геополитику, изучить и понять истоки связей, «ко-
торые существуют между характером политической 
деятельности в широком, общеисторическом смысле это-
го слова, и природой географического поприща, на кото-
ром развертывается эта деятельность»458. В итоге, 
евразийство должно стремиться к созданию «периодиче-
ской системы сущего», в которой явления исторические, 
географические, археологические, экономические, линг-
вистические будут увязаны в единую картину-систему. 
Этому должно способствовать новое понимание научной 

                                                            
456 Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства / Научные зада-

чи евразийства. Указ соч. С. 107. 
457 Удивительным образом, «требования» Савицкого были ис-

полнены в исторических и историософских концепциях Л. Н. Гумиле-
ва, которого Савицкий признал «самым подходящим» персонажем на 
роль евразийского историка № 1 второй половины XX в. В Гумилеве 
его огорчало только то, что тот не принял терминов «месторазвитие», 
«периодическая система зон» и другие, выработанные Савицким. Од-
новременно, Гумилев принимал и развивал ключевые для позднего 
Савицкого понятия о ритмах, закономерностях, «подъёмах» и «проги-
бах» исторического процесса. 

458 Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 109. 



311 
 

деятельности вообще. Наука должна существовать в 
единстве всех предметных отраслей — как моно-
организм познания сущего. Для этого необходимо, в 
частности, развить и русское американоведение, африка-
новедение, океановедение и т. д. Венчать эту стройную 
конструкцию должно, конечно, россиеведение. Одним 
словом, задача евразийства заключается в идейном заво-
евании мира, в построении общей философии универса-
лизма. «Новое» евразийство — преемственно по 
отношению к «старому»: «Оно желает стать стержневою 
идеологией русского народа»459. Главная философская 
доктрина евразийства — персонализм и эйдократия. 
Сущность эйдократии в том, что идея направляет исто-
рический процесс, формирует энергию исторического 
действия.  

Трубецкой, ознакомившись в этой статьей, осто-
рожно выразил некоторый скепсис: «Непонятно, о чем 
идет речь, — о научной программе евразийства на бли-
жайшие 10 лет или о пожеланиях, адресованных русской 
науке. Вы как будто ставите знак равенства между 
евразийством и русской наукой, <…>. Поскольку в статье 
Вашей говорится только о двух науках (точнее: научных 
комплексах), — о географии и истории, — причем всем 
известно, что евразийская география представлена Вами, 
а евразийская история — Вернадским (остальные в счет 
не идут!) дело будто сводится к обязательству, принима-
емому на себя двумя лицами <…>. Конечно, выдача таких 
обязательств несколько рискованна»460.  

Трубецкой не вполне понимал намерения, да и воз-
можности Савицкого. Дело в том, что у Савицкого в пись-
менном архиве уже, по сути, была готова «вчерне» 
программа евразийской универсальной географо-
исторической мысли. Еще больше было в планах. А глав-
ное, он был абсолютно убежден, что это единственно 
верная, истинная программа для русской науки. Иной 
быть не может, и всякий другой путь развития даст лишь 
                                                            

459 Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 106.  
460 Письмо Н. С. Трубецкого к П. Н. Савицкому от 8–10.12.1930. / 

Соболев А. В. О русской философии.  Указ. соч. С. 341. 



312 
 

блуждания впотьмах, на фоне гиперразвития отдельных 
научных отраслей. В целом, его программа была продол-
жением многовекторной, мультидисциплинарной интен-
ции русской науки вообще, в то время как наука на 
Западе развивалась в направлении все большей дискрет-
ности, специализации по узким отраслям, когда, к приме-
ру, химик, занимающийся органической химией, не мог 
знать почти ничего из области биохимии или химии тех-
нической, а главное — мог этим даже не интересоваться, 
и даже, возможно, возмутиться, если бы его заставили 
вникнуть в «чужую» область».  

Трубецкой мало интересовался развитием науки в 
СССР, и в какой-то степени отсутствие у него интереса 
оправдывалось тем, что в его время лингвистика и фоно-
логия стремительно развивались именно на Западе. До-
статочно вспомнить Пражский лингвистический кружок, 
им и Р. О. Якобсоном организованный. В то же время 
научная область Савицкого — география, океанография, 
минералогия, почвоведение и др., расцвели пышным цве-
том именно в СССР. Получилось так, что подавляющее 
большинство географов и почвоведов остались в СССР, 
причем многие из них заняли хорошие должности и по-
чти не подвергались репрессиям. Страна и власть нужда-
лась в их услугах, поскольку шла индустриализация, 
разведка полезных ископаемых, интенсивное строитель-
ство (для этого нужно знать особенности почв и грунта), 
готовилось освоение Арктики и зоны вечной мерзлоты.  
У Савицкого создалась некоторая иллюзия благополучия 
советских географов и почвоведов. Одновременно школа 
востоковедения, которой посвящена статья Савицкого 
«Дальний Восток в Советской науке»461, практически вся 
была разгромлена в течение 1936–1939 гг. Почти все 
упомянутые в статье Савицким авторы были арестованы, 
сосланы или расстреляны. Такая же судьба постигла 
большинство «героев» статьи Савицкого «Русская фило-
софия в пореволюционный период». Советская философ-
ская школа, связанная с именем А. М. Деборина, была 
истреблена под корень, вместе с ее носителями.  
                                                            

461 ГА РФ. Ф. 5783. Оп. 1. Д. 20. Л. 2–48.   



313 
 

Следующим этапом становления евразийской фи-
лософии стало выдвижение Савицким «периодической 
системы сущего» и «системы организационных идей». 
Эти концепции он основывал на предшествующих рабо-
тах Н. С. Трубецкого, о чем сам упоминает в основопола-
гающей статье этого периода «Власть организационной 
идеи». Тем не менее, его концепция совершенно новатор-
ская, и связь между ней и идеями Трубецкого угадывает-
ся только при тщательном исследовании всего 
проделанного евразийством пути. В указанной статье Са-
вицкий анализирует труды советских историков и при-
ходит к следующим выводам: подсознательные мотивы, 
управляющие поведением людей, сильнее рациональных 
постулатов, что показывает историческая наука в СССР. 
Подсознательные импульсы берут начало в глубине ве-
ков, когда формировалась нация, определялись ее исто-
рические судьбы. Марксизм в СССР был провозглашен 
высшей истиной, но русские историки пишут работы  
а-экономичные, лишенные подлинного интереса к соци-
ально-экономической стихии. Официально отвергающие 
роль личности в истории, на деле русские историки со-
здали целую плеяду исторических героев (Робеспьер, Ма-
рат и др.).  

В основе этого явления лежит организационная 
идея, которая направляет сознание людей.  Организаци-
онная идея, — « <…> или иначе — модель и прообраз, со-
четающий и сопрягающий материальные силы — 
является основным движущим фактором, существом или 
эйдосом исторического процесса… Идея властная, владе-
ющая материей и движущая ею, проникающая в материю 
и преобразующая ее, чуждая всякого отвлеченного “иде-
ализма”.  — Идея эта неотрывна от субстрата, который 
она организует»462. Савицкий призывает отказаться от 
марксизма, превратившегося в ширму, за которой «прячут-
ся» подлинные «организационные идеи», выступающие в  
маске марксизма, но на самом деле имеющие свою  
собственную программу. Он выдвигает новый принцип  
                                                            

462 Логовиков П. В. (Савицкий П. Н.). Власть организационной си-
стемы // Тридцатые годы. Утверждение евразийцев. Книга 7. Париж, 
1931. C. 133.   



314 
 

исследования исторического материала: через нахождение 
ведущих идей, организующих течение истории, определя-
ющих психологию ее основных деятелей. Это позволит 
построить периодическую систему сущего, которая вос-
ходит к системе организационных идей.  

Называя эту концепцию периодической системой, 
Савицкий соотносит ее с системой химических элементов 
Д. И. Менделеева, т.е. говорит о том, что «ее периодич-
ность определяется ритмикой в сочетании организуемых 
элементов. Это одинаково относится к “периодической 
системе химических элементов” <…>, к “периодической 
системе зон”, в ее климатологической стороне, к той “пе-
риодической системе”, к которой тяготеет современная 
биология. Рассматривая на тех же основаниях ряд соци-
ально-экономических формаций, можно построить, путем 
сочетания важнейших производственных элементов, 
своеобразную “периодическую систему” общественных 
укладов»463. Таким образом, периодическая система су-
щего состоит из элементов, место которых определяется 
соседствующими элементами-идеями. Савицкий не ста-
вил вопроса, каким образом сформировались эти идеи-
программы, реализующие себя через тот или иной народ. 
Возможно, «виновно» в их появлении месторазвитие, ко-
торое повлияло на психологию народов именно таким 
образом, сформировав, например, волю к экспансии или 
волю к пассивному сопротивлению и т. д. Возможно, сам 
народ под влиянием еще неведомых сущностей дал свой 
«ответ» на вызовы среды.  

Савицкий констатирует только то, что мироздание, 
вернее — антропосфера, пронизана, или «накрыта» такой 
сеткой организационных идей, которые оформляют «под 
себя» исторический материал. Эти идеи можно изучить, 
соответственно, построить прогностический проект. Ос-
новываясь на новейшей истории, можно дополнить Са-
вицкого следующими рассуждениями: организационные 
идеи можно внедрить, подобно вирусу, используя новей-

                                                            
463 Логовиков П. В. (Савицкий П. Н.). Власть организационной си-

стемы // Тридцатые годы. Утверждение евразийцев. Книга 7. Париж, 
1931. С. 134.   



315 
 

шие технологии и заставить народы действовать в том 
или ином направлении. Это касается уже теории когни-
тивных войн, той сферы знания, которую Савицкий не 
мог знать, поскольку эти технологии и сами нейролинг-
вистические исследования начались позже464. До внедре-
ния новейших технологий «организационные» идеи 
народов оставались стабильными, поскольку передава-
лись через предания, язык (тезаурус пословиц, погово-
рок, фразеологизмов, Священные тексты и т. д.), песни, 
танцы, одежду, привычную мимику и проч. С изобретени-
ем и распространением печатного слова стало возможно 
внедрять любые идеи в образованное общество. С появ-
лением новейших информационных технологий это рас-
пространилось на все общество в целом. В любом случае, 
основные контуры теории когнитивных воин — области 
знания, которая лежит на стыке философии, лингвистики 
и кибернетики, были Савицким «нащупаны» верно — че-
рез идею сети организационных идей, управляющих  
обществом. В его время эта идея казалось малоубеди-
тельной, как, впрочем, и многие другие концепции Са-
вицкого, который, являясь крайне самобытным и 
оригинальным мыслителем, высказывал такие мысли и 
видел такие реальности, которые стали актуальными 
только в будущем. С этой точки зрения его можно срав-
нить с о. П. Флоренским, который полагал, что родился 
лет на 50 раньше, чем это было нужно, поскольку его 
идеи станут понятны не раньше, чем через 50 лет.         

Савицкий надеялся, что возможно построить боль-
шую суперсистему организационных идей для всего су-
щего, сведя данные географии, биологии, химии, истории 
и других областей знания воедино. Принцип развития 
живых существ, ритмика исторических процессов, психи-
ческих и социальных явлений должна иметь единый ис-
точник и похожие контуры бытия, или, говоря языком 
современной физики, являться самотождественными 
множествами или фракталами, в которых все отражается 

                                                            
464 См., напр.: Пролегомены когнитивной безопасности. Коллек-

тивная монография под ред. И. Ф. Кефели. СПб., 2023.  



316 
 

и повторяется во всех элементах. Это даст возможность 
построить грандиозную философскую систему: «путь к 
высшим формам познания пролегает именно и только 
чрез установление системы организационных идей, дей-
ствующих в каждой отрасли явлений. Устанавливая эти 
системы и сопоставляя их, евразийство стремится к 
нахождению единой философии сущего»465. В основе этой 
философии лежит видение эйдократической концепции 
сущего и единства мироздания. Здесь Савицкий пользу-
ется терминами «идея» и «эйдос» как взаимозаменяемы-
ми, не делая различия в терминах.  

Этим было положено начало «периодической си-
стеме сущего» Савицкого, в которой все уровни бытия 
взаимопронизаны, взаимоупорядочены оживляющей си-
лой идеи. Это была попытка построения философской 
суперсистемы, охватывающей все бытие, прерванная в 
самом начале Второй мировой войны и потому не реали-
зованная. Закономерности и размерности (ритмы такой 
суперсистемы) передаются друг другу и упорядочивают-
ся по подобию волновых размерностей, о которых в 
1923 г. говорил Трубецкой в статье «Вавилонская башня 
и смешение языков». В ней Трубецкой писал о радужной 
сети языков, обтекающих планету и встречающихся на 
разломах в виде диалектов и говоров. Языки «заражают» 
друг друга на стыке соприкосновений, волнообразно «бе-
гут» по поверхности Земли. В этом описании много не 
только структурного момента, что подчеркивал П. Серио, 
но и волнового и информационно-текучего. Философия 
ритмов и волн, то есть — в пределе философия времени, 
в конце 1920-х делала у евразийцев первые шаги.  

Стоит отметить, что и П. П. Сувчинский к этому 
времени начинает активно интересоваться вопросом 
сущности времени, показателем чего была его совмест-
ная с И. Стравинским работа над «Музыкальной поэти-
кой» (конец 1930-х гг.) и статья «Заметки по типологии 
музыкального творчества» (1939) с его важнейшей акси-
омой: «все многообразие видов и изменений психологиче-

                                                            
465 Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 122.   



317 
 

ского времени было бы неощутимо, если бы с ним не сто-
яло первичное ощущение нормального времени, времени 
онтологического»466. Возможно говорить о присутствии 
темы времени в мировоззрении Сувчинского (а, значит, и 
в самом «коллективном» евразийстве) с самого начала. 
Так, к примеру, его ранняя статья «Эпоха веры» (сборник 
«Исход к Востоку») во многом посвящена теме времени.  
Слово «эпоха» употреблено 26 раз, «время» — 25 раз, 
«момент» —13 раз, «современность» —9 раз, также ста-
тья пестрит такими словами как «мгновения», «века», 
«прошлое», «будущее», «день, «столетие», «годы» и т. д. 
Время связывается в этой статье с психологией пережи-
вания музыки и поэзии: «музыка только преодолевает 
время», «поэзия, преодолевая время»467.     

«Мутация» интереса в позднем евразийстве в сто-
рону рассмотрения волн, размерностей, сущности време-
ни и т. д. свидетельствует о том, что уже изначально в 
евразийстве присутствовала эта интенция. Первона-
чально она проявлялась в экзистенциальном напряжении, 
попытках вглядывания в сущность и смысл происходяще-
го, открытость новейшим течениям как в искусстве  
(модернизм, футуризм), так и в философии и науке (номо-
генез, квантовая теория). Евразийство в зрелом, фило-
софском оформлении совмещает структурные и 
волновые элементы, являясь идейным отражением тео-
рии квант, которая сочетает представление об атоме 
как о частице и как о волне. Эволюция от структурного к 
квантово-волновому мировоззрению ясно просматрива-
ется в евразийстве. Именно в этой области происходит 
его смыкание с теорией этногенеза Л. Н. Гумилева.     

Пока же, в 1930-е гг. на роль управителей частей су-
персистемы мирового сущего были выдвинуты идеи или 
эйдосы, причем эту тему активно развивал В. Н. Ильин, а 
к его работам с интересом присматривался Савицкий. Как 
показало дальнейшее развитие событий, эйдократия 
                                                            

466 Петр Сувчинский и его время. М.: Издательское объединение 
«Композитор», 1999. С. 274. Курсив автора.   

467 Сувчинский П. П. Эпоха веры / Евразийство. Исход к Востоку. 
Кн. 1. На путях. Кн. 2. Евразийский временник. Кн. 3. Указ. соч. С. 54, 55.  



318 
 

Ильина стала в определенной степени тупиковой ветвью 
развития евразийской философии. Подобно философии 
всеединства и соборной личности Карсавина, учение 
Ильина, которое он также развивал в рамках евразийства, 
тематически пересекалось с его главными направления-
ми, но фактически было самостоятельным философским 
проектом Ильина. Эти проекты существовали в рамках 
евразийства, но могли существовать сами по себе,  
а евразийство, лишившись этих тем, также не теряло ни 
содержания, ни главных тем, ни основного идейного 
стержня. 

В 1936 г. Савицкий просит Трубецкого написать 
статью о философии евразийства. Этот заказ Савицкого 
Трубецкой не выполнил: «я было пробовал написать ста-
тью… пока не убедился, что ничего не выходит: я не  
философ, а тема философская»468. Трубецкой умер в 
1938 г. так и не написав философскую статью для 
евразийского издания. В 1930-е гг. у евразийцев вышло 
несколько философских статей («Эйдократическое пре-
ображение науки», «Под знаком диалектики» В. Н. Ильи-
на, «Власть организационной идеи» П. Н. Савицкого, 
«Время, культура и тело» В. Сеземана469, «Духовные пред-
посылки евразийской культуры» Н. Н. Алексеева470, «Диа-
лектика сознания» А. А. Шеповалова471 и др.). Савицкий 
продолжал поиски идей и концепций для построения фи-
лософского мировоззрения и обоснования «мистических» 
и «необъяснимых для разума» ритмов и закономерностей.  

К концу 1930-х гг. Савицкий приходит к необходимо-
сти создания общефилософского евразийского мировоз-
зрения. Не будучи профессиональным философом, он, тем 
не менее, изучает философскую литературу, в центре его 
внимания оказываются два философских журнала — 
«Путь» Н. А. Бердяева и советский «Под знаменем марк-
сизма», в котором в 1920-е и 1930-е гг. публиковали мно-
                                                            

468 Соболев. А. В. О русской философии. Указ. соч. С. 433.  
469 Все эти статьи вышли в сборнике «Тридцатые годы. Утвер-

ждение евразийцев» (Париж, 1931).  
470 Евразийская хроника. Вып. XI. Берлин, 1935.   
471 Евразийская хроника. Вып. XII. Б/м, 1937.   



319 
 

го историко-философских статей и философского мате-
риала вообще. В результате появляется несколько его 
евразийских философских обобщающих концепций, 
включающих идеократию, власть организационной си-
стемы, периодическую систему сущего, единство миро-
здания, Россию-Евразию как особый мир во всех ее 
проявлениях — географическом, экономическом, исто-
рическом, лингвистическом, культурном и т. д. Главной 
философской статьей этого периода является его работа 
«Русская философия в пореволюционный период» (начало 
1930-х гг.), которая состоит из двух разделов: «Ч. I. Спор 
“механистов” и “деборинцев” и «Ч. II. Две традиции». Са-
вицкий, анализируя развитие марксистской философии в 
1920-е гг., показывает, что даже внутри русского матери-
алистического марксизма постепенно развиваются два 
направления: псевдоидеализм (школа А. М. Деборина) и 
крайний позитивизм (школа С. Минина), который дово-
дит линию русского нигилизма до логического конца. 
Между этими двумя тенденциями разворачивается 
непримиримая борьба. Позитивизм требует уничтожения 
философии как таковой, С. Минин требует выбросить 
«Философию за борт» (название одноименной статьи 
Минина 1922 г.).   

Во второй части Савицкий анализирует философию 
русского зарубежья (С. Л. Франк, Н. А. Бердяев, Н. О. Лос-
ский и др.), а также идеи философов-идеалистов (соглас-
но «официальному» советскому определению), остав- 
шихся в России после революции (А. Ф. Лосев, Валерьян 
Муравьев, А. К. Горностаев и др.), и делает вывод о том, 
что несмотря на кажущиеся противоречия и непримири-
мую борьбу между русскими материалистами и идеали-
стами, исток русской мысли все же един — повышенная 
религиозная чувствительность, тяга к идеализму и раз-
решению «конечных вопросов», или, по крайней мере, 
вера в то, что эти вопросы можно разрешить. Каждое фи-
лософское направление выбирает свой путь для удовле-
творения русского запроса на «конечную истину». 
«Идеалисты» идут в русле евангельского, религиозного 
мировоззрения, «материалисты» пытаются строить  



новую Вавилонскую башню с вызовом Богу и высшим 
началам бытия, мечтая втайне стать идеальнее самых 
отъявленных идеалистов. Русская мысль — это филосо-
фия крайностей, в ней нет «средних», «буржуазных» те-
чений, что Савицкий оценивает, пожалуй, как тенденцию 
скорее тревожную. Савицкий является тем мыслителем, 
который, возможно первым, или одним из первых, пока-
зал не только непримиримые противоречия «двух ми-
ров» России, но и единство их, через которое можно и тот 
и другой «мир» понять в диалектическом преемстве еди-
ной русской духовной традиции.  



321 

38. Работы Савицкого конца 1930-х гг.,
посвященные русской архитектуре

и зодчеству 
У Савицкого не было иллюзий по поводу архитек-

туры, которая в СССР подвергалась варварскому, небыва-
лому разрушению. Этому печальному явлению он 
посвятил две работы: «Разрушающие свою Родину (Снос 
памятников искусства и распродажа музеев в СССР)» 
(Берлин, 1936) и «Гибель и воссоздание неоценимых со-
кровищ (Разгром русского зодческого наследия и необ-
ходимость его восстановления)» (Прага, 1937). Эти 
работы Савицкому предлагали перевести на иностран-
ные языки и издать в Европе и США. Савицкий отказался, 
боясь нанести репутационный урон своей Родине472, даже 
несмотря на то, что во власти в России тогда находились 
антирусские и антинациональные силы, взявшие курс на 
разрушение памятников русского средневековья, глав-
ным образом, относящихся к православию. 

Как профессионально занимавшийся архитектур-
ными памятниками Украины, объездивший центральную 
Россию и осмотревший ее древнейшие строения, Савиц-
кий с ужасом констатировал, что советская власть, 
похоже, намеревается истребить едва ли не всю древне-
русскую архитектуру. Указанные работы Савицкого 
больше похожи на плачь и вопль по безнадежно утрачен-
ным святыням. Особенно его задело разрушение святынь 
на Украине: «На разрушение обрекаются не рядовые ки-
евские постройки. С безошибочным чутьем и знанием 
дела уничтожается именно лучшее, что было создано 
прошлым украинского народа. Не безличные здания, но 
наиболее ценное заменяется “гаражами”»473. Савицкий 

472 «Но перевести эти мои брошюры на английский, немецкий и 
французский <…> в международной обстановке тех лет я не позволил. 
Ими могли злоупотребить враги России» (см.: Письмо П. Н. Савицкого 
к А. Н. Зелинскому от 24.09.1963. «Однако сердце и мысль не умолка-
ют»: переписка П. Н. и И. П. Савицких с А. Н. и Н. Е. Зелинскими. Указ. 
соч. С. 258). 

473 Савицкий П. Н. Гибель и воссоздание неоценимых сокровищ / 
Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 228.  



322 
 

перечисляет разрушенные памятники Тулы, Москвы, Рус-
ского Севера, делает вывод о том, что данная кампания но-
сит целенаправленный вредительский («троцкистский») 
характер. Все это работает на руку западникам, тем, кто 
потом может прийти, после падения коммунизма, с плана-
ми колониального порабощения народов: «Этнографиче-
ский материал “без роду, без племени” — что может быть 
лучше для сторонников “колониального расширения”»474. 
Савицкий почти проклинает разрушителей Родины: «Бу-
дущие поколения <…> заклеймят проклятием ваши имена 
и отстроят вновь разрушенные вами памятники»475.   

Савицкий предполагает, что в будущем будет со-
здана Комиссия зодческого восстановления, которая за-
фиксирует все разрушения и отстроит разрушенное при 
советской власти. В 1936–1937 гг. такие надежды каза-
лись верхом мечтательности. Но жизнь показала правоту 
Савицкого. В 1950-е и 1960-е гг. он с радостью отмечал, 
что началась системная реставрация памятников архи-
тектуры. В 1958 г. он пишет своему духовному отцу,  
свт. Афанасию (Сахарову): «Порадовался восстановлению 
Архиерейских палат. Судя по фотографиям, они теперь в 
несравненно лучшем виде, чем тот, в котором я видел их 
своими глазами в 1912 году (сорок шесть лет тому 
назад!). Это же с радостью могу сказать и о белокаменных 
деталях 1222 г. в Богородице-Рождественском соборе 
(таблица 2) и об Успенской церкви в Кремле»476. В 1965 г. 
он с радостным волнением писал «советскому евразий-
цу» Н. А. Зелинскому: «Буквально в эту минуту до меня 
дошло известие, что, наконец, образовано Всероссийское 
добровольное общество охраны памятников истории и 
культуры»477. Это, по сути, была задуманная им Комиссия 
                                                            

474 Савицкий П. Н. Гибель и воссоздание неоценимых сокровищ. 
Прага, 1937. С. 22.  

475 Там же. С. 22.  
476 Письмо П. Н. Савицкого к свт. Афанасию (Сахарову) от  

15–17.09.1958. / Письма разных лиц к святителю Афанасию (Сахаро-
ву). Указ. соч. С. 317.  

477 Письмо П. Н. Савицкого А. Н. Зелинскому от 03.07.1966. / 
«Однако сердце и мысль не умолкают»: переписка П. Н. и И. П. Савиц-
ких с А. Н. и Н. Е. Зелинскими. Указ. соч. С. 294. 



зодческого восстановления. Савицкий не дожил до вос-
становления Соловецкого монастыря и других, более 
500 монастырей и бесчисленного количества храмов и 
памятников архитектуры (таких, как упомянутый им в 
работе «Гибель и воссоздание…» Тульский кремль), но 
наметившаяся в 1950-е и 1960-е гг. тенденция была ему 
ясна.  

Постепенно преодолевалось безвременье антина-
циональной архитектурной политики 1930-х годов, стра-
на искала новые архитектурно-художественные формы с 
опорой на исконно-русские, что стало первыми призна-
ками кризиса коммунистической идеологии, которая уже 
не удовлетворяла мыслящих людей в СССР. Далее собы-
тия могли развиваться по двум направлениям, описан-
ным в свое время евразийцами. Трубецкой был 
пессимистом, он говорил о том, что все закончится подъ-
емом пещерного национализма на окраинах и развалом 
страны, после чего она, как легкая добыча, достанется 
Западу, который не упустит свой шанс поживиться за ее 
счет. Савицкий оптимистично верил, что русский народ 
возродится и сможет преодолеть сепаратизм окраинных 
республик, сохранит страну и выведет русский проект на 
мировую историческую арену. В своих архитектурных 
работах Савицкий фактически восполняет отчасти ука-
занный нами пробел — описание культурно-религиозного 
византийского наследства, византийско-асийского ком-
понента. Работы эти, тем не менее, остались перифе-
рийными и были мало замечены как современниками, так 
и исследователями в качестве важного компонента 
евразийской системы идей. Между тем архитектура — 
существенная составляющая жизненного и философского 
мировоззрения Савицкого.   



324 

39. Предвоенные годы
и Вторая мировая война 

О том, как Савицкий провел годы под немецкой 
оккупацией, до нас почти не дошло никаких значимых 
известий. Исследователь М. Соколов справедливо замеча-
ет: «Дальнейшая эволюция евразийского движения в 
1930-е годы, фактически при лидерстве П. Н. Савицкого 
ставшего основой более широкого “Оборонческого дви-
жения” по защите Советской России от внешней агрессии, 
до сих пор остается малоизученной»478. Из отдельных за-
мечаний и случайных отрывков воспоминаний можно 
составить следующую картину. Гестапо запретило выход 
«Евразийской хроники», для которой уже была готова 
статья Н. С. Трубецкого. Статья была чудом сохранена Са-
вицким: «Последний раз в жизни я видался с 
Н. С. Трубецким в 1937 г. Незадолго перед тем он напеча-
тал очень интересную статью в “Хронике”, XII. Я упрекал 
его за то, что собственные филологические работы он пе-
чатает по-немецки (эта его неметчина очень сидела у меня 
в печенках, как сидит и сейчас). Н. С.  внял моим доводам и 
обещал очередную свою лингвистическую работу напи-
сать по-русски и прислать ее для “Хроники”, XIII. Это свое 
обещание он и выполнил в декабре 1937 г., прислав мне 
рукопись: “Мысли об индоевропейской проблеме”. — Из-за 
нагрянувших событий “Хронику”, XIII не удалось осуще-
ствить. Но я свято сберег — через все эти 20 лет — авто-
граф статьи Н<иколая> С<ергеевича>ча, писанный его 
характерным четким почерком. Теперь эту рукопись уда-
лось продвинуть в Москву, и она напечатана в журнале 
“Вопросы языкознания”, 1958, I, с. 65–77 (в отделе 
“Из истории языкознания”). — Таким образом, список рус-
ских работ Н<иколая> С<ергееви>ча обогатился еще од-
ной работой, при этом наиболее поздней по времени из 
всех вообще его работ»479.  

478 Соколов М. Евразиец пишет генералиссимусу (По материалам 
архивно-следственного дела П. Н. Савицкого) // Исследования по исто-
рии русской мысли. 2012–2014. М.: Модест Колеров, 2015. С. 498. 

479 Письмо П. Н. Савицкого Н. Н. Алексееву, ок. 1958 г. / «Доро-
гой мой друг Петр Николаевич»: Письма Н. Н. Алексеева к П. Н. Савиц-
кому (1957–1961). Указ. соч.  С. 427. 



325 
 

В 1939 г. Г. В. Вернадский безуспешно пытался 
устроить переезд Савицкого с семьей в США. В то время 
поток желающих переселиться из Европы в США был 
столь велик, что никакой работы по специальности, ника-
ких значимых предложений получить не удалось. 1 сен-
тября 1940 г. Савицкий был назначен директором Русской 
реальной гимназии в Праге, а уволен с этой должности ок-
купационными властями в августе 1944 г. за сопротивле-
ние мобилизации русских гимназистов в немецкую армию. 

Все четыре года директорства Савицкий буквально 
ходил по острию ножа. Д. И. Мейснер вспоминал это вре-
мя так: «Более сорока лет я знаю Савицкого, видел и 
слышал его, беседовал с ним при самых разных обстоя-
тельствах, в самых разных, иногда очень сложных усло-
виях, а все же не разгадал до конца всех сомнений его 
души, ее разноречий. Так или иначе, но руководитель 
евразийской группы активно включился в патриотическое 
движение среди русской эмиграции и в известной мере 
вел это движение до войны. Он даже пытался вместе с не-
которыми другими людьми продолжать работу и после 
прихода немцев и начала войны. Правда, он находился в 
трудном, чтобы не сказать двусмысленном в условиях ок-
купации положении директора существовавшей в Праге 
многие годы русской гимназии. Положение это вынужда-
ло Савицкого к внешнему сотрудничеству с немцами. А 
вместе с тем помню один знаменательный вечер в этой 
гимназии в самом начале Второй мировой войны. Гимна-
зический хор, выйдя на эстраду, вдруг с горячим подъ-
емом грянул: “Скажи-ка, дядя, ведь недаром Москва, 
спаленная пожаром…”. Я был на этом вечере и, как мно-
гие другие, был охвачен глубоким волнением. Раздались 
бешеные аплодисменты. Савицкий сидел в первом ряду и 
любезно беседовал с представителем немецких властей. 
Войны с Россией тогда еще не было, но близость и неиз-
бежность ее всеми ощущалась. Многие русские в публике 
громко плакали. Я часто встречался с Савицким в годы 
войны. Он неизменно верил в победу Красной Армии и 
горячо ее желал»480.  

                                                            
480 Мейснер Д. И. Миражи и действительность. Записки эмигран-

та. М.: Издательство Агентства печати «Новости», 1966. С. 236.  



326 
 

Савицкий, прочитав книгу Мейснера, отметил, что 
никакой «двусмысленности» в его положении не было: 
«Такой “двусмысленности” (с. 235) я не признаю. В самые 
тяжелые годы я прикрывал буквально своим телом “фон 
Завицкого”, человека с двумя печатными родословиями 
на триста лет в пражских библиотеках, телом знатока 
немецкого языка, литератур, искусства (все это я приоб-
рел до Первой мировой войны), тех 500 русских детей, 
которые были собраны в тогдашней Русской гимназии в 
Праге. В этой Гимназии я был директором. Одновременно 
я воспитывал всех учеников в духе русского и советского 
патриотизма. В конце концов немцы меня репрессирова-
ли. Но все 500 детей были спасены — и знают в совер-
шенстве русский язык, на котором теперь и делают 
“карьеру”»481.  

Е. А. Максимович, дочь историка А. А. Кизеветтера, 
вспоминала о Савицком: «он был большим патриотом. 
Преподавал в гимназии во времена немцев. Когда никого 
там не было, то он вставал на колени и молился за побе-
ду»482. О своем директорстве Савицкий писал в письме к 
Н. Н. Алексееву так: «В 1940 г. я принял предложенный 
мне “пост” директора здешней Русской гимназии. Это 
было немалое дело. В гимназии было более 500 учеников. 
Число их очень увеличилось при мне. В 30-х годах для 
Гимназии было выстроено прекрасное, “сверхсовремен-
ное” пятиэтажное здание, занявшее целый большой 
квартал (в нем сейчас советская школа). Пожалуй, лучшее 
школьное здание Праги. — Я пробыл директором более 
4-х лет (до сентября 1944 г.). — Я сделал все, от меня за-
висящее, чтобы сберечь здешних русских детей и русскую 
молодежь в эти труднейшие годы и дать им настоящее 
знание русского языка (многие из них, при поступлении в 
Гимназию, совсем им не владели). — Все это удалось в 

                                                            
481 Письмо Н. П. Савицкого Н. А. Зелинскому от 22.04.1967. // 

«Однако сердце и мысль не умолкают»: переписка П. Н. и И. П. Савиц-
ких с А. Н. и Н. Е. Зелинскими. Указ. соч. С. 309–310.  

482 Из бесед с русскими эмигрантами // Воспоминания. Дневни-
ки. Беседы. Русская эмиграция в Чехословакии. Прага: Славянский 
институт АН ЧР, 2011. Кн. 1. С. 400.   



значительной степени. — Кажется, все бывшие мои 
ученики признают сейчас правильность моего упора на 
русский язык, который я проводил с чрезвычайной энер-
гией. Теперь здесь русский язык пригодился им всем, и 
знание его продолжает быть весьма и весьма для них по-
лезным. Многие из них занимают сейчас ведущее поло-
женье. Я был “снят” с директорства немцами — за 
сопротивление мобилизации наших русских мальчиков в 
гитлеровскую армию — и стал чернорабочим»483. Всю 
войну Савицкий провел в состоянии величайшего нерв-
ного напряжения, ожидая победы «русского оружия». Та-
ким образом, свое положение Савицкий расценивал как 
роль резидента, осуществляющего диверсию в тылу вра-
га ради спасения «русских мальчиков».  

483 Suvcinskij, Petr Petrovic, Paríž. Slovanská Knihovna. T-SAV-
V/117.  



328 

40. Арест, следствие, тюрьмы, лагеря.
Испытание веры, обретение духовного 

отца, примирение с самим собой 
В 1945 г. Савицкий был арестован органами СМЕРШ 

и вывезен в СССР. В это время ему исполнилось 50 лет. Он 
был осужден по статьям 58–4 и 58–11 за антисоветскую 
деятельность и приговорен к 10 годам исправительно-
трудовых лагерей. М. В. Соколов484, который специально 
занимался исследованием этой темы, в своей публикации 
делал намеки на то, что у Савицкого была сделка со след-
ствием, иначе, как ему кажется, невозможно объяснить 
того факта, что когда следствие началось, сотрудников 
СМЕРШа совершенно не интересовало его директорство 
и, возможно, сотрудничество с немцами, но со всем усер-
дием они выясняли его евразийские связи. Дело на Савиц-
кого было заведено, собственно, по факту того, что он 
является основоположником этого движения. Савицкий 
был осужден по статье 58–4 (оказание помощи междуна-
родной буржуазии) и 58–11 (организационная контррево-
люционная деятельность), т. е. следователя интересовало 
именно евразийство, хотя «евразийское дело» было «сши-
то» довольно своеобразно. По делу привлекли бывших со-
трудников ГПУ, организаторов «Треста» — якобы 
промонархической организации, которая работала с эми-
грацией. В деле «Треста» много неясного. Например, нет 
очевидной причины, почему главный актер ГПУ-Треста, 
Э. Опперпут, внезапно выступил с разоблачением этой 
аферы, которая в это время была в самом разгаре.  

Многие признаки указывают на то, что внутри са-
мого ГПУ возник раскол, и некоторые сотрудники, отве-
чавшая за операцию «Трест», повели себя «неправильно». 
Когда после окончания Второй мировой войны подняли 
материалы евразийского дела, то эту «неправильную» 
команду решили окончательно уничтожить. Так, по 
евразийскому делу прошли А. А. Якушев, А. А. Ланговой, 

484 М. В. Соколов внесен Минюстом РФ в реестры 
СМИ-иноагентов.   



329 
 

Ю. А. Артамонов, Григорий Васильевич (фамилия неиз-
вестна, сотрудник ГПУ), актеры ГПУ, изображавшие со-
ветских евразийцев (Окунев, Ткачев — возможно, 
фамилии не настоящие) и другие лица. Сотрудники орга-
нов госбезопасности СССР решали свои внутренние зада-
чи, евразийство, которое после войны не представляло 
никакой угрозы, было удобным инструментом для их 
решения. Если у Савицкого и была «сделка» со следстви-
ем, то она могла быть по линии «Треста».  

Что касается «своих», евразийцев, Савицкий сумел 
довольно мастерски выкрутиться на допросах: «Надо за-
метить, что первые показания Савицкого даны в основ-
ном в отношении людей, к тому времени или наверняка 
убитых (Опперпут), или давно сошедших со сцены»485. 
Эту линию Савицкий выдерживал до конца, впрочем,  
и следователи подробно расспрашивали его именно о 
1920-х гг.: «Когда мы гуляли в саду, я (Н. Е. Андреев, аре-
стованный вместе с Савицким — К. Е.) спросил, как его 
дела, а он сказал: “Положение очень трудное, потому что 
они меня спрашивают о 1920-х годах, которые я уже не 
помню”. Я понял, что его допрашивали о его нелегальных 
поездках в Советский Союз, <…> и при чистках многие 
чекисты, осведомленные об этих делах, были ликвидиро-
ваны. Ясно, что первые арестовавшие его ничего не знали 
об этих делах. Теперь эти инстанции получили указание 
из центра, потому его и арестовали в четвертый раз; хо-
тели проверить кого-то из своего аппарата»486. 

Савицкий боялся за жену и детей, находился в со-
стоянии крайнего душевного потрясения. Собственно, 
начиная с этого времени, это потрясение оказало некото-
рое влияние на его психику. Появилась, например, тяга к 
преувеличениям, что отмечал Н. Е. Андреев (они были 
арестованы почти одновременно и первое время находи-
лись вместе). Позже эту черту отмечал также и 
П. П. Сувчинский, с которым он восстановил отношения 
                                                            

485 Соколов М. Евразиец пишет генералиссимусу. Указ. соч.  
С. 509.  

486 Андреев Н. Е. То, что вспоминается. Из семейных воспомина-
ний. Т. 2. Таллин: «Авенариус», 1996. С. 513–514.  



330 
 

после возвращения в Европу. Это не удивительно, «лома-
лись» на допросах даже убежденные антикоммунисты, 
храбрые офицеры, монахи…. Стоит отметить, что больше 
всего Савицкого угнетала мысль о том, что его считают 
врагом России. Эта мысль была ему настолько невыноси-
ма, что он готов был принять противоположную точку 
зрения и начать гиперболически славить СССР. Судя по 
всему, если Савицкий и мог оказать некоторое негатив-
ное влияние на судьбы евразийцев, арестованных вместе 
с ним или позже (В. Э. Сеземана, Г. Н. Товстолеса, 
К. А. Чхеидзе), то не сделал этого сознательно. Следова-
тели сами извлекали нужную им информацию и исполь-
зовали ее в своих целях.  

Савицкий отбывал наказание в Темниковском ис-
правительно-трудовом лагере, пос. Явас Мордовской 
АССР, кроме того, был на лесоповале, в пересыльных 
тюрьмах (в Москве, в Смоленске). О своем пребывании в 
местах заключения позже писал так: «Вот я одиннадцать 
лет провел непрерывно в пределах бывших губерний Пен-
зенской, Тамбовской, Рязанской и Московской. Ежечасно и 
ежеминутно соприкасался с тамошними людьми, прово-
дил дни и ночи в беседах с ними»487. В лагере он встретил 
своего духовного отца, свт. Афанасия (Сахарова), который 
станет практически членом семьи Савицких. Фотографии 
владыки Афанасия стояли на прикроватном столике Са-
вицкого и его супруги, рядом с фотографиями детей. 

О лагерной жизни (всего, вместе с арестом, след-
ствием и последующим возвращением прошло 11 лет), 
Савицкий не указывал позже почти никаких подробно-
стей, а в письмах приукрашал многие события. Самые 
глубокие чувства он выражал только в письмах к свт. 
Афанасию, перед которым нечего было скрывать — они 
вместе прошли все унижения человеческого достоинства, 
голод, ругань, принудительные работы. Стоит отметить, 
что лагерные сидельцы свидетельствовали о том, что во-
енное время и первые годы в заключении были самыми 
                                                            

487 Письмо П. Н. Савицкого Г. П. Струве / Старый патриотизм, 
«переориентированный на новую Россию: евразийство П. Н. Савицко-
го. Указ. соч.  С. 146.  



331 
 

тяжелыми. Хозяйство, дороги, вокзалы были разрушены, 
люди систематически голодали даже на воле. В сизом от 
дыма папирос бараке свт. Афанасий, Савицкий и другие 
христиане совершали церковную службу. Тогда в заклю-
чении было много священнослужителей и монахов, кото-
рые знали молитвы и псалмы наизусть.  

В 1946 г. Савицкий работал на лесоповале: «Перенес 
это с бодростью, сдружился с ребятами-лесорубами. Это 
почти сплошь были урки (уголовники). Работали ребята 
замечательно. Любили слушать мои рассказы»488. Дере-
вья пилили вручную, питание было скудным. Уголовни-
ки, слушая лекции Савицкого, не упускали возможность 
поживиться его имуществом: «Воспользовавшись моей 
оплошностью, принадлежавшую мне “Всеобщую историю 
искусств” скурили ребята»489; «Востоков зазевался — 
пайки нет. Пришлось целый день голодать»490. После ин-
цидента он пишет стихотворение «Обидчику», заканчи-
вающееся замечательными словами:  

 
Прощаю я. Мой хлеб во здравье кушай. 
Пусть этот хлеб твой разум укрепит. 
И правду светлую дум, слов, поступков лучших, 
Как искру новую, в тебе воспламенит. 

 
Это не просто прекраснодушие, это плод духовного 

делания под руководством свт. Афанасия (Сахарова). Од-
новременно, только такая установка позволила Савицко-
му просто физически выжить. Если бы он проявлял 
агрессию или отчаяние, его бы быстро довели до гибели 
уголовники, или он сам не нашел бы в себе силы жить 
дальше. Впрочем, в лагере он общался не только с уго-
ловниками, но с различными деятелями культуры, кото-
рые оказались волею судеб в заключении. Среди них 
были и иностранцы: «В истекшие годы я общался с двумя 
норвежцами — <О.Т.> Ларсеном и <О.> Харью. Знаю, что 
Ларсенов в Норвегии десятки тысяч. Мой собеседник был 
                                                            

488 Востоков П. [П. Н. Савицкий]. Стихи. Париж, 1960. С. 36. 
489 Там же. С. 171.  
490 Там же. С. 87.  



332 
 

из северной Норвегии. Думаю, что он уже дома. Харью 
даже одно время был мне дневальным (я был культоргом 
и библиотекарем)»491. 

О круге общения в тюрьмах и лагерях он писал, что 
«У меня были буквально десятки тысяч интереснейших 
собеседников. И какие поразительные вещи я видел»492. 
Эти слова не стоит понимать буквально. «Десятки тысяч» 
в устах Савицкого означало просто «очень много», как, 
например, он использует то же выражение в одном из 
своих ранних писем: «как пришло за эти годы для десят-
ков тысяч русской молодежи»493; или близкое тому:  
«В истекшие годы (1945–1956) в лесах Подмосковья, 
наряду с многими другими, я пережил незабываемые по-
этические моменты. Я уже писал Вам, что у меня десятки 
и десятки друзей — колхозников и рабочих, русских и 
мордвы, и представителей других ЕА (евразийских — 
К. Е.) народов. И я смело скажу, что в России в миллионах 
и в десятках миллионов сердец “ощущение природы” жи-
вее, чем когда бы то ни было»494. То же выражение он ис-
пользует, когда он пишет о Д. П. Святополк-Мирском: 
«Димитрий Петрович в трагических обстоятельствах до 
последних дней своей жизни продолжал писать свой 
труд: “Русская поэзия от Пушкина до Фета”. И вносил в 
него тысячи и тысячи стихов, восстанавливаемых по па-
мяти!»495. У П. Н. Савицкого, с его живейшим интересом к 
любому человеку как носителю индивидуальной исто-
рии, в котором сходятся нити единства мироздания, дей-

                                                            
491 Письмо П. Н. Савицкого О. Броку от 02.12.1956. // Каре-

лин В. А., Репневский А. В. Из переписки профессора Олафа Брока и Пет-
ра Савицкого (1916–1958). Указ. соч. С. 292 

492 Письмо П. Н. Савицкого О. Броку от 04.11. 1956. Там же. Указ. 
соч. С. 285. 

493 Письмо П. Н. Савицкого О. Броку от 03.02. 1920. Там же. Указ. 
соч. С. 282. 

494 Письмо П. Н. Савицкого к Н. Н. Алексееву. 1958 г. / «Дорогой 
мой друг Петр Николаевич»: Письма Н. Н. Алексеева к П. Н. Савицкому 
(1957–1961). Указ. соч. С. 429. 

495 Письмо П. Н. Савицкого П. П. Сувчинскому от 02.05.1957. // 
Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 521. Курсив 
автора.  



333 
 

ствительно было много знакомых и немало друзей, кото-
рых он приобрел за годы заключения в СССР. Во всяком 
случае он ощущал себя частью советского, русского народа.  

Известно, что Савицкий в заключении общался с 
протоиереем Григорием Климентьевичем Лысяком 
(1885–1958), иеромонахом Иераксом (Бочаровым, 1880–
1959), митрополитом Мануилом (Лемешевским, 1884–
1968), митрополитом Нестором (Анисимовым, 1885–
1962), миссионером, просветителем Дальнего Востока. 
Савицкий упоминает также некоего «отца Иоанна», «с ко-
торым мы были на 8-м»496. С этими иерархами, священ-
никами, монахами, просто верующими людьми Савицкий 
вместе молился, присутствовал при тайном совершении 
литургии, причащался.  

Православные сидельцы спорили о том, является ли 
переживаемая ими эпоха апокалиптической. Савицкий 
был скептиком, не поддерживавшим этих настроений: 
«Среди моих собеседников 1945–1956 гг. было немало 
“концемирников”, людей, которые ждали и ждут свето-
преставления буквально со дня на день. Я говорил им, 
что христианское сознание допускает возможность конца 
света в любой момент. Со времени написания Апокалип-
сиса сменилось приблизительно 66 поколений. В каждом 
из этих поколений были люди, которые остро ожидали 
светопреставления именно при жизни своего поколения 
и видели признаки его приближения. Но шестьдесят 
шесть поколений миновало, а светопреставления не про-
изошло»497. Известно, что Савицкий читал, как это было 
принято, лагерным сидельцам лекции по своей специ-
альности, но особенно ценил он лекцию, которую позже 
обнародовал и в эмиграции: «Ресурсы сжатости русского 
языка». Текст лекции носит характер лапидарный, и его 
идеи вряд ли являются объективными. Савицкий  

                                                            
496 Письмо П. Н. Савицкого свт. Афанасию (Сахарову) от 

12.05.1957. // Письма разных лиц к святителю Афанасию (Сахарову). 
Указ. соч. С. 298. 

497 Письмо П. Н. Савицкого Н. Н. Алексееву, февраль 1959 г. // 
«Дорогой мой друг Петр Николаевич»: Письма Н. Н. Алексеева к 
П. Н. Савицкому (1957–1961). Указ. соч. С. 431.  



334 
 

доказывал, что русский язык имеет всемирное значение, 
и выучить его, сделав планетарным языком общения, ед-
ва ли не легче, чем язык английский. С этим утверждени-
ем вряд ли согласится иностранец, изучающий русский 
язык. Грамматика, произношение, строй русского языка 
очень сложен для изучения.  

Савицкий также упоминал, что у него были дискус-
сии с «пастернаковцами». Так он называл поэтов и писате-
лей, поклонников Б. Пастернака, литературных приемов, 
художественной формы и идей которого Савицкий не 
принимал. Среди таких «пастернаковцев» он упомянул пи-
сателя и журналиста А. Г. Лебеденко (1892–1975), с кото-
рым, тем не менее, дружил. Савицкий имел редкий дар: он 
мог дружески общаться с человеком, взгляды которого 
были противоположны его собственным.  

Среди «светских» сидельцев к Савицкому была 
близка дочь Марины Цветаевой — Ариадна Сергеевна 
Эфрон: «А<риадна> С<ергеевна> была там, где позже был 
я. <…> Все моё желание, чтобы каждый стих М<арины> 
И<вановны> был издан. Но я опасаюсь, как бы издание 
“Лебединого стaна” в этот момент — не повредило 
А<риадне> С<ергеевне>»498, писал он Глебу Струве в 
1957 г. В заключении Ариадна Сергеевна рассказывала 
все подробности жизни Марины Цветаевой, о которых 
Савицкий потом сообщил Г. П. Струве, в частности, об об-
стоятельствах ее гибели. Так, неожиданно «закольцева-
лась» судьба Савицкого: проявив жесткость и 
принципиальность в истории с публикацией «Обраще-
ния» Цветаевой в газете «Евразия», в заключении он стал 
собеседником ее дочери, слушая рассказы о последних 
днях жизни и гибели Марины Ивановны. Это многому 
научило Савицкого, в частности, абсолютной терпимости, 
которую некоторые принимали за неизбирательность, 
отсутствие критического суждения. Также в заключении 
состоялась важнейшая для Савицкого встреча с истори-
ком и искусствоведом М. А. Гуковским, через которого он 
познакомился позже с Л. Н. Гумилевым и Н. А. Зелинским.  
                                                            

498 Старый патриотизм, «переориентированный на новую Рос-
сию: евразийство П. Н. Савицкого. Письма П. Н. Савицкого к 
Г. П. Струве. Указ. соч. С. 139.  



335 
 

Вообще, время, проведенное в лагерях, было перио-
дом покаяния и самопознания. Размышляя над своей 
жизнью, Савицкий пришел к выводу о том, что часто, в 
полемическом задоре, в блеске славы, подогреваемый 
страстями, он не достигал того, к чему по-настоящему 
стремился: 

 
Три жизни знаю я 
Жизнь первая прошла в потоке света 
Исканьем красоты душа была согрета. 
Вторая жизнь была исканьем знанья 
Прошла и эта жизнь среди друзей и споров. 
И третьей жизни внятен мне закон: 
Чуждаясь страсти, гнева и раздоров,  
Любовь и жертвенность указывает он499. 

 
«Третья» жизнь, которая началась с момента ареста, 

означала окончание «периода знания», здесь началось 
испытание веры, настоящий искус — может ли Савицкий 
«Простить ругателям святынь души моей…»500.  

Вынести все, что происходило в заключении, ему 
помогло обращение к христианской вере как к реальной, 
действительной опоре жизни. В письмах к духовному от-
цу, свт. Афанасию (Сахарову) звучат ноты подлинного 
покаяния, подлинного страдания, внутреннего плача о 
себе самом, тем более, что буквально перед концом испы-
таний его постигло серьезное искушение. Савицкий уми-
рал от голода и истощения, когда его увидела и искренне 
пожалела одинокая женщина, которая, собственно, и 
спасла его, втайне надеясь на взаимность: «Мне никак не 
удавалось оправиться от дистрофии — следствия страш-
ной, смертельной операции, перенесенной мною в 1953 г. 
(заворот кишок!). Я очень страдал от опаснейших при-
падков каменной болезни. Раза два в неделю меня выво-
дили из строя катастрофически сильные приступы 
головной боли (Вы отчасти были личным их очевидцем). 
Каждый такой приступ продолжался от 12-ти до  

                                                            
499 Востоков П. [Савицкий П. Н.]. Стихи. Париж, 1960. С. 59.   
500 Там же. С. 64.  



336 
 

14-ти часов. Жизнь переставала быть для меня жизнью.  
В усадьбе “дома отдыха” нашлась целительница. Моим 
лечением занялась молодая, 34-летняя женщина-
медичка, прошедшая два курса Медицинского факульте-
та, но не кончившая его, — Раиса Васильевна Шулинская. 
Она создала для меня идеальный режим питания и жиз-
ни. У меня не было денег. Для того чтобы поставить меня 
на ноги, она истратила на меня более полутора тысяч 
собственных своих денег. В течение нескольких месяцев 
она полностью справилась с моей дистрофией. Начисто 
освободила меня от припадков каменной болезни.  
А страшнейшие головные боли — как рукой сняло! Пря-
мо-таки чуду подобно! Раиса стала для меня гением-
целителем»501.   

Положение, в котором находился Савицкий, было 
глубоко трагическим. Трудно осуждать Петра Николае-
вича, который исстрадался, жизнь которого висела на во-
лоске, у которого не было надежды вернуться к семье в 
Прагу: «В течение одиннадцати лет я был оторван от се-
мьи. В течение семи лет я вообще о ней ничего не 
знал»502. Завязался недолгий роман, который со стороны 
Савицкого был, с одной стороны, вызван горячей благо-
дарностью своей спасительнице, с другой — нервным 
срывом, когда душа человеческая уже не в состоянии 
терпеть ужас окружающей чудовищной действительно-
сти: «Чего я только не навидался за истекшие 12 лет, 
прошел все круги “Дантовой Божественной комедии”»503. 
Обдумав свое положение, Петр Николаевич все же при-
нимает решение остаться верным супруге и детям, даже 
не имея надежды на возвращение, поскольку разрешения 
на выезд ему не давали. До конца дней он оплакивал свое 
«падение», каялся и переживал «измену»: «Очень угнета-

                                                            
501 Письмо П. Н. Савицкого к свт. Афанасию (Сахарову) от 

17.05.1956 / Письма разных лиц к святителю Афанасию (Сахарову). 
Указ. соч. С. 280–281. 

502 Письмо П. Н. Савицкого О. Броку от 04.11.1956 / Репнев-
ский А. В. Из переписки профессора Олафа Брока и Петра Савицкого 
(1916–1958). Указ. соч. С. 285. 

503 Там же. С. 284.   



337 
 

ет меня чувство моей греховности. Знаю, что нельзя от-
чаиваться. Отчаяние — самый тяжелый грех»504, писал он 
духовному отцу. 

Трогательно звучат его простые слова до глубины 
души исстрадавшегося человека, когда он описывает 
церковную службу, на которой ему довелось побывать, 
уже, формально, свободным человеком, отбывшим срок, 
но не имеющим документов, разрешения на выезд, — че-
ловеком с предельно неопределенным будущим. Жил он 
тогда в Зубово-Полянском доме инвалидов Мордовской 
АССР, станция Потьма, пос. Явас, насельники которого, в 
основном, были такими же, как он — бывшими заклю-
ченными с утерянными документами, которым некуда 
было ехать. «Позавчера, в Дмитриеву субботу, я ходил в 
Зубову в церковь. Встал в пять часов, из нашей усадьбы 
вышел в шесть. Уже верстах в трех от Зубовой меня 
встретил колокольный звон. Звонили к утрене. Было по-
гожее осеннее утро. Здешние леса (уже без листвы), пе-
реполянья, опустелые, но все еще прекрасные луга 
развертывались предо мною в красоте необычайной. — 
Холмы над Парцей превосходно резонировали (Зубовская 
церковь тоже на холме, только на противоположном бе-
регу). Я стоял на одном из этих холмов, и мне казалось, 
что я слышу благовест с неба. Когда я подходил к церкви, 
уже благовестили к обедне. Служили благолепно. Свя-
щенникам (их двое) вменяют разные бытовые грехи  
(отцу Сергию — кажется, только курение). Но я сам чув-
ствую за собою множество грехов и не люблю слушать 
рассказов о чужих грехах. От священника я требую одно-
го: чтобы он верил в Бога и непоколебимо стоял в исти-
нах Православной веры. У обедни я подавал просфорки за 
здоровье всех моих дорогих. В церкви было три священ-
нослужителя (считая и чтеца, “инвалида” из нашего “ин-
валидского” дома, обруселого и оправославленного 
лифляндского дворянина фон-Барса; мой отец, будучи 
предводителем в Гомеле, знавал его отца, инженера). 
                                                            

504 Письмо П. Н. Савицкого к свт. Афанасию (Сахарову) от 
07.11.1955. / Письма разных лиц к святителю Афанасию (Сахарову). 
Указ. соч. С. 276.   



338 
 

Двое нищих, я и около полусотни женщин — наполовину 
русских, наполовину мордовочек (судя по их костюмам, 
описанным еще Геродотом505). Буквально каждая из пя-
тидесяти женщин принесла узелок с пéчивом: белые бул-
ки, просяные, известные испокон тысячелетий, 
мордовские блины, блины пшеничные. На печиве лежали 
яблоки. <…> Умилительно проходила общая панихида. 
Священники молились об упокоении души воинов, пав-
ших в Великую Отечественную войну. Почти все молящи-
еся — вдовы, матери или сестры этих воинов. Пели все. 
Многие плакали. По окончании общей панихиды моля-
щиеся, — конечно, без всякой моей просьбы, — стали да-
вать мне по куску своего печива, а некоторые давали и по 
куску освященного яблока. Принимать меня за нищего 
они не могли: на мне был новый собственный (не “инва-
лидский”) коричневый костюм столичного покроя, сши-
тый лучше, чем их одеяния506. Я благодарно брал все, что 
мне давали. Мне казалось, что это русский народ, а вместе 
с ним и мордва, меня питают»507.  

Савицкий был как капля в этом море русской сти-
хии, видел великое народное горе, множество женщин, 
оставшихся одинокими после войны, для которых един-
ственным утешением была молитва. В Европу он вернет-
ся другим человеком — много пострадавшим и много 
внутренне о себе переосмыслившим. Его религиозность 
станет не декларативной и требовательной, но тихой, 
углубленной, проникнутой светом покаяния. Последние 
годы жизни Савицкий будет особенно религиозен, пунк-
туален в вопросах выполнения церковных правил, мо-
литв, постов. Он буквально пожертвует собой ради 
близких, чтобы дать возможность своим детям получить 

                                                            
505 Вероятно, Савицкий спутал Геродота с готским историком 

Иорданом (VI в.), который считается первым, описавшим народ 
«мордва» (Mordens). 

506 Судя по всему, этот костюм был даром его сестры, 
А. Н. Кренке.   

507 Письмо П. Н. Савицкого к свт. Афанасию (Сахарову) от 
07.11.1955 / Письма разных лиц к святителю Афанасию (Сахарову). 
Указ. соч. С. 275–276.   



образование без препятствий, чтобы облегчить им 
жизнь, восполнить годы своего отсутствия. Он день и 
ночь будет трудиться, не жалея себя. На евразийство не 
останется времени. Евразийство найдет отражение в его 
богатом эпистолярном наследии, 1950-х — 1960-х гг., 
о котором речь пойдет ниже. 



340 

41. Эпистолярное евразийство Савицкого
в 1950-е и 1960-е годы 

После возвращения в Европу Савицкий старался 
восстановить утерянные контакты. Всех корреспонден-
тов Савицкого установить едва ли возможно, поскольку 
его личный архив находится, вероятно, в собственности 
наследников. Часть личного архива была ими передана в 
Славянскую библиотеку в Праге, но, судя по другим архи-
вам, в которых сохранились письма Савицкого, передан-
ные материалы далеко не полная коллекция писем. 
Большая часть переписки Савицкого или утрачена, или 
находится в частных руках. Поэтому здесь мы перечис-
лим наиболее известных корреспондентов Савицкого 
1950-х — 1960-х гг., о которых сохранились достоверные 
сведения. Имена были установлены на основании изуче-
ния доступных писем Савицкого.  

Его корреспондентами в указанное время были: 
Н. Н. Алексеев (евразиец), Н. Е. Андреев (филолог, поэт, 
бывший директор Археологического института 
им. Н. П. Кондакова, проживал в Великобритании) и его 
супруга Е. А. Андреева, свт. Афанасий (Сахаров), Г. В. Вер-
надский, Л. Н. Гумилев, А. Н. Зелинский, Н. Е. Зелинская 
(мать Н. А. Зелинского, супруга химика Н. Д. Зелинского, 
сподвижника В. Н. Вернадского), А. В. Карташев, В. Ф. Ми-
норский (востоковед, проживал в Великобритании), 
митр. Нестор (Анисимов) (проживал в СССР), Н. А. Оцуп 
(поэт, переводчик, проживал во Франции), Г. Н. Полков-
ников (давний единомышленник, евразиец), К. И. Симо-
нова (жена Г. В. Флоровского, свояченица Савицкого), 
Г. П. Струве (филолог, писатель, исследователь, сын 
П. Б. Струве, проживал в США), П. П. Сувчинский, О. Брок 
(норвежский филолог), Р. О. Якобсон. Переписывался Са-
вицкий также со своими родственниками из СССР (с сест-
рой А. Н. Кренке). Это далеко не полный перечень его 
корреспондентов, сам Савицкий подчеркивал: «<…> мне 
пишут и из Франции, и из Англии, и из США»508, но, стоит 

508 Письмо П. Н. Савицкого О. Броку от 25.12.1957. // Репнев-
ский А. В. Из переписки профессора Олафа Брока и Петра Савицкого 
(1916–1958). Указ. соч. С. 299. 



341 
 

отметить еще раз, что далеко не все архивы Савицкого 
доступны, более того, многие поздние письма Савицкого 
сохранились фрагментарно.  

По сравнению с его ранней, довоенной перепиской 
списки корреспондентов не кажутся многочисленными.  
В 1920-е и 1930-е гг. Савицкий вел обширнейшую пере-
писку, в том числе и с учеными из СССР. Тут стоит отме-
тить, что многих уже не было в живых, кто-то погиб в 
советских лагерях (Л. П. Карсавин, Д. П. Святополк-
Мирский), кто-то ушел из жизни во время Второй миро-
вой войны, кому-то (как Ариадне Эфрон) Савицкий боял-
ся повредить своими письмами, адреса некоторых были 
безвозвратно потеряны. Однако учитывая то, что все его 
корреспонденты были буквально «звездные», или, как 
Л. Н. Гумилев — буквально легендарные люди, а также 
то, что поздние письма Савицкого были довольно про-
странными (иногда он писал целые научные трактаты), 
эту переписку стоит признать, во-первых, имеющую осо-
бую научную ценность, во-вторых, рассматривать ее как 
продолжение евразийства в эпистолярной форме. Осо-
бенно это касается его переписки с Г. В. Вернадским, 
Л. Н. Гумилевым, А. Н. Зелинским и Н. Н. Алексеевым.  

Чтобы ценные научные факты и материалы были 
доступны его адресатам, Савицкий копировал письма и 
ответы Гумилеву, Вернадскому, Алексееву и рассылал этот 
материал указанным ученым, иногда привлекая в этот 
дискуссионно-эпистолярный евразийский круг текстов и 
других корреспондентов. Так обеспечивался круговорот 
идей, и еще до изобретения мессенджеров, дающих воз-
можность устраивать конференции для людей, находя-
щихся в разных странах, Савицкий уже изобрел свой 
эпистолярный мессенджер, устроив международный 
евразийский дискуссионно-эпистолярный семинар. Стоит 
отметить, что Савицкий очень нуждался в последние го-
ды, не имея ни пенсии, ни стабильной зарплаты. Время от 
времени его корреспонденты поддерживали его посыл-
ками и деньгами, без чего он, вероятно, просто бы не вы-
жил, надорвавшись раньше времени. В какой-то степени 
Савицкий чувствовал себя обязанным и «благодарил» 



342 
 

своих благодетелей присылкой перекрестных писем, от-
тисками статей, и больше всего — стихами.   

Круг охваченных перепиской тем — огромен, он  
достоин отдельной и отнюдь не маленькой книги. В пе-
реписке обсуждались темы истории, историософии, куль-
туры, архитектуры, поэзии, языкознания и др.; 
обсуждались как «старые» евразийские концепции (темы 
«пульса времени», наличия в истории чередующихся 
«подъемов» и «прогибов», ритмы истории, периодиче-
ская и симметрическая система географических зон Рос-
сии, месторазвитие, энергия исторических процессов 
и т. д.), так и новые наработки. Савицкий обсуждал и ли-
тературно-поэтические темы, например, с Гумилевым и 
Г. П. Струве. Поднимались темы археологические (рас-
копки курганов, которые вел Гумилев и Зелинский, ис-
следование Тибета, памятников долины Иссык-Куль 
и т. д.), исторические (история хуннов, уйгуров, тюркго-
тов, монголов, киданей, кыргызов, татар казанских, 
крымских, хазар, жужаней, кочевых и оседлых народов 
Евразии, Тибета, Китая), концептуальные («месторазви-
тие» или «вмещающий ландшафт»?). В настоящем отделе 
стоит отметить только новые евразийские темы, которые 
стали частью мировоззрения Савицкого и которые он из-
лагал в письмах своим адресатам. То, что эти темы и идеи 
появлялись и развивались, говорит о том, что евразий-
ство Савицкого не застыло в одном, довоенном еще, со-
стоянии, но находилось в творческом становлении.   

Среди новых тем можно выделить одну, имеющую 
связь с еще довоенными наработками: пульс времени, 
ритм, как основу исторического процесса. Савицкий от-
мечал, что он старался описать Гумилеву мир как «кар-
тину-систему», как «периодическую систему сущего».  
В этих описаниях он затрагивал многие темы с ранее не-
известной стороны, говорил о новых оттенках своего ми-
ровоззрения. Эта тема шла вкупе с обсуждением темы 
смысла и сущности истории и исторической науки. Сущ-
ность истории — осмысление жизни своей и своего наро-
да, углубленное самопознание и миропознание. При этом, 
по Савицкому, течение истории отнюдь не равномерно, 



343 
 

события, смена эпох, начало нового этапа и цикла проис-
ходят через внезапные скачки: «едва ли не все повороты 
в истории человечества происходили в порядке “момен-
тальной мутации”, и современникам их развитие и тогда 
казалось быстрым. Хочу вдуматься в психологию челове-
ка мезолита, на переходе к неолиту — тут сразу и “изоб-
ретение” шлифовки камня, и начало земледелия (взамен 
поиска семян и корней), и введение в культуру одного 
растения за другим (например — как много культурных 
растений было уже у жителей швейцарских свайных по-
строек!), и быстрая эволюция орудий и начало животно-
водства — в целом ряде его отраслей, и начало керамики, 
и усовершенствование жилища. То же впечатление 
должно было быть исключительным. Перед лицом без-
граничной вселенной — наши достижения не больше тех. 
Или вдумайтесь в психологию египтянина начала египет-
ской эры (“додинастического” Египта или Египта первых 
династий): возникновение письменности — и тем самым 
истории, в нашем смысле слова, возникновение архитек-
туры (пирамиды!), первых, но уже обширных, математи-
ческих и астрономических знаний, настоящей 
скульптуры и т. д. Тоже разительные перемены — по-
больше электрической лампочки. А потом, действитель-
но, не то 30, не то 40 веков более или менее на одном 
месте. Только появление коня и боевых колесниц было 
большим делом. Их привезли с собой гиксы в 18 в. до н. э. 
Таких периодов “мутаций” было немало. Каждая из них 
не похожа на предыдущую. Так и в нашем случае. Соци-
альный же строй Запада — в отличие от техники — пря-
мо-таки поразительно консервативен»509.  

История человечества есть сочетание длительных 
отрезков времени, в которые «ничего не происходит» и 
внезапных скачков («мутаций»), когда появляется со-
вершенно новое, причем эти изменения идут как в  
                                                            

509 Отрывок из письма Савицкого Н. Н. Алексееву от февраля 
1959 г., сделанный для ознакомления своих корреспондентов (Гуми-
леву, Алексееву и другим) / «Дорогой мой друг Петр Николаевич»: 
Письма Н. Н. Алексеева к П. Н. Савицкому (1957–1961). Указ. соч. С. 430. 
Курсив наш — К. Е.  



344 
 

информационном пространстве (появление письменно-
сти), так и в образе жизни (появление земледелия). Как 
отследить течение истории, не пропустить «точку взле-
та» или момент «падения»? Для этого Савицкий предла-
гал использовать Теорию фактов-пророчеств, фактов-
отголосков и фактов-предварений. Все это вписывалось в 
концепцию, которую он назвал Теорией всегда насыщен-
ного смыслом факта, которая стала завершительным 
штрихом всей его историко-философской системы.  

В письме к П. П. Сувчинскому он пишет об этом так: 
«По моему мнению, среди исторических фактов нет 
фактов случайных. Есть факты, выражающие “генераль-
ную линию” данного момента (какова бы она ни была); 
есть “факты-отголоски” (отражения прошлого); и есть 
“факты-пророчества”. Я сказал бы, что ЕА <евразийский> 
метод есть именно метод выделения “«фактов-
пророчеств”»510. Эта философия, или лучше сказать, ме-
тодологическая установка лежала в основе поздней исто-
риософии Савицкого: «именно на основе “философии 
всегда насыщенного смыслом факта” и в определенном от-
ношении самодовлеющего факта построены мои попытки 
определить “историческую кривую” конкретных перио-
дов»511. В этот период Савицкий назвал свои статьи 
«“Подъем” и “депрессия” в древнерусской истории» и 
«Ритмы монгольского века» опытами по философии факта.  

По Савицкому, любой крупный исторический факт 
может быть или «фактом-пророчеством», или «фактом-
отголоском» — и та и другая группа фактов является от-
ражением временной исторической кривой. Если кривая 
идет по восходящей (на подъем), то она «отбрасывает», 
как свою тень, факты-пророчества о будущем в менталь-
ное пространство, которое может осмыслить исследова-
тель. Факты-отголоски могут быть отражениями той же 
кривой на подъеме, но уже во время ее движения вниз. 
Так, например, во время экономической депрессии или 
                                                            

510 Письмо П. Н. Савицкого П. П. Сувчинскому от 05.11.1957. / 
Савицкий П. Н. Научные задачи евразийства. Указ. соч. С. 524. Курсив 
автора.    

511 Там же.    



345 
 

политического распада страны могут встречаться от-
дельные «подъемные» факты, которые являются отра-
жением инерции предшествующего подъема. Также и 
депрессия может «отбрасывать» отдельные инерцион-
ные события, которые будут фактами-отголосками в том 
отрезке времени, когда историческая кривая движется 
вверх. Факты-отголоски Савицкий называет «реминис-
ценциями прошлого», а факты-пророчества, как ясно из 
названия, указывают на будущие события, которые без 
рефлексии и анализа, просто из течения событий, вовсе 
не очевидны. Таким образом, исторические события 
имеют энергию, которая угасая, радирует факты-
пророчества и факты-отголоски.  

Так, например, в начале 1920-х гг. СССР был отста-
лой аграрной страной, с разрушенной во время Граждан-
ской войны экономической инфраструктурой. Никто на 
Западе не мог предположить, что через несколько деся-
тилетий страна станет лидером в космической области, 
обгонит США по выплавке сверхжаростойких металлов, в 
области сверхэффективного горючего, математических 
расчетов и других областей науки, станет наиболее влия-
тельной страной в мире, наряду с США. Евразийцы, и в 
частности, Савицкий, это предвидели именно на основа-
нии фактов-пророчеств.  

Философия всегда насыщенного смыслом факта 
вносит еще одну важную черту в философию времени Са-
вицкого: время не только источник энергии, но и вмести-
лище отражений исторических фактов, вернее — оно 
экран, или зеркало, способное отражать прошлое и буду-
щее. Факты-пророчества и факты-отголоски отражаются 
из временного резервуара в пространство, где могут 
быть прочитаны внимательным исследователем, а лучше 
сказать — охваченным пафосом и вдохновением истори-
ка-провидца. Все гении способны были улавливать из не-
ведомого пространства сигналы и расшифровывать их в 
своих изобретениях, меняющих ход истории.    

Савицкий говорил о том, что всегда следует учиты-
вать, что историческая кривая развивается волнообраз-
но, по схеме: подъем-спад, а расчет периодов спадов и 



346 
 

падений зависит от качества месторазвития. Так, напри-
мер, можно сделать вывод о том, что исторические волны 
в Евразии будут длиннее, чем в Европе, потому что та же 
Россия покрывает примерно 11 временных поясов, т. е. 
растянута не только в пространстве, но и во времени, что 
неизбежно порождает удлиненные, «отложенные» собы-
тия, которые «прокатываясь» волнами по территории 
Евразии, задерживаются по пути следования в бескрай-
них просторах. Попытки синхронизировать Россию и Ев-
ропу с этой точки зрения обречены на провал, поскольку 
они живут в разном историческом времени, что верно 
даже с точки зрения физических расчетов. Известно, 
например, что время на Крайнем Севере идет иначе, чем 
на Юге, разница в часах составляет буквально минуты, но 
учитывая, что огромная часть России-Евразии охватыва-
ет пояс вечной мерзлоты, тундры, лесотундры и зоны 
арктических льдов, сложно даже представить, как эти 
минуты, умноженные на пространства, «тормозят» рус-
ское историческое время. С этим, возможно, связаны  
особенности психики русского народа: православие при-
жилось потому, что было конгениально психическому 
складу русского народа, с его особенностями: «в опреде-
ленном смысле, типа, со строгой дисциплиной и дей-
ственной сосредоточенностью власти — действительно 
восходит своими корнями именно в XIV в. и что сложи-
лась она во взаимодействии с монголами»512. Савицкий 
полагал, что «корни нашего эпоса (какова бы ни была 
эпоха его возникновения!) уходят глубоко в “мать сыру 
землю”»513;  

В связи с русской историей Савицкий выделял в ней 
несколько «мутаций», повлиявших на изменение психики 
народа и исторической «кривой» вообще: «В традиции 
народной несомненно бывают мутации, внезапные (по 
внешности) перемены многих признаков. Одна из таких 
“мутаций” русской истории приурочена ко времени около 
                                                            

512 Письмо П. Н. Савицкого к Л. Н. Гумилеву от 07.05.1958. Архив 
Музея-квартиры Л. Н. Гумилева в Санкт-Петербурге (не описано). 

513 Письмо П. Н. Савицкого к Л. Н. Гумилеву от 13.07.1958. Му-
зей-квартира Л. Н. Гумилева в Санкт-Петербурге (не описано). 



347 
 

XIV в. Тут я вполне с Вами согласен. Согласен и с тем, что 
в первую очередь здесь дело идет об изменении отноше-
ния “индивида к коллективу и наоборот”. Но уже в 1927 г. 
(“Политико-географические заметки”) я выразил свое 
убеждение и твердо стою на нем и сейчас: “Мутация” не 
порывает преемственной (генетической) линии, не раз-
рушает традиции» (“Начертание <русской истории” 
Г. Вернадского>, стр. 260). Русская традиция была уже и 
до XIV в. Мне кажется — просто невозможно сомневаться 
в истинности этого факта. Следующая большая “мутация” 
русской истории относится ко времени Петра I, третья — 
к нашей эпохе. <…> Обращаясь к частностям, не могу со-
гласиться с Вашей мыслью о том, что в XIV–XV вв. мон-
гольский эпос, переведенный на русский язык, наскоро 
переделывается в киевский цикл былин»514. 

Таким образом, Савицкий констатирует три мутации 
русской истории — в XIV в. в связи с соприкосновением с 
монголами, в эпоху Петра I — в связи с интеграцией и 
усвоением культуры Европы, и после 1917 г., с эпохи Ок-
тябрьской революции, когда произошел слом Российской 
империи и возник СССР. Вероятно, если бы Савицкий до-
жил до нашего времени, он бы выделил эпоху после паде-
ния СССР как начало нового «мутационного» периода.   

Ссылаясь на статью «Политико-географические за-
метки», Савицкий имеет в виду свою работу 1927 г. «Гео-
политические заметки по русской истории» (приложение 
к книге Вернадского «Начертание русской истории»). За-
ключительная VII главка этой работы называется «Един-
ство Евразии», в которой резюмируется вся работа в 
конкретном выводе: «Евразия, как географический мир, 
как бы “предсоздана” для образования единого государ-
ства <…>». В последние годы Россия-Евразия вступила в 
полосу “мутации” (существенного изменения ряда при-
знаков и свойств). Все исторические ценности и все при-
нятые взгляды подвергаются пересмотру и переоценке. 
Одни отпадают, другие получают новое обоснование. 

                                                            
514Письмо П. Н. Савицкого к Л. Н. Гумилеву от 13.07.1958. Архив 

Музея-квартиры Л. Н. Гумилева в Санкт-Петербурге (не описано). 



348 
 

Нарождается новое. “Мутация” еще не завершилась. И нет 
сомнения, что создающееся включит в себя (в преобразо-
ванном и обновленном виде) многое “старое”. “Мутация” 
не порывает преемственной (генетической) линии, не 
разрушает традиции. Она только видоизменяет ее»515. 
Мы видим, что, рассуждая об истории и историческом 
развитии России-Евразии в частности, Савицкий исполь-
зует понятия «мутация», исторические «подъёмы» и 
«прогибы», понятие «месторазвитие», и Теорию (или Фи-
лософию) всегда насыщенного смыслом факта. Из этого 
понятийного «тезауруса» самым близким Гумилеву ока-
зывается «мутация». Это понятие он будет использовать, 
говоря, например, об образовании «химер». Мутация — 
термин близкий теории Л. С. Берга, автора, одинаково 
ценимого и Гумилевым, и Савицким. Общий корень рус-
ской исторической мысли порождает смежные, довольно 
похожие ветви развития русской исторической мысли.  

Следующей важной вехой в развитии мировоззре-
ния Савицкого стали его размышления о русском народе 
в эпоху Новейшей истории. Главным образом, на Савиц-
кого произвело глубочайшее впечатление освоение  
космоса, первый полет в космос, осуществленный совет-
скими (русскими) учеными. Савицкий прочерчивает линию 
от народного эпоса былинных времен, до космической эры, 
утверждая, что русский народ по преимуществу народ кос-
мический: «Я сказал бы так: из всех известных мне народов 
нашей планеты русские суть наиболее космический народ; 
и в то же время народ с наибольшей волей к переделке,  
к перестройке космоса, т. е. той природной среды, которая 
доступна их воздействию»516.  

Савицкий с восторгом говорил о будущности рус-
ского народа и России. Он связывал кочевой мир и мир 
космоса, видя в этом некую внутреннюю аналогию: «Мне 

                                                            
515 Савицкий П. Н. Геополитические заметки по русской исто-

рии / Савицкий П. Н. Избранное. Указ. соч. С. 310–311.  
516 Отзыв П. Н. Савицкого на работу Н. Н. Алексеева «Природа и 

человек в философских воззрениях русской литературы» («Грани», 
№ 42, 1960) / «Дорогой мой друг Петр Николаевич»: Письма 
Н. Н. Алексеева к П. Н. Савицкому (1957–1961). Указ. соч. С. 443 



349 
 

кажется глубоко не случайным тот факт, что в наше вре-
мя и первый искусственный спутник Земли, и первая ис-
кусственная планета солнечной системы, и первая ракета 
“прямого сообщения” на Луну, что все они поднялись в 
небо из пределов русского мира. Мир земных кочевников 
перерождается в мир кочевников Вселенной. Знаю преде-
лы и одних, и других кочевий. В этом отношении, смею 
думать, не обольщаюсь. Различны, совсем различны тех-
нические средства (замечу, впрочем, что и у древних ко-
чевников они были в высокой мере передовыми — для 
своего времени!). Но единство традиции в порыве и дви-
жении для меня, несомненно. Это единство мало кто в 
силах распознать. Тут моя надежда на Вас, на 
Г. В<ладимирови>ча <Вернадского>. Но не признанность 
миром не подрывает истинности этого единства. Вперед 
же — на новые кочевья, кочевники Вселенной!»517 Савиц-
кий провозглашает перспективу наступления русской 
эпохи всемирной истории и время всемирного торжества 
русского языка. На последнем пункте он особенно наста-
ивал. Можно отметить, что в вопросе языка Савицкий, 
обычно дававший довольно точные прогнозы, скорее пе-
реоценил ситуацию.  

С одной стороны, русско-советская цивилизация 
была действительно мощной и небывалой в истории, она 
как бы вырвалась вперед остального человечества, отри-
нув капиталистические установки, основанные на ин-
стинктах (самосохранения, доминирования и агрессии, 
размножения, ненависти к чужому и т. д.), заменив их по-
луевангельскими «сам погибай, а товарища выручай», 
«кто не работает, тот не ест» (это, на самом деле фраза из 
2 послания к Фессалоникийцам ап. Павла 3, 10), «труд 
есть дело чести, доблести и геройства», «миру мир» и 
проч. Советская цивилизация впервые ввела всеобщее 
бесплатное образование и медицину, утвердила высокую 
морально-нравственную планку общественных и  
межличностных отношений. Тем не менее, внутренне она 

                                                            
517 Письмо П. Н. Савицкого к Л. Н. Гумилеву от 21.09.1959. Архив 

Музея-квартиры Л. Н. Гумилева в Санкт-Петербурге (не описано). 



350 
 

была очень слаба, в первую очередь, отсутствием «анти-
тел» и «иммунитета» по отношению к иным социальным 
и культурным мирам. «Иммунитет» должен был быть ос-
нован на глубокой рефлексии и самопознании, что в 
условиях диктата коммунистической идеологии и подко-
верной борьбы за власть в СССР, отягченной глубинно 
зреющим национализмом окраин, просто не мог разви-
ваться и выйти на высокий уровень. Сильный управлен-
ческий слой с богатыми семейными традициями, 
аристократия, духовенство, офицерство, казачество, кре-
стьянство, купечество были, по сути, после 1917 г. уни-
чтожены. Выведенные революцией на главную авансцену 
советской истории нижние слои населения пролетарско-
крестьянского происхождения были легко управляемы-
ми массами, лишенными корней, а подлинно патриотиче-
ская, культурная, «умная», дальновидная властно-
управленческая элита в СССР отсутствовала. «Завоевав» 
страну в 1917 г. коммунистическая власть ощущала себя 
временной, не имеющей санкции «помазания Свыше», то 
есть не имела освящения ни от религии, ни от традиции 
(аристократические роды, закрытые аристократические 
клубы и общества).     

Ранние евразийцы указывали на эти слабые места 
советской цивилизации, но в «космическую» эпоху, когда 
СССР мог похвастаться ледоколами, искусственными 
спутниками в космосе и атомным оружием, бдительность 
и зоркость у Савицкого были утеряны. Савицкий, ослеп-
ленный советскими успехами потерял евангельскую 
остроту зрения: «Ты говоришь: “я богат, разбогател и ни 
в чем не имею нужды”; а не знаешь, что ты несчастен, и 
жалок, и нищ, и слеп, и наг. Советую тебе купить у Меня 
золото, огнем очищенное» (Откр. 3, 17). Золото духовных 
и религиозных начал, очищенное огнем Традиции, в СССР 
приобретено не было, а доставшееся от предков «золото» 
долга, чести, чествования памяти предков, тяги к знани-
ям, к добру и прекрасному было постепенно растрачено в 
поколениях, что Савицкий в этот поздний период не смог 
увидеть. Кроме того, Вторая мировая война нанесла со-
крушительный удар по демографии, выкосив, во многом, 



русский народ, который в послевоенную эпоху был обес-
силен и обезглавлен. Советские достижения были, скорее 
«фактами-отголосками», а вот «факты-пророчества» ука-
зывали на грозные перемены, ждущие Россию-Евразию в 
будущем. 

Вместе с тем невозможно отрицать оригиналь-
ность и свежесть мысли позднего Савицкого, его способ-
ность генерировать новые идеи и создавать новые 
понятия. Иногда только одно удачное понятие (место-
развитие, этногенез, пассионарность) может изменить 
очень многое в научном дискурсе. Савицкий в этом отно-
шении был буквально генератором оригинальных новых 
понятий, творцом емких геополитических и общефило-
софских терминов, и в этом, несомненно, его огромная за-
слуга не только перед евразийством, но и его вклад в 
русскую науку в целом.  

Его мысль работала интенсивно и творчески. На ос-
новании хотя бы тех немногих вышеперечисленных идей, 
он мог бы написать с десяток историко-философских ста-
тей. Россыпь оригинальных тем и идей осталась в его пе-
реписке с друзьями и коллегами. С одной стороны, он 
«перерос» формальное, групповое евразийство. Для Са-
вицкого евразийство стало формой личного общения с 
единомышленниками, а главное — воплощалось здесь и 
сейчас в зримых формах достижений русского народа и в 
первых признаках возрождения религиозности в СССР.  

С другой стороны, он не имел уже «трибуны», с ко-
торой мог бы возглашать евразийские идеи (например, 
своего печатного издания). В целом, он полагал, что уже 
высказал все, что мог, написал с избытком. Следует 
учесть еще и то обстоятельство, что он был занят всецело 
обеспечением своей семьи. Переводы, написание стати-
стических работ, случайные заказы на редактирование 
текстов — он брал все, что предлагали, но фактически, 
нуждался. В столь стесненных условиях, лишенный пен-
сии и возможности легальной работы, например, в уни-
верситете, он не имел времени и сил на написание 
евразийских статей.  



352 

42. Жизнь в Европе
после возвращения из СССР 

После освобождения Савицкий планировал остать-
ся в СССР, поскольку не получал разрешения на выезд. 
Документы Савицкого потерялись при пересылке. Сестра 
Савицкого даже приготовила для него комнату в Москве, 
когда неожиданно разрешение было получено. После 
возвращения в Прагу Савицкий начинает искать возмож-
ности заработка, а также пытается восстановить прежние 
связи: «Жизнь моя складывается так, что передо мною 
стоит задача возобновить работу по научной моей специ-
альности. Это единственный мой жизненный шанс. Две 
недели назад вышла в свет первая, после 15-летнего пе-
рерыва, статья моя по специальности. Она опубликована 
по-русски, по-английски и по-чешски. <…> Я подписал до-
говор с Академией на написание книги. Рукопись должна 
быть уже к 20 декабря. Напрягаю все усилия. Ради хлеба 
насущного приходится делать переводы (с чешского на 
русский). И дал бы Бог, чтобы переводы были! Вера с 
1 января лишается службы: ликвидируется все их учре-
ждение. Это как гром с ясного неба. Мальчики учатся»518.  

Пять лет, с 1956 по 1961 гг., Савицкий трудился, 
обеспечивая семью, которая прирастала внуками. Из 
официальных должностей он состоял членом Комиссии 
по экономической географии, являясь также научным 
работником Чехословацкой академии сельскохозяй-
ственных наук. Так, например, в качестве члена Комиссии 
по экономической географии он выступал на юбилейной 
сессии (в честь 40-летия Октябрьской революции), речь 
произносил по-чешски. Время от времени читал лекции 
перед русскоязычной аудиторией: «На этих неделях я чи-
тал два “больших” доклада. Оба читались в старинном 
дворце, именуемом теперь “Славянским домом”, в краси-
вой гостиной человек на 50 — конечно, по-русски. Вы, 
вероятно, удивитесь темам: 1) Будущее Сибири 2) О чем 

518 Письмо П. Н. Савицкого свт. Афанасию (Сахарову) от 
10/23.10.1956. / Письма разных лиц к святителю Афанасию (Сахаро-
ву). Указ. соч. 286–287. 



353 
 

говорят “контрольные цифры” на 1959–65 годы? <…> До-
клады мои прошли успешно»519. 

Возможности заниматься евразийской работой у 
него не было. Он не получал пенсию как бывший заклю-
ченный советского лагеря. Даже писать письма — а писал 
он их в больших количествах, копировал и пересылал 
друзьям ответы друг другу, было для него проблематич-
ным. Он писал иногда в трамвае, в промежутках между 
работами с переводами, едва находил время для сна. 
Единственной возможностью заявить о своих взглядах 
стали его стихи, которые Савицкий начинает переписы-
вать и рассылать друзьям и знакомым. Отзывы на стихи 
он получал противоречивые. Многим простота слога Са-
вицкого не нравилась («анти-пастернаковщина», по его 
собственной оценке), другие находили, что стихи Савиц-
кого есть оригинальное и даже выдающееся явление. 
Стихи Савицкого были опубликованы в журнале «Грани» 
(№ 39) и в «Вестнике русского студенческого христиан-
ского движения» (1958, № 50). «Вестник» опубликовал 
стихи с заглавием «Стихи из концлагеря», и с преамбу-
лой: «Печатаемые ниже стихотворения случайно попали 
в руки редакции. Автор этих, проникнутых религиозными 
настроениями и философскими раздумьями стихотворе-
ний десять лет провел в советских лагерях и тюрьмах. Все 
стихотворения написаны им в различных местах заключе-
ния между 1945 и 1954 гг.»520. В конце концов, у Н. Оцупа, 
который высоко оценил творчество Савицкого, возникла 
мысль издать сборник избранных стихов Савицкого, кото-
рый вышел в Париже в 1960 г. под псевдонимом «Восто-
ков». У самого Савицкого не было возможности в течение 
нескольких месяцев подержать томик в руках. Средства на 
издание были собраны благодаря помощи бывших сту-
дентов и одноклассников Савицкого по Политехническому 
институту в Санкт-Петербурге.  

Выход книги стихов обернулся катастрофой. В мае 
1961 г. он был арестован уже властями Чехословакии  
                                                            

519 Письмо П. Н. Савицкого Л. Н. Гумилеву от 26.12.1958. Музей-
квартира Л. Н. Гумилева в Санкт-Петербурге (не описано).  

520 Вестник русского студенческого христианского движения. 
Париж — Нью-Йорк, 1958, № 50. С. 48.  



354 
 

и осужден на 2,5 года лишения свободы за «клевету» на 
советскую власть. Дело в том, что «Стихи» содержали не 
только стихотворения, но и многочисленные примечания 
Савицкого, в том числе и об обстоятельствах своего за-
ключения в советских исправительно-трудовых лагерях. 
На защиту Савицкого поднялась мировая обществен-
ность, к президенту Чехословакии А. Новотному обрати-
лись более десяти американских и британских ученых,  
в том числе Бертран Рассел и Исайя Берлин. 10 мая 
1962 г. Савицкий вернулся домой к семье. Оставшиеся 
ему 4 года жизни он провел в непрерывных трудах, в пе-
реписке с друзьями. Посещал домовый храм свт. Николая 
и Покровский храм в Ольшанах, где служил о. Михаил 
Васнецов, сын художника В. М. Васнецова. Сначала храм 
посещала вся семья Савицких, потом, после смерти супру-
ги, он остался один, его поддерживали сыновья.  

Смертельная болезнь постигла Савицкого ровно за 
год до кончины: «Первые 16 часов были неимоверные 
боли. Лег спать в ощущении благополучия и здоровья, а 
уже на следующий день, прикованный к одру болезни, 
чувствовал себя не человеком, а получеловеком. Только 
ясность духа и память сохранились. Молю Господа, да со-
хранятся до конца… Вот они, судьбы человеческие. Почти 
три недели я пролежал дома, но лежать дольше было не-
возможно. С 4-го апреля я в стационаре. Более недели 
продолжалось довольно-таки сильное кровотечение. Те-
перь значительно уменьшилось (только бы “не сгла-
зить”). Жду операции. Соседняя клякса — яркий пример 
того, в каком месторазвитии нахожусь. Перенесенные пе-
редряги так меня истощили (мой вес в костюме Адама — 
менее 60 кг, при росте в 180 см), что в данный момент 
врачи не решаются делать “большую” операцию, а хотят 
пока что ограничиться предварительной, менее ради-
кальной, а к “большой” операции думают приступить по-
позже. В лучшем случае это обещает ряд удовольствий 
самого высшего класса…»521. Год он боролся с болезнью, 
до конца оставался в ясном сознании. Природное жиз-
                                                            

521 Письмо П. Н. Савицкого А. Н. Зелинскому от 16.04.1967. / Од-
нако сердце и мысль не умолкают»: переписка П.Н. и И. П. Савицких с 
А.Н. и Н. Е. Зелинскими. Указ. соч. С. 305.  



нелюбие и оптимизм помогали ему переносить болезнь с 
терпением, не обременять ближних. Петр Николаевич 
Савицкий ушел из жизни в Лазареву субботу за неделю до 
Пасхи, 13 апреля 1968 г. и был похоронен на Ольшанском 
кладбище. 7 мая 1990 г. он был реабилитирован Проку-
ратурой СССР. Возвращение научного наследия Савицко-
го в Россию началось в начале 1990-х гг.    



356 

43.Что есть евразийство? «Формула»
евразийского мировоззрения

П. Н. Савицкого 
Мы подошли к финалу очерка жизни и творчества 

Савицкого, человека непростого, с трагической, сложной 
судьбой. Как мы старались показать на всем протяжении 
повествования, Савицкий был человеком одной идеи, ко-
торая дала целую россыпь оригинальных, ярких тем. Еще 
в детстве, посвятив себя изучению России как особому 
миру, что позже, в 1919-1920 гг. он назовет «евразий-
ством», Савицкий остался верным этому до конца дней. 
Евразийское мировоззрение Савицкого развивалось по-
стоянно, прирастало новыми идеями. Он испытал влия-
ние со стороны нескольких авторов, таких как 
Н. С. Трубецкой, Н. Я. Данилевский, Г. И. Танфильев, 
Д. И. Менделеев. Можно констатировать, что его евразий-
ство развивалось циклически и фазово. Мы можем отме-
тить следующие периоды: время созревания евразийских 
идей (1913–1919) или предъевразийская фаза; раннее 
евразийство Савицкого (1919–1925); переходный период 
(1926–1927), который был занят в теоретическом отно-
шении написанием и доработкой диссертации «Геогра-
фические особенности России» (Прага, 1927); период 
зрелой евразийской мысли (1927–1930), на который па-
дает кламарский раскол. Далее последовал период едино-
началия (1930–1939). Годы 1940–1956 были временем 
накопления творческой энергии и периодом, когда глав-
ной задачей Савицкого было просто выжить в условиях 
Второй мировой войны, ареста, тюрьмы, исправительно-
трудовых лагерей.  

В заключении Савицкий пишет цикл стихов (более 
1000 стихотворений), в которых суммирует опыт пред-
шествующих лет. Поэтому данный период мы назовем 
экзистенциально-поэтическим. В 1956–1968 гг., то есть с 
момента возвращения в Прагу и до кончины, Савицкий 
наладил свои утерянные контакты, обзавелся новыми, 
написал огромное количество интереснейших писем 
научно-философского и научно-теоретического содержа-



357 
 

ния. Заключительный период жизни мы определяем как 
эпистолярное евразийство, главнейшим событием кото-
рого становится установление отношений с Л. Н. Гумиле-
вым и А. Н. Зелинским, через которых евразийство от 
Савицкого «уходит» в советскую и раннюю (конца 1980-х, 
середины 1990-х гг.) постсоветскую мысль. Эта послед-
няя становится началом евразийствоведения — большо-
го отдела истории русской философии.  

Если мы конкретизируем и наполним содержанием 
эти периоды, то получим следующую краткую и емкую ха-
рактеристику. До 1919 г. мировоззрение Савицкого было 
«предъевразийским». Важнейшими вехами предъевразий-
ского периода Савицкого были его занятия историей и ар-
хитектурой Древней Руси и Украины. Вторым важнейшим 
компонентом стал «струвизм» — школа строгой научной 
дисциплины и систематики, знакомство с европейской 
экономической наукой, выучка у П. Б. Струве и 
К. Н. Гулькевича. Последнее дало ему конкретный  
дипломатический и жизненный опыт. В сплаве с его 
«древнерусскими» и «малороссийскими» элементами, 
«струвизмом» и приобретением дипломатического опыта 
в Северной Европе это породило контуры первой эконо-
мической и геополитической концепции Савицкого 
(«Континент-Океан»), с которой он и присоединился к 
группе евразийских лидеров в 1920 г. До 1920 г. у Савиц-
кого не было в идейном арсенале ни темы кочевников, ни 
темы Востока вообще. 

В 1919 г. весь накопленный к этому времени багаж 
знаний преобразился в ранее евразийство Савицкого, хо-
тя пока оно не было оформлено концептуально, имело 
вид не до конца определенной идеи, скорее напоминало 
некое видение, которое возникает как при вспышке мол-
нии. Причиной, или лучше сказать инициатором, стиму-
лом, побудительным событием этого озарения стала 
Октябрьская революция 1917 г. и последующие за ней 
события — Гражданская война, интервенция на Украину, 
скитания между Крымом, Константинополем, Парижем. 
Раннее евразийство Савицкого начиналось как поэтиче-
ское видение, как профетическое вдохновение, что  



358 
 

вылилось в ряд литературоведческих статей, а позже —  
в его позднюю евразийскую поэзию.  

После того, как Савицкий увидел («узрел») евразий-
ство как некое озарение, в нерасчлененном единстве, он 
пытался проговорить, объяснить это новое понимание 
судьбы России и судеб мира вообще в текстах и речах, во-
плотить это в словесном материале. Последующие годы 
были временем «разворачивания» и раскрытия содержа-
ния этого единства, явленного при вспышке напряженно-
го сознания, которое оформилось и сконцентрировалось в 
слове «Евразия». Понятие «Евразия» в то время было еще 
не обосновано географически, но скорее носило характер 
антитезы, констатирования факта прерыва (разрыва) ис-
торической ткани России как западноевропейской держа-
вы и вступления в неизвестное, но славное, уже не 
европейское будущее. В 1921 г. рождается евразийство 
как общее движение пяти лидеров. Между этими датами 
стоит 1920 г. — выход книги Н. С. Трубецкого «Европа и 
Человечество», знаменовавший водораздел между 
«предъевразийством» отдельных участников движения и 
оформлением евразийства как нового направления мыс-
ли, претендующего на место в истории, а также на поли-
тическое и религиозно-культурное водительство.  

Отныне, с 1920 и по 1928 г., мировоззрение Савиц-
кого формировалось в тесном взаимодействии и под  
влиянием других основоположников и участников 
евразийского движения. Евразийство раннего Савицкого 
было русско-украинским сплавом — единого потока 
огромной реки Малороссии (истока) и Великороссии 
(бассейна), позже оно «разрослось» до видения и пони-
мания всей громады российской земли, включая Сибирь 
и Дальний Восток. Политический прагматизм (начало 
«струвизма») перерос у Савицкого в патриотический 
практицизм, который исследователи обычно неточно 
называют национал-большевизмом. В поздний период 
этот элемент перерос в патриотический прагматизм, что 
вылилось в определенного рода советофильство и даже 
апологию советской действительности.    

В период 1919–1925 гг. оформляется ранняя эконо-
мическая теория Савицкого, которая по сути была фило-



359 
 

софией экономики (эконософией). Воплотив ее в тексты, 
Савицкий для себя исчерпал эту тему и двинулся даль-
ше — к созданию второй экономической теории сочета-
ния государственного и частного начала, обоснования 
этатизма и планового хозяйства как оптимальных в усло-
виях СССР того времени. Одновременно он создает гео-
графическую и геополитическую теории. Монография 
«Географические особенности России» (Прага, 1917) ста-
ла манифестом «нового» евразийства, основанного на 
научной (а не просто религиозно-культурологической) 
основе. 

Отработав тему месторазвития и других новых 
терминов в монографии, Савицкий переходит к следую-
щему, номогенетическому этапу своего творческого раз-
вития, в котором главную роль играли понятия энергии, 
ритмов, волн, циклов и времени как источника энергии, а 
также — идеи и эйдосы. Потом понятия «идея» и «эйдос» 
Савицкий заменит понятием «энергия», обосновывая 
свое мировоззрение уже не только на фундаменте номо-
генеза, но и на квантовой физике. К концу 1930-х гг.  
Савицкий приходит к необходимости создания общефи-
лософского евразийского мировоззрения. 

Этому были, по сути, посвящены 1930-е гг., но эта 
фаза идейного развития, связанная с мистико-
философским осмыслением сущности истории и времени, 
была искусственно прервана с началом Второй мировой 
войны. «Мутация» интереса в сторону рассмотрения раз-
мерностей, сущности времени, волн, спадов и подъ-
емов — говорит о том, что уже изначально в евразийстве 
присутствовала эта интенция. Она проявлялась в экзи-
стенциальном напряжении евразийской мысли, в попыт-
ках постижения сущности и смысла революции 1917 г. и 
изменяющейся исторической конъюнктуры, в открыто-
сти новейшим течениям как в искусстве (модернизм, фу-
туризм), так и в философии и науке (номогенез, 
квантовая теория). Евразийство в зрелом, философском 
оформлении совмещает структурные и волновые эле-
менты, являясь идейным отражением теории квант, ко-
торая сочетает представление об атоме как о частице и 



360 
 

как о волне. Уже в конце 1920-х гг.  Савицкий приходит к 
«периодической системе сущего», а потом к «системе ор-
ганизационных идей», но развить эти концепции в пол-
ноте у него не хватило времени. Эти темы ярко зазвучали 
в заключительный, эпистолярный период его творчества.   

Евразийское мировоззрение Савицкого является 
отражением его личности — крайне самобытной и ори-
гинальной. Часто Савицкий высказывал такие мысли и 
видел такие реальности, которые стали актуальными 
только в будущем. Оправдаются ли некоторые его проро-
чества, например, о великой будущности русского языка, 
русской культуры, России как мировом геополитическом 
центре — покажет только будущее, но даже его уже 
сбывшиеся прозрения дают основания говорить о том, 
что он обладал прогностическим даром, умением видеть 
будущее не меньше, чем на 50–70 лет вперед. Невозмож-
но отрицать оригинальность и свежесть мысли позднего 
Савицкого, его способности генерировать новые идеи и 
создавать новые понятия. Он был поистине настоящим 
генератором оригинальных идей и понятий, творцом ем-
ких геополитических и общефилософских терминов, и в 
этом, несомненно, его огромная заслуга не только перед 
евразийством, но и русской наукой вообще.   

Сквозь призму идейного развития Савицкого мы 
можем взглянуть и на евразийство в целом, сделав о нем 
следующие выводы. Наша «формула евразийства» не 
претендует ни на исчерпывающую полноту, ни на абсо-
лютную интегральность (аутентичность). К истине могут 
вести несколько путей, поэтому наряду с нижеизложен-
ной «формулой» могут существовать менее или более ис-
черпывающие формулировки сущности евразийства, 
которые исследователи смогут вывести и выводят, исходя 
не из иного объема или качества материала (хотя, конечно, 
чем больший охват материала, тем ближе исследователь к 
полноте и точности выводов), но из иной точки обозрения 
этого материала, опираясь на свой метод и жизненный, ис-
следовательский опыт. Тем не менее, завершая данное  
исследование было бы не лишним и не праздным поста-
раться свести материал к краткому резюме. 



361 
 

Важнейшими «компонентами» евразийства следует 
считать православную веру и истовую религиозность (не 
теплохладную, не застывшую в форме обычая), а также 
«окраинный синдром» и аристократизм. К этому необхо-
димо прибавить погруженность в историю и архитектуру 
Древней Руси. Евразийство есть сплав элементов древне-
русских, элементов древней психологии и истории в со-
четании с новейшим и даже рафинированным, 
последним словом европейской науки начала и середины 
XX в. — синтетической теории эволюции, квантовой фи-
зики, генетики, структурализма, теории номогенетиче-
ской эволюции, на основании которых выводятся 
евразийские концепции эйдологии, идеократии, идеи-
правительницы и т.д. С точки зрения последнего аспекта, 
евразийство есть модернизированный, политически ори-
ентированный платонизм русского извода. Евразийство 
есть поиск инновационного с опорой на традиционное, и 
поэтому оно есть очень русский конструкт, отвечающий 
глубинным поискам русского человека, стремящегося 
сочетать «старое и новое». Глубинным стержнем 
евразийства является проблема русской революции 
1917 г., поэтому оно есть течение пореволюционное, 
принявшее действительность, как бы горька и ужасна 
она не была. Приняв Россию в облике СССР, они опреде-
ленным образом, мысленно, вернули себе Родину, хотя 
встреча с реальным СССР стала для них суровым испыта-
нием. Евразийство можно назвать революциецентрич-
ным движением, то есть такой системой взглядов, 
которая появилась, во многом, или, точнее, обрела свои 
характерные черты как реакция на октябрь 1917 г., но 
этим революциецентричность евразийства не исчерпы-
вается. Евразийство всегда стремилось к новому и ориги-
нальному («небывалому»). Поэтому евразийство в лице 
Сувчинского приняло новую музыку (И. Стравинский), 
новую литературу (И. Эренбург), новую философию 
(Л. Шестов). Имена в скобках приведены в качестве при-
меров, их можно было бы умножить многократно.  

Н. С. Трубецкой, возможно, самый традиционный  
и консервативный из евразийцев, обосновал свое 



362 
 

евразийство с опорой на строгую, почти доморощенную 
систему мировосприятия, уравновешивая безудержный 
модернизм Сувчинского. Поэтому система, то есть кол-
лективное евразийство, была в равновесии, несмотря на 
довольно сильные крены, например, в сторону марксизма 
и оголтелого советофильства. Когда этот крен сделался 
неудержимым, система была нарушена, поскольку  
вступила в противоречие с одним из основных ее эле-
ментов — религиозным, православно-библейским миро-
воззрением. Этот компонент играл в евразийстве роль 
регулятора, срединной основы (оси), точки отсчета, ме-
рила, которым поверялись евразийские конструкции, но 
при попытке усилить этот компонент (у Г. П. Флоровско-
го, или позже — в сборнике 1923 г. «Россия и латинство») 
евразийство начинало «буксовать», давать сбои. Религи-
озный компонент в евразийстве был конструкцией, «не 
терпящей» ни устранения, ни усиления.   

На основе вышеуказанного определения можно 
следующим образом описать «этажи» евразийской си-
стемы взглядов, между которыми, несомненно, был и ви-
зантийский и «асийский» элементы, хотя в раннем 
евразийстве он с трудом пробивал себе дорогу, а позже 
был заглушен восточной и даже просто «азиатской» (та-
таро-монгольской) темами, и остался неразвитым сюже-
том. Византийско-древнерусский сюжет в творчестве 
Савицкого был связан с темами архитектуры, живописи, 
литературы и древнерусского государства (Киевской Ру-
си, наследницей которой стала Украина, воссоединивша-
яся позже с «большой Россией» — второй равноправной 
«наследницей»). Татаро-монгольская проблематика была 
прочно вплетена в исторические и историософские 
евразийские темы. В теме татаро-монгольских, кочевых и 
степных элементов в истории России евразийцы искали 
новую универсальность исторического пути, по которому 
политически и организационно может идти Россия в от-
рыве от Запада. В евразийстве была поставлена истори-
ко-философская проблема расколотости русской истории 
и русской культуры (верхи и низы, материализм и религи-
озность, западопоклонство и бескомпромиссный консерва-



363 
 

тизм). Евразийцы поставили целью поиски гармонии и 
единства расколотой надвое русской культуры, русской 
философии и литературы, русского миросозерцания вооб-
ще, и предложили свой вариант решения этой проблемы.     

Евразийство не стремилось с самого начала стать 
системным, научным учением, объемлющим сразу не-
сколько областей знания — историю, языкознание, гео-
софию, психологию, персонологию, религиоведение, 
геополитику, литературоведение и др., хотя интенцию к 
мутации в «систему знаний» в евразийстве можно про-
следить на всех этапах его становления. В 1930-е гг. Са-
вицкий уже ставит амбициозную цель — создать новые 
контуры русской науки, с учетом особенностей русского 
мировоззрения, которое, как он полагал, включает мно-
гокомпонентность, широкопрофильность, осведомлен-
ность в разных областях знания, что дается совместной 
работой ученых разных специальностей. Евразийство 
стало микромоделью научного сообщества, которое от-
личается многозадачностью и широтой исследуемых тем, 
а также исследовательских программ. Если в 1920-е гг. 
евразийство беспощадно критиковали, то уже в 1930-е гг. 
оно завоевало себе место под солнцем, заставив считать-
ся со своими идеями, то есть некоторым образом, само 
стало классикой исследовательской мысли и кузницей 
инновационных методов. 

Существенная черта евразийских идеологем (эйдо-
сов) состояла в том, что они нуждались в постоянном  
обновлении. Евразийство нужно было пополнять новыми 
структурными идеями, а старые переосмысливать с уче-
том новых реалий. Евразийство явилось очень живой, по-
движной системой идей, что представляет немалый 
вызов для исследователей. Евразийские построения име-
ли структуру пирамиды: в основе лежали идеологемы ос-
новоположника движения Н. С. Трубецкого и ранние 
евразийские построения, самые богатые по «ассортимен-
ту» и яркой инновационности, а далее на этом фундаменте 
строился следующий ряд идеологем — геософия с теорией 
месторазвития, номогенетическая эйдология, гунно-
скифская и вообще, историософская темы. Современные 



364 
 

исследователи много пишут об истоках евразийства и 
возможном влиянии со стороны разных мыслителей, но 
сами евразийцы как будто мало интересовались «пред-
шественниками» и поиском своих корней, указывая ско-
рее на некую безосновную основу, на то, что евразийство 
родилось как бы само собой, было инициировано самим 
временем и его грандиозно-трагическими событиями, 
его экзистенцией, напряженнейшей энергией момен-  
та. Главным вдохновителем и источником идей для 
евразийства Савицкого была сама Россия и ее историче-
ские судьбы.  

Начавшись как «огненное вдохновение», евразий-
ство постепенно «остывало» и «выкристаллизовалось» в 
конкретные идейно-концептуальные формы. Но если у 
других основоположников это «прозрение» и «вдохнове-
ние» рано или поздно остыло окончательно, то Савицкий 
до конца дней остался «пламенным кочевниковедом», 
вдохновенным и вдохновляющимся россиеведом.    

Возможно, ближе всего к истине то, что евразий-
ство в основе и истоке было экзистенциальным прозре-
нием; чем-то, заставляющим вспомнить пророческое 
вдохновение. Конечно, это не значит, что оно родилось 
само по себе, ex nihilo. Все предшествующие впечатления, 
жизненные обстоятельства, прочитанная и изученная 
литература и т.д. стали основой для евразийства, но сама 
искра, которая зажгла этот идейный костер, была экзи-
стенциального происхождения, родилась в момент рели-
гиозного напряжения. Это и сблизило таких непохожих 
друг на друга основоположников. Говоря об основе и ис-
токах евразийства, не стоит забывать о его экзистенци-
альном, религиозно-прозренческом ресурсе, как о 
главном его источнике.            

Евразийцы были представителями нового порево-
люционного поколения, которые родились и сформиро-
вались в промежутке между революциями 1905 и 
1917 гг., при этом сами они органически отталкивались 
от революционного мировоззрения, стремились быть 
государственниками. В этом их существенное отличие от 
поколения «отцов»-«веховцев», ставших главными кри-



365 
 

тиками евразийства в эмиграции. Представители поко-
ления «отцов» в юности были яркими антигосударствен-
никами, революционерами, поклонниками Маркса, 
прошедшими путь от марксизма к идеализму. «Отцы» 
принадлежали поколению 1870-х гг., евразийцы — поко-
лению 1890-х гг. Евразийцы принадлежали к эпохе  
ренессанса Серебряного века русской культуры, парадок-
сальным образом завершив его собою. Они стали послед-
ним всплеском грандиозного «парада талантов» 
Серебряного века русской культуры, создав цельное и 
оригинальное мировоззрение, но позже, уже после паде-
ния СССР, наиболее востребованной, или лучше сказать, 
наиболее известной оказалась их политическая мысль. 
Это искажало понимание евразийства, которое в оптике 
примата политического начала выглядело в лучшем слу-
чае как «славянофильство эпохи футуризма»522. Евразий-
ство отнюдь не сводится к политической философии или 
геополитической мысли. Оно есть религиозно-фило-
софская, геософская, культуроцентричная и историсоф-
ская система взглядов, которая включает как важный 
компонент политическую и экономическую мысль. 
Евразийство есть система россиеведения во всей полно-
те, теоретическое осмысление содержания термина «рус-
ская цивилизация», или Россия-Евразия как культурно-
исторический тип.    

Евразийство породило евразийствоведение как осо-
бый феномен. Почти каждый исследователь или просто 
известный человек, область интересов которого довольно 
далека от евразийства (например, С. Аверинцев523), счел 
нужным высказаться о евразийстве, настраивая по нему, 
как по камертону, свои собственные установки, «подсве-
чивая» свои ценности и взгляды. Евразийствоведение да-
ло истории русской мысли, помимо фокусирования на 
политическом, геополитическом и историософском ком-
поненте, еще и прививку архивоведения, поскольку одним 
                                                            

522 Степун Ф. Об общественно-политических путях «Пути» // 
Современные записки. Париж, 1926. Т. 29. С. 445.  

523 Аверинцев С. Несколько мыслей о «евразийстве» Н. С. Тру-
бецкого // Новый мир. № 2. 2003. С. 137-149.  



из основных источников знания о евразийстве стали ар-
хивы. Это последнее обстоятельство было неизбежным, 
поскольку в евразийском движении участвовало много 
лиц, оно существовало в разных городах Европы, а также 
в США, в Харбине, в Англии, в СССР, что порождало со-
лидную корреспонденцию, без знания которой выводы о 
евразийстве крайне ненадежны. Евразийство — явление 
эмигрантское. С одной стороны, это означает «расшире-
ние» русской мысли, поскольку в евразийстве произошло, 
в некоторой степени, преодоление раскола на Советскую 
Россию и Россию в изгнании, с другой стороны, русская 
мысль обогатилась со стороны евразийства новыми и яр-
кими свидетельствами оппозиции внутри самой эмигра-
ции, да и в современной России, поскольку евразийство 
вызывало и вызывает буквально шквал критики. Крити-
ка, возражения, замечания есть диалектическое развитие 
русской мысли вообще, которая, критикуя евразийство, 
занимается самопознанием и самопреодолением, что 
нельзя не отметить, как явления положительные.  



Об авторе 

Ермишина Ксения Борисовна — известный ис-
следователь евразийства, к.ф.н., старший научный 
сотрудник кафедры истории русской философии фило-
софского факультета МГУ им. М. В. Ломоносова.  



Научное издание 

Ермишина Ксения Борисовна 

Петр Николаевич Савицкий  
(1895–1968). Истоки творчества, главные 

идеи, основные результаты и итоги 

К 130-летию со дня рождения  
основоположника евразийского движения 

(1895–2025) 

Монография 

Ответственный редактор Ю. Барабанщикова 
Верстальщик С. Мартынович 

Издательство «Директ-Медиа» 
117342, Москва, ул. Обручева, 34/63, стр. 1 

Тел./факс: +7 (495) 334-72-11 
E-mail: manager@directmedia.ru

www.biblioclub.ru 
www.directmedia.ru 



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016400/

	1. Предварительные замечания
	2. Дата рождения или дата дня ангела? Родословная Савицких и влияние семьи
	3. Ранняя одаренность, роль архитектуры Чернигова и русских городов центральной и северной Руси в становлении  мировоззрения Савицкого
	4. Предварительные итоги и первая  «формула евразийства»
	5. Петербургский период  в жизни Савицкого
	6. Первые печатные работы П. Н. Савицкого. Альянс с П. Б. Струве
	7. Октябрьская революция 1917 г.  и ее влияние на становление евразийства
	8. Промежуточные выводы, основанные на предыдущем изложении
	9. Гражданская война и странствование, закончившееся «длительным  пребыванием на Востоке»
	10. Византийский и древнерусский  компоненты в евразийстве
	11. Кн. А. А. Ливен и евразийский кружок  в Софии. Рождение евразийства  и противодействие П. Б. Струве
	12. «Струвизм» как важнейшая  составляющая мировоззрения Савицкого
	13. Переезд в Прагу. Начало  формирования систематического евразийского миросозерцания.  Г. В. Флоровский между евразийством  и П. Б. Струве
	14. Сборник «Россия и латинство»  как дебют Пражской евразийской группы. Сближение П. Н. Савицкого  с Г. В. Вернадским
	15. О «проектности» России-Евразии.  Некоторые замечания о «составных  компонентах» раннего евразийства  Савицкого
	16. О критике евразийства в 1920-е гг.
	17. Присоединение к евразийству П. С. Арапова и появление «Треста»
	18. Литературоведческие работы П. Н. Савицкого и его поэтические опыты
	19. Ранние работы Савицкого,  помещенные в «официальных»  евразийских изданиях
	20. Первая экономическая теория  Савицкого
	21. Обзор основных результатов  ранней евразийской мысли Савицкого (1919–1925 гг.).
	22. Поздние экономические взгляды  Савицкого (1925–1939) и переход  к следующей фазе идейного развития
	23. От советоборства к советофильству
	24. Национализм, россиецентризм  или акцент на евразийстве?
	25. Монография П. Н. Савицкого  как поворотный пункт его версии евразийства. Отзывы советских ученых
	26. Влияние В. И. Ламанского  на концепцию Савицкого:  исследовательский миф или реальность?
	27. Важнейшие идеи монографии  Савицкого
	28. Первоначальная и зрелая евразийские концепции Савицкого
	29. Критика новой географической  концепции Савицкого в эмиграции  и причина неприятия евразийства  поколением «веховцев», прошедших  путь «от марксизма к идеализму»
	30. Последний перед кламарским  расколом «Евразийский временник»
	31. Признаки назревания разногласий  в евразийском движении
	32. Нелегальное путешествие Савицкого  в СССР в 1927 г.
	33. Кламарский раскол: хронология  событий, причины и последствия
	34. Евразийство как  номогенетическая система
	35. Циклы, время и закономерности. Л. Н. Гумилев, Н. А. Козырев и Савицкий  о новом понимании исторического,  физического и космического времени
	36. Особенности позднего евразийства  Савицкого (1929–1939): структурные  элементы, пригодные для репликации
	37. Оформление евразийства 1930-х гг.
	38. Работы Савицкого конца 1930-х гг.,  посвященные русской архитектуре  и зодчеству
	39. Предвоенные годы  и Вторая мировая война
	40. Арест, следствие, тюрьмы, лагеря.  Испытание веры, обретение духовного  отца, примирение с самим собой
	41. Эпистолярное евразийство Савицкого в 1950-е и 1960-е годы
	42. Жизнь в Европе  после возвращения из СССР
	43.Что есть евразийство? «Формула» евразийского мировоззрения П. Н. Савицкого
	Об авторе



