
3

ОГЛАВЛЕНИЕ

От автора  ......................................................................................................4

Глава 1. ЧТО ТАКОЕ ФИЛОСОФИЯ? Введение в предмет
философии  ...................................................................................5

1.1. Специфика философского мировоззрения .....................................6
1.2. Предпосылки философии внутри нас .............................................21
1.3. Основания философской рефлексии ..............................................35
1.4. Структура философского знания ....................................................47
1.5. Основной вопрос философии и его аспекты .................................51

Глава 2. ЧТО Я МОГУ ЗНАТЬ? Введение в онтологию  .......................64
2.1. Всеединство бытия ..............................................................................65
2.2. Множественность форм бытия ........................................................87
2.3. Пространство и время ......................................................................116
2.4. Креационная и эволюционная модели мира ................................128

Глава 3. ЧТО ЕСТЬ ИСТИНА? Введение в гносеологию  ..................140
3.1. Познаваем ли мир? ...........................................................................142
3.2. Процесс познания .............................................................................160
3.3. Мышление, логика, язык .................................................................181
3.4. Специфика научного познания ......................................................201

Глава 4. ЧТО ТАКОЕ ЧЕЛОВЕК? Введение в философскую
антропологию  ..........................................................................222

4.1. Человек и культура ...........................................................................223
4.2. Бытие человека ..................................................................................246
4.3. Феномены человеческого бытия: страх, свобода, любовь ........261

Глава 5. ЧТО Я ДОЛЖЕН ДЕЛАТЬ И НА ЧТО Я СМЕЮ
НАДЕЯТЬСЯ? Введение в аксиологию  ...............................286

5.1. Проблема морального выбора ........................................................287
5.2. Эстетические ценности и их роль в человеческой жизни ........314
5.3. Философия и религия: свобода разума и свобода совести .......328

Глава 6. ЧТО ТАКОЕ ОБЩЕСТВО? Введение в социальную
философию  ..............................................................................349

6.1. Человек в толпе: «я» и «мы»…. ........................................................350
6.2. Сферы общественных отношений: труд и богатство .................361
6.3. Сферы общественных отношений: государство и политика ......375
6.4. Современное общество – источник будущих конфликтов .......393
6.5. Знание и наука в современном обществе .....................................416



4

Pluralitas non est ponenda sine necessitate.

Уильям Оккам

ОТ АВТОРА

О философии сказано много и большей частью много 
лишнего, не имеющего отношения к сути ее предмета. Эта 
книга не о философии, это сама философия. Если мы любим 
жизнь, если мы любим мудрость, если мы ценим разумное и 
доброе человеческое общение, если мы заботимся об этих чи-
стых чувствах, значит, мы настоящие философы. Философия 
всегда где-то рядом, философия живет в нас, следовательно, 
искать ничего не нужно, достаточно внимательно приглядеть-
ся и прислушаться к тому, что уже есть, познать огромный и 
неповторимый мир нашего Я. 

Эта книга – диалог. На протяжении всех ее глав разго-
вор с читателем будут поддерживать Ignorant (профан), Doctor 
(ученый) и Мыслители прошлого и современности, оставив-
шие наиболее заметный след в философии. Разговор будет 
идти на равных, ведь самым главным философом для человека 
является он сам.

Для удобства восприятия материала текст учебного по-
собия сопровожден маргиналиями, содержащими пояснения 
специальных философских терминов и понятий, а также схе-
мами и рисунками. В конце каждой главы представлены наи-
более острые и дискуссионные вопросы по изучаемым темам, 
не имеющие однозначных ответов, а также список литерату-
ры для дальнейшего более глубокого проникновения в фило-
софскую проблематику.



5

 Глава 1. ЧТО ТАКОЕ ФИЛОСОФИЯ? 

Введение в предмет философии

Не следует делать вид, что занимаешься 
философией, но следует на самом деле зани-
маться ею: ведь нам нужно не казаться здоро-
выми, а быть поистине здоровыми.

Эпикур

  Диалоги

1.1. Специфика философского мировоззрения
1.2. Предпосылки философии внутри нас
1.3. Основания философской рефлексии
1.4. Структура философского знания
1.5. Основной вопрос философии и его аспекты

Действующие лица

Ignorant – профан.
Doctor – ученый.
Дэвид Юм – шотландский философ XVIII в.
Иммануил Кант – немецкий философ XVIII в.
Хосе Ортега-и-Гассет – испанский философ ХХ в.
Готфрид Вильгельм Лейбниц – немецкий философ XVII–XVIII вв.
Николай Александрович Бердяев – русский философ XIX–XX вв.
Фридрих Ницше – немецкий философ XIX в.
Вильгельм Дильтей – немецкий философ XIX в.
Мераб Константинович Мамардашвили – советский философ.
Карл Ясперс – немецкий философ ХХ в.
Иоанн Дамаскин – византийский философ VII–VIII вв.
Бенедикт Спиноза – нидерландский философ XVII в.
Пьер Тейяр де Шарден – французский философ ХХ в.
Мартин Хайдеггер – немецкий философ ХХ в.



6

Рене Декарт – французский философ XVII в.
Августин Блаженный – средневековый философ IV–V вв.
Аристотель Стагирит – древнегреческий философ IV в. до н.э.
Николай Кузанский – немецкий философ XV в.
Иоганн Готлиб Фихте – немецкий философ XVIII–XIX вв. 
Конфуций – китайский философ VI–V вв до н.э.
Фридрих Энгельс – немецкий философ XIX в.
Жюльен Офре де Ламетри – французский философ XVIII в.

1.1. Специфика философского мировоззрения 

Doctor: Скажи, любезный, считаешь ли ты, что можно хоть в 
чем-то быть абсолютно уверенным?

Ignorant: А почему ты спрашиваешь? А-а, знаю. Ты хочешь 
опять выставить меня профаном, не так ли? Но у тебя ничего 
не получится. Да поможет мне его величество здравый смысл! 
Например, я абсолютно уверен (да и ты тоже), что завтра опять 
взойдет Солнце. 

Doctor: А на чем основывается твое утверждение? 
Ignorant: На простом ежедневном 

наблюдении. Изо дня в день, примерно 
в одно и то же время происходит одно 
и то же событие – восход Солнца. При-
рода единообразна.

Doctor: Однако из того, что раньше 
было так, логически не следует, что по-
том все повторится. В том, что Солнце 
завтра не взойдет, нет логического про-
тиворечия. 

Ignorant: Я не понимаю тебя. Что 
ты хочешь этим сказать?

Doctor: Только то, что восход Солн-
ца нельзя обосновать дедуктивно, а 
только индуктивно. Однако индукция 
всегда опирается на неоправданное до-
пущение. 

Глава 1. ЧТО ТАКОЕ ФИЛОСОФИЯ?

Индукция (от лат. 
inductio – наведение) – 
способ рассуждения, 
при котором путём 
обобщения нескольких 
частных случаев 
выводится одно общее 
правило.

Дедукция (от 
лат. deductio – 
выведение) – способ 
рассуждения, при 
котором из общего 
правила делается 
вывод для частного 
случая.



7

Ignorant: Почему же мое допущение 
о том, что «так было и будет всегда, ибо 
природа единообразна», неоправданное? 

Doctor: Потому что данное допуще-
ние о единообразии природы ты можешь 
полагать только независимо от опыта, 
так как ты ведь не можешь наблюдать 
всю природу в ее прошлом и будущем. 
Однако пытаясь оправдать предположе-
ние о единообразии природы, ты опять 
будешь ссылаться на свой опыт, а потом 
опять будешь утверждать, что так было 
везде и всегда. Ты попадаешь в порочный 
круг. Например, барон Мюнхгаузен рас-
сказывал небылицы, а в подтверждение 
своих слов приводил «аргумент», что 
всегда говорит только правду. 

Ignorant: Значит, ты хочешь сказать, 
что моя уверенность в восходе Солнца 
столь же неоправданна, как уверенность 
барона Мюнхгаузена в том, что он под-
нял себя за волосы?

Дэвид Юм: Наше мышление устрое-
но таким образом, что, когда нам удается 
обнаружить некоторую регулярность, мы 
вынуждены верить в то, что эта регуляр-
ность сохранится в будущем. Каузально 
(индуктивно) эту веру обосновать невоз-
можно, она у нас просто есть1.

Иммануил Кант: Да, нельзя не при-
знать скандалом для философии и обще-
человеческого разума необходимость 
принимать лишь на веру существование 

Введение в предмет философии

Юм Дэвид 
(1711–1776)

Кант Иммануил 
(1724–1804)

1 Юм Д. Трактат о человеческой природе, или Попытка применить 
основанный на опыте метод рассуждения к моральным предметам // Юм Д. 
Соч.: В 2 т. – М., 1965. – Т. 1. – С. 319.



8

вещей вне нас и невозможность противопоставить какое бы то ни 
было удовлетворительное доказательство этого существования, 
если бы кто-нибудь вздумал подвергнуть его сомнению2.

Ignorant: Нет, господа философы, вы меня нисколько не убе-
дили, и я продолжаю настаивать на том, что могу быть уверен-
ным в восходе Солнца! А что ты делаешь?

Doctor: Бросаю монету. Орел или решка? 
Ignorant: Орел. 
Doctor: Так и есть. Означает ли это, что ты знал, какой сторо-

ной упадет монета? 
Ignorant: Нет, я просто угадал. 
Doctor: Но ты же верил в это, и твоя вера оказалась истинной. 
Ignorant: Да, но этого мало. 
Doctor: А что еще требуется для знания? 
Ignorant: Нужно хотя бы какое-то объяснение, обоснование. 

А вот обоснованная истинная вера и будет знанием. 
Doctor: Однако обоснованность бывает разной степени. На-

пример, я вижу своего приятеля в дорогом костюме за рулем 
шикарного автомобиля. На основе этого я делаю вывод, что он 
обзавелся деньгами. Когда же он мне говорит, что у него есть 
еще вертолет и дом в Майами, мои основания подтверждаются. 
Однако проблема в том, что мой приятель солгал. Костюм и ав-
томобиль он одолжил, чтобы произвести впечатление на свою 
знакомую, а вертолет и дом он просто приплел для большего эф-
фекта. 

Ignorant: Значит наши основания нуждаются в проверке.
Doctor: Но тут мы сталкиваемся с проблемой регресса основа-

ний.
Ignorant: Я тебя не понимаю, опять ты хочешь меня запу-

тать?!
Doctor: Вовсе нет, я только хочу внести ясность. Смотри, моя 

вера базируется на определенных основаниях, эти основания яви-
лись следствием другой веры, которую тоже нужно обосновать, и 
так до бесконечности. 

2 Кант И. Критика чистого разума // Кант И. Соч.: В 6 т. – М., 1964. – 
Т. 3. – С. 101. 

Глава 1. ЧТО ТАКОЕ ФИЛОСОФИЯ?



9

Ignorant: Вот именно! Поэтому должны существовать хотя бы 
некоторые убеждения, которые можно принять на веру и считать 
знанием без обоснования. Иначе все можно подвергнуть сомне-
нию, в том числе и то, что для нас свято – наши принципы, цен-
ности, убеждения. Это недопустимо!

Doctor: А ты считаешь, что мировоззрение человека и общества 
не подвержено изменениям и не нуждается в обосновании? Чело-
век всегда создает себя, собирает по крупицам. Поэтому он всегда 
будет задумываться над вопросом: зачем все это? Зачем этот мир 
и я в нем? Что происходит вокруг нас? Что делают эти люди, ко-
торые нас окружают? Куда они бегут? О 
чем они разговаривают? О чем думают? 
Куда бегу я вслед за ними? Чего я хочу 
от жизни, что я могу знать, на что я смею 
надеяться, что я должен делать? 

Ignorant: Стоп, хватит! Уверен, 
вопросов будет больше, чем ответов. 
Такие рефлексивные остановки небезо-
пасны. Ведь, как знать, ответов на боль-
шинство этих вопросов у нас может так 
и не появиться. 

Doctor: А что тогда? Бежать даль-
ше? А зачем?

Хосе Ортега-и-Гассет: Все мы пред-
ставители массового общества, а значит, 
у нас не должно быть подобных вопро-
сов. Но они возникают и никуда от них 
не деться. Это говорит том, что у нас нет 
определенного духовного стержня, а, 
следовательно, в современном массовом 
обществе растет степень отчужденности 
человека. Из творца общественных от-
ношений человек превращается в мас-
сового потребителя. 

Doctor: Получается интересная кар-
тина: внешне общество необычайно ин-

Рефлексия (от лат. 
reflexio – обращение 
назад) – процесс 
осмысления чего-либо 
при помощи изучения, 
сравнения, а также 
самопознание.

Введение в предмет философии

Массовое общество – 
это форма общества 
современной 
европейской 
цивилизации, для 
которого характерна 
массовая потребность 
в материальных и 
культурных благах 
и соответствующее 
массовое потребление, 
которое должно 
направляться 
частично техническим 
прогрессом, 
частично системой 
государственного 
управления.



10

тегрированно, монолитно, но внутренне 
индивидуалистично, рассогласован-
но. Сознание человека отпускается в 
свободный полет по информационно-
му пространству, но при этом оно не 
в состоянии определить свои истоки. 
В условиях ожидания случайной ин-
формации сознание человека отвыка-
ет трудиться над созданием личности, 
перестает быть направленным на вос-
приятие внутренних переживаний. 
Главным состоянием человека стано-
вится «праздность души». 

Хосе Ортега-и-Гассет: Данное со-
стояние порождает иллюзию доступ-
ности жизни во всех проявлениях; все 
дается мне только по праву моего рож-
дения без каких-либо душевных уси-
лий с моей стороны. Но, превращаясь в 
простого потребителя, я лишаюсь того 
«собственно человеческого», что под-
держивает и воспроизводит культуру, 
что придает ей ценность3.

Готфрид Вильгельм Лейбниц: Од-
нако дело не только в том, чтобы ясно 
мыслить и всегда совершать рацио-
нальный выбор; дело в том, что для та-
кого выбора нужна энергия воли, а ее-то 
и может перебивать беспокойство по-
вседневных желаний. В зазоры нашего 
мышления мгновенно внедряется мощ-
ный поток иррациональных мотивов 
и желаний, и мы подчиняемся ему, за-

Глава 1. ЧТО ТАКОЕ ФИЛОСОФИЯ?

3 Ортега-и-Гассет Х. Восстание масс // Х. Ортега-и-Гассет. Избр. тру-
ды. – М., 2000. – С. 72–73.

Ортега-и-Гассет Хосе 
(1883–1955)

Лейбниц Готфрид 
Вильгельм

(1646–1716)



11

сыпая наяву и уносясь на крыльях грез. Внимание рассеивается, 
воля сменяется слепым желанием. Мы не хотим мыслить. Так об-
наруживается «ленивый разум»4.

Ignorant: А что такое «ленивый разум» и каковы его проявле-
ния? 

Готфрид Вильгельм Лейбниц: Во-первых, это наше нежелание 
мыслить. Во-вторых, это наше притворство (ведь мы осознаем, 
что спим наяву). В-третьих, это наша привычка не мыслить, мы 
не в состоянии побороть собственную лень. 

Doctor: Но как бороться с «ленивым разумом»? 
Готфрид Вильгельм Лейбниц: Нужно мыслить до конца. Если 

мы мыслим до конца, мы получаем особое наслаждение от про-
цесса мышления, которое сохраняется в памяти. Поэтому, помня 
об этой радости, мы вновь обращаемся к мышлению. Эта радость 
позволяет преодолевать естественный сон интеллекта, про-
сыпаться в своем повседневном существовании, преодолевать 
зазоры, в которые вклиниваются наши повседневные иррацио-
нальные желания, и сохранять непрерывность существования. 
Именно память о том, как душа радовалась, когда мыслила, и 
склоняет нашу волю в пользу интеллекта, а не спонтанных жела-
ний. 

Ignorant: Хорошо, господа философы, все это верно, но если 
мы придем к утверждению, что единственным действенным про-
тивоядием от «массовизации» духовной жизни будет занятие 
философией, то современные практичные люди нас не поймут. 
Современная культура не может в равной степени поддерживать 
все стороны человеческой жизни, в своих построениях она ищет 
более надежные опоры, чем «отвлеченные» конструкции фило-
софской мысли. 

Николай Александрович Бердяев: Да, друзья, положение фи-
лософа в современном мире поистине трагично, философа почти 
никто не любит. На протяжении всей истории культуры обнару-
живается вражда к философии, и притом с самых разнообразных 

Введение в предмет философии

4 Лейбниц Г.В. Опыт теодицеи о благости Божьей, свободе человека и 
начале зла // Г.В. Лейбниц. Соч.: В 4 т. – М., 1989. – Т. 4. – С. 54–62.



12

сторон. Поэтому философия есть самая незащищенная сторона 
культуры. Постоянно подвергается сомнениям сама возможность 
философии, и каждый философ принужден начинать свое дело с 
защиты философии и оправдания ее возможности и плодотвор-
ности. Философия подвергается нападению сверху и снизу, ей 
враждебна религия и ей враждебна наука. Она совсем не поль-
зуется тем, что называется общественным престижем. Философ 
совсем не производит впечатления человека, исполняющего со-
циальный заказ5.

Doctor: Чего же не могут простить 
философам? 

Николай Александрович Бердяев: 
Прежде всего не могут простить того, что 
философия кажется людям ненужной, 
неоправданной, существующей лишь для 
немногих, пустой игрой мысли. 

Doctor: Но все-таки непонятно, по-
чему «ненужная» и «неоправданная» 
игра мысли самой незначительной куч-
ки людей вызывает такое недоброжела-
тельство и почти негодование? 

Ignorant: Дело в том, что современ-
ный человек относится к философии 
как к самой неопределенной и отвлечен-
ной области знания, наиболее удален-
ной от повседневной жизни. 

Doctor: Но это же заблуждение! Во-первых, каждый из нас, 
отдаем ли мы себе в этом отчет или нет, имеет какие-то фило-
софские воззрения. А во-вторых, даже в обыденной речи со-
временные люди активно пользуются такими терминами, как 
«философия», «философски», «философствовать» и т.п. Может 
быть, все-таки причина непонимания заключается в нас самих, 
а за философию мы зачастую принимаем совсем не то, чем она 

Глава 1. ЧТО ТАКОЕ ФИЛОСОФИЯ?

5 Бердяев Н.А. Я и мир объектов. Опыт философии одиночества и об-
щения // Бердяев Н.А. Философия свободного духа. – М., 1994. – С. 230.

Бердяев Николай 
Александрович 

(1874–1948)



13

является на самом деле? Философия в переводе с древнегреческо-
го означает «любовь к мудрости». Но в том-то и дело, что люб-
ви нельзя научить, как и нельзя заставить любить. Любовь – это 
чувство, которое возникает однажды. Это чувство нужно в себе 
развивать, о нем нужно заботиться.

Ignorant: Действительно, в процессе повседневного обще-
ния очень многие толкуют о философии. Например, мы слышим: 
«Мне нравится твоя жизненная философия». Значит, философия 
в этом смысле – это образ жизни, деятельности, мысли, способ 
поведения и т.п. Или: «Не переживай, относись к этому фило-
софски». В таком понимании философия – это принятие жизни 
такой, какая она есть, отстраненное, перспективное рассмотрение 
жизни. Или (с негативным оттенком): «Хватит философствовать, 
пора дело делать». То есть здесь философия – это абстрактное, 
оторванное от жизни рассуждение, неумение четко и логично вы-
разить свои мысли и чувства. 

Doctor: Ты прав. Образчик здравого смысла – «Словарь 
русского языка» С.И. Ожегова – дает следующие определения 
понятиям «философия», «философски», «философствовать»: на-
пример, «философ – это специалист по философии, а также вооб-
ще – мыслитель, занятый разработкой вопросов мировоззрения». 
Или другое определение, на этот раз в переносном смысле: «Фи-
лософ – это человек, который разумно, рассудительно и спокойно 
относится ко всем явлениям жизни, ко всем невзгодам». Ну а по-
нятие «философствовать» употребляется, как правило, в негатив-
ном контексте: «философствовать – это мудрено или беспочвенно 
рассуждать, умствовать, рассуждать на отвлеченные темы»6.

Ignorant: Обыденное представление о философе столь же 
противоречиво. В обыденном представлении философ фигуриру-
ет либо как мыслитель-теоретик, посвятивший себя созерцанию 
мировых проблем и созданию отвлеченных теоретических систем, 
либо как мыслитель-пророк, который способен предвидеть буду-
щее, способен давать рецепты счастья и благоденствия для всего 
человечества или предвещать беды и лишения. Потому он должен 

Введение в предмет философии

6 Ожегов С.И. Словарь русского языка. – М., 1989. – С. 850.



14

нести ответственность за все хорошее и 
плохое, что происходит в жизни. 

Фридрих Ницше: В самом деле, тол-
па долгое время не узнавала философа 
и смешивала его то с человеком науки 
и идеальным ученым, то с религиозно-
вдохновенным, умертвившем в себе все 
плотское, «отрекшимся от мира» фа-
натиком и пьянчугой Божьим. И если 
даже в наши дни доводится услышать, 
что кого-нибудь хвалят за то, что он 
живет «мудро» или «как философ», то 
это означает не более как «умно и в сто-
роне»7.

Ignorant: Так кто же это – «философ»? 
Doctor: Характерный для философа вид связи с миром и ма-

нера познания вновь и вновь проявляются во все времена и у 
всех философски одаренных людей. Философ – это тип человека, 
стремящегося к окончательной, всеобъемлющей ясности и истин-
ности. «Наивный философ» есть в каждом человеке. Стержень 
философии можно обнаружить внутри нас. Однажды древнегре-
ческого философа Сократа спросили с явной иронией, а стоит ли 
вообще заниматься философией, на что философ ответил вполне 
серьезно: «А стоит ли вообще жить, так и не разобравшись в жиз-
ни». 

Ignorant: Действительно, прежде чем поставить перед собой 
те или иные задачи, вполне резонно спросить себя, насколько это 
важно и нужно для меня, какой в этом для меня видится смысл? 
В этих вопросах и ответах на них находится корень любого по-
ступка человека, который может быть до поры до времени скрыт 
не только от других, но даже от него самого.

Doctor: Верно. Поэтому занятие философией часто предстает 
не как необходимость, а как то, что надлежит реализовать с по-

Глава 1. ЧТО ТАКОЕ ФИЛОСОФИЯ?

Ницше Фридрих 
(1844–1900)

7 Ницше Ф. По ту сторону добра и зла // Ф. Ницше. Соч.: В 2 т. – М., 
1990. – Т. 2. – С. 326–327.



15

мощью нашей собственной деятельности. По отношению к нашей 
свободе философия выступает в качестве задачи, которую пред-
стоит решить, но не потому, что есть такое принуждение или не-
обходимость, а потому, что философия может считаться за благо. 
Конечно же, можно жить не философствуя. Но жизнь, не знаю-
щая радости и свободы мышления, жизнь, когда человек не стре-
мится стать хозяином своей судьбы, – такая жизнь не является 
хорошей жизнью. Если для жизни как таковой философия есть 
излишество, то для подлинно человеческой жизни она как нельзя 
более необходима.

Ignorant: Философия, как уже го-
ворилось ранее, – это «любовь к мудро-
сти». Следовательно, философ любит 
не знания, а мудрость. 

Doctor: И это верно. Мудрость при-
менима к различным аспектам нашей 
жизнедеятельности, характеризует наше 
отношение к знанию, к его применению 
и использованию на практике, а также 
к конечной цели наших усилий. На-
пример, у древнегреческого философа 
Платона можно найти: онтологическую 
трактовку мудрости, когда она рассма-
тривается не только как свойство мыс-
лящего, решающего и действующего 
человека, но и как объективное свой-
ство мира («Филеб», «Гиппий Боль-
шой»); этическую трактовку мудрости 
как проявление доброй воли, добле-
сти, поступка, связанного с заботой о сохранении и умножении 
мудрости в своей душе и мире («Евтидем», «Протагор», «Ла-
хет»); трактовку мудрости как искусства («Протагор»); трактов-
ку мудрости как знания («Алквиад», «Менон», «Протагор»). То 
есть вместо простого накопления массы разрозненных мнений и 
сведений все это должно быть, во-первых, проверено на состоя-
тельность, во-вторых, тщательно и всесторонне рассмотрено и, 

Введение в предмет философии

Объект (от лат. 
objectum – предмет) – 
вещь, предмет, то, 
что противостоит 
субъекту, т.е. 
сознанию, 
внутреннему миру как 
часть внешнего мира.

Субъект (от лат. 
subjectus – лежащий в 
основе) – обозначение 
психолого-теоретико-
познавательного Я, 
противопоставляемого 
чему-то другому, 
предмету, объекту.



16

в-третьих, организовано в стройную ло-
гически непротиворечивую систему воз-
зрений и жизненного опыта. Философия, 
по сути, формирует мировоззрение. 

Ignorant: А что такое мировоззрение? 
Мне кажется, настало время разобраться 
с этим понятием.

Doctor: Говоря о мировоззрении, как 
правило, имеют в виду, во-первых, систе-
му взглядов (воззрений) на объективный 
мир; во-вторых, совокупность взглядов 
не только на роль и место человека в 
окружающем мире, но и отношение че-
ловека к нему и к самому себе; в-третьих, 
обусловленные вышесказанным основ-
ные жизненно важные позиции людей и 

социальных общностей; их убеждения, ценностные ориентации, 
идеалы, а также принципы познания и деятельности. Последнее 
обстоятельство – свидетельство огромного практического смыс-
ла и значения мировоззрения для жизни человека.

Вильгельм Дильтей: Я бы выделил три основных типа миро-
воззренческих систем: натурализм (человек понимается как био-
логическое существо, рассчитанное на удовлетворение влечений 
и подчиненное материальным условиям своего существования); 
волюнтаризм (свободная творческая самореализация, независи-
мость человека); холизм (достижение гармонии человека и мира 
как целого). Однако ни одно из мировоззрений не обладает всей 
полнотой истины, а лишь выражает один ее аспект. Мировоззре-
ния коренятся в природе универсума и в отношении к ней духа, 
познающего в конечных формах. И каждое из них выражает в 
рамках нашего мышления лишь одну сторону универсума. В этих 
пределах каждое истинно. Но каждое в то же время односторон-
не. Нам не дано увидеть единство всех этих сторон. Чистый свет 
истины доступен нам лишь в разложенном виде8.

Глава 1. ЧТО ТАКОЕ ФИЛОСОФИЯ?

Дильтей Вильгельм 
(1833–1911)

8 Дильтей В. Типология мировоззрений и философия // В. Дильтей. 
Введение в науки о духе. – М., 2000. – С. 222–231.



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016525/



