
3

КОЛОНТИТУЛ

Оглавление

ГЛАВА  I

§ 1. Поэтика театральности  ..........................................................................7
§ 2. Инстинкт преображения  ........................................................................9
§ 3. Бирнамский лес идет на Дунсинан  .....................................................18
§ 4. От мимикрии до метапьесы  .................................................................25

ГЛАВА  II

§ 1. Homo scribens  ........................................................................................35
§ 2. Вечный переписчик  ..............................................................................40
§ 3. Война театров  .......................................................................................44
§ 4. Театр Гамлета  ........................................................................................46

4.1. Мышеловка  ....................................................................................50
4.2. Племянник короля  .........................................................................56
4.3. Зеркало  ...........................................................................................61
4.4. Пролог  ............................................................................................63

§ 5. Театр Клавдия  .......................................................................................65
5.1. Импровизатор  ................................................................................67
5.2. Фальшивый король  .......................................................................74
5.3. Когда две хитрости столкнутся лбом  ..........................................80

§ 6. Слова, слова, слова  ...............................................................................86
§ 7. Театр Офелии  ........................................................................................90
§ 8. Что наша жизнь? Игра!  ........................................................................93

ГЛАВА  III

§ 1. Повторы и подобия  ...............................................................................97
§ 2. Убийцы и мстители  ............................................................................100
§ 3. Трагедия или комедия?  .......................................................................107
§ 4. Античная миниатюра  .........................................................................109



4

КОЛОНТИТУЛ

ГЛАВА  IV

§ 1. Числа  ....................................................................................................121
§ 2. Монолог  ...............................................................................................122
§ 3. Что ему Гекуба?  ..................................................................................135
§ 4. Пирам и Фисба  ....................................................................................147
§ 5. Королевский заклад  ............................................................................150
§ 6. Полуночный Призрак  .........................................................................155
§ 7. Песни Офелии  .....................................................................................157
§ 8. Обвинительная речь  ...........................................................................160
§ 9. Бедный Йорик  .....................................................................................163
§ 10. Куплеты могильщика  .........................................................................166
§ 11. Внутренняя хронология  .....................................................................169
§ 12. Двенадцатая ночь  ................................................................................174
§ 13. Гамлетовский сонет  ............................................................................181

ГЛАВА  V

§ 1. Драматическая метафора  ...................................................................187
§ 2. Полоний, Польша и поляки  ...............................................................198
§ 3. Когда умирает Дездемона?  ................................................................202
§ 4. Отравленное ухо  .................................................................................203
§ 5. Гамлет как загадка и разгадка  ...........................................................212
§ 6. Слуга небес  .........................................................................................216
§ 7. Автор-драматург  .................................................................................219

Библиография  ..............................................................................................222



5

КОЛОНТИТУЛ

ГЛАВА  I
N O



6

КОЛОНТИТУЛ



7

КОЛОНТИТУЛ

§ 1. Поэтика театральности

Настоящая работа посвящена проблемам поэтики театраль-
ности в творчестве Шекспира. Термин «поэтика» традиционно 
отождествляется с теорией словесности, а «театральность» свя-
зывают с такими понятиями, как сценичность, зрелищность, 
игра. Театральность противопоставляют поэтике так же, как 
 театр — литературе.

Поэтику определяют не только в узком смысле как раздел 
теории литературы, изучающий «превращение речи в поэтиче-
ское произведение и систему приемов, благодаря которым эти 
превращения совершаются»1, но и в более широком смысле — 
как дисциплину, исследующую «не только речевые, но и дру-
гие структурные моменты текста»2. В данной работе поэтика 
понимается в этом втором, более широком смысле «как наука 
о строении литературных произведений и системе эстетиче-
ских средств, в них используемых»3, что позволяет отнести ее 
не только к теории литературы, поэтике, но и к общей эстетике 
творчества4. Этот подход близок к концепции М. Бахтина: «По-
этика, определяемая систематически, должна быть эстетикой 
словесного художественного творчества»5. Необходимость из-
учения не только речевых, но и других структурных элементов 

1 Якобсон Р. Работы по поэтике. — М., 1987. — C. 81.
2 Манн Ю. Поэтика Гоголя. — М., 1988. — C. 3.
3 Иванов Вяч.Вс. Краткая литературная энциклопедия (КЛЭ). — М., 

1978. — Т. 5. — C. 936.
4 Борев Ю. Эстетика. — М., 1988. — C. 255—262.
5 Бахтин М.М. Вопросы литературы и эстетики. — М., 1979. — C. 10.



8

ГЛАВА I

текста при анализе драмы вообще, и шекспировской в частно-
сти, обусловлена спецификой театра как феномена культуры 
и особенностями текста драматического произведения: «Для 
театра характерно семиотическое многоязычие, это гораздо 
более сложный объект, чем чисто литературный текст, <...> те-
атр коммуникативен. Он состоит из ряда взаимосвязанных 
коммуникативных процессов: режиссер—актер, режиссер—
художник, актер—зритель и т.д. Все участники театральной 
коммуникации (режиссер, актер, зритель) более активны, чем 
в случае литературной коммуникации»6. Однако поскольку все 
средства выражения в литературе в конечном счете сводятся к 
языку7, театральность в этой работе рассматривается не с точ-
ки зрения «противопоставления театра и литературы»8, а как 
фундаментальный эстетический принцип построения драма-
тического текста, то есть как понятие поэтики. В основе теа-
тральности лежит интертекстуальная игра, построенная на 
взаимодействии и противопоставлении в пространстве произ-
ведения художественных плоскостей разных уровней: вербаль-
ного и невербального, реального и условного, подлинного и 
воображаемого.

Примером игры на противопоставлении реального—услов-
ного в драматическом тексте служит «включение в текст участ-
ка, закодированного тем же самым, но удвоенным кодом, что 
и все остальное пространство произведения. Это будут кар-
тина в картине, театр в театре, фильм в фильме или роман в 
романе. Двойная закодированность определенных участков 
текста, отождествляемая с художественной условностью, при-
водит к тому, что основное пространство текста воспринима-
ется как “реальное”. Так, например, в “Гамлете” перед нами — 

6 Почепцов Г.Г. Русская семиотика. — М.: Рефл-бук: Ваклер, 2001. — 
C. 69.

7 Гаспаров М.Л. Лит. энц. словарь (ЛЭС). — М., 1987. — C. 295—296.
8 Пави П. Театральность // Пави П. Словарь театра. — М., 2003. — C. 407.



9

§ 2. ИНСТИНКТ ПРЕОБРАЖЕНИЯ

не только “текст в тексте”, но и “Гамлет” в “Гамлете”: пьеса, 
разыгрываемая по инициативе Гамлета, повторяет в подчер-
кнуто условной манере (сначала пантомима, затем подчеркну-
тая условность рифмованных монологов, перебиваемых про-
заическими репликами зрителей: Гамлета, короля, королевы, 
Офелии) пьесу, сочиненную Шекспиром. Условность первой 
подчеркивает реальность второй. Чтобы акцентировать это 
чувство у зрителей, Шекспир вводит в текст метатекстовые 
элементы: перед нами на сцене осуществляется режиссура 
пьесы. Как бы предвосхищая “8 1/2” Феллини, Гамлет перед 
публикой дает актерам указания, как им надо играть. Шекспир 
показывает на сцене не только сцену, но, что еще важнее, репе-
тицию сцены»9.

§ 2. Инстинкт преображения

До сих пор не выработано единого и общепринятого опреде-
ления термина театральность10. Слово «театральность» обычно 
используют для обозначения совокупности внешних проявле-
ний, присущих театральному искусству или игровой деятель-
ности вообще. Известные определения феномена театральности 
лежат вне круга понятий поэтики.

К.С. Станиславский понимал под театральностью «сцени-
ческий штамп», скрывающий низкий профессионализм или 
«стремление театра перенести значительную часть смысловой 
нагрузки в зрелищную форму»11. Актер и режиссер С.М. Ми-

9 Лотман Ю.М. Текст в тексте // Лотман Ю.М. Статьи по семиотике ис-
кусства. — СПб., 2002. — C. 72.

10 Олимпиева Е.В. Театр как явление культуры Серебряного века: авто-
реф. дис. ... канд. филол. наук. — Екатеринбург, 1999. — C. 16.

11 Там же. — С. 16.



10

ГЛАВА I

хоэлс писал: «Слово “театральность” <...> принадлежит к ка-
тегории театральных терминов <...>. Что такое театральность? 
Это условность сценического языка как любого языка искус-
ства, как любого поэтического языка вообще, ибо язык сам по 
себе тоже условен <...>. А если под театральностью понимать 
помпезное, ходульное, напыщенное, напудренное обнажение 
целого ряда приемов (что весьма часто делают в театрах), то 
нам остается только отмежеваться от всего этого»12. Понятие 
театральности связывают также с условностью сценическо-
го языка и воображением: «Театральность состоит в том, что 
чернокожий человек может играть роль Генриха IV или белый 
человек может играть Отелло, или женщина может играть Гам-
лета. <...> Театральность не имеет пределов; это — свобода 
воображения»13.

Выдающийся теоретик театра начала ХХ века, драма-
тург и режиссер Н.Н. Евреинов видел в театральности при-
сущий человеку «инстинкт преображения»: «Наряду с ин-
стинктом самосохранения, половым и прочими, в нас живет 
столь же могучий инстинкт театральности. <...> В истории 
культуры театральность является абсолютно самодовлеющим 
началом»14.

Театральность как «инстинкт преображения» связана с разы-
грыванием какой-нибудь роли, чтобы «как бы на момент превра-
титься в совершенно иных лиц», то есть «стать другим и делать 
другое»15. Сходную мысль высказывает американский театро-
вед: «Театральность подразумевает актера, который сознательно 
или откровенно, искусственно или под воздействием аффекта, 

12 Михоэлс С.М. Театральность и идейный замысел // Театр. — 1941. — 
№ 4.

13 Bethune R. Theatricality // Art Times Journal. — London, 2002.
14 Евреинов Н.Н. Демон театральности. — М.; СПб., 2003. — C. 44, 59.
15 Там же. — C. 44.



11

§ 2. ИНСТИНКТ ПРЕОБРАЖЕНИЯ

приобретает другую тождественность или роль в определенной 
ситуации»16.

Понятие театральности до сих пор не обрело терминологи-
ческой строгости в силу своей двойственности. С одной сто-
роны, оно связано с идеей игры как инстинкта (Евреинов), 
имеющего биологическую основу (Хейзинга), а с другой — по-
нимается как специфический язык театрального искусства. Теа-
тральность и метафора «мир — театр» стали «всеобъемлющим 
принципом поэтики в искусстве Ренессанса и барокко, унасле-
довав от античности космизм, а от Средневековья — смысловую 
антиномичность, где карнавальная избыточность игровой свобо-
ды соседствовала с ощущением иллюзорности бытия»17. По сло-
вам французского теоретика театра Патриса Пави, «эта эстетика 
появляется в XVI веке <...> и связана с барочным восприятием 
мира как сцены, где “все мужчины и женщины — всего лишь 
актеры” (Шекспир), а “жизнь есть сон” (Кальдерон). Бог — дра-
матург, постановщик и главный исполнитель. От теологической 
метафоры театр в театре переходит к высшей игровой форме, 
когда театральная постановка намеренно представляет самое 
себя из склонности к иронии или к сгущенной иллюзии. По-
следняя достигает кульминации в театральных формах повсед-
невной жизни: здесь уже нельзя отличить жизнь от искусства»18. 
Наиболее яркое воплощение метафора «мир — театр» нашла 
в европейской драматургии XVII века, когда возникла великая 
мировая сцена: «Благодаря череде имен от Шекспира до Каль-
дерона и Расина драма главенствовала во всей поэтике столетия. 

16 Hannaford R. Self-Presentation in Carew’s “To A.L. Perswasions to Love” // 
Studies in English Literature 1500—1900. — 1986. — Vol. 26. No. 1. — C. 97—
106.

17 Прозорова Н.И. Понятие театральности и драматургия Шекспира // Те-
зисы к докладу на науч. конф. в КГУ. — Калуга: Изд-во КГУ, 2003. — C. 2.

18 Pavis P. The State of Current Theatre Reseach. — Universite de Paris VIII // 
Applied Semiotics, As/Sa. — 1997. — No. 3. — P. 125—140.



12

ГЛАВА I

Каждый поэт, в свою очередь, сравнивал мир с театром, где вся-
кий играет свою роль»19.

В поэтике Ренессанса и барокко театр играет роль универ-
сального мирового языка. Отсюда в последующие эпохи воз-
никли такие устойчивые словосочетания, как «анатомический 
театр», «театр военных действий», «политический театр». Од-
нако лишь в XVIII веке театральность становится предметом 
теоретического осмысления как «троп, прием создания драма-
тических событий особого рода, <...> включающий в себя, с 
одной стороны, напряженность игровых ситуаций: конфликты, 
конфронтации, а с другой стороны, феерическую игру тел, зву-
ков, цветов, пространств, образующих театральное представ-
ление. Эта игра легла в основу определения театральности как 
“плотности знаков”, ставшего знаменитым благодаря Ролану 
Барту»20.

Под театральностью нередко понимают особую, свойствен-
ную Шекспиру ритмическую организацию пьесы с помощью 
приема «театр в театре»21. Термин «метатеатр» как эквивалент 
«театра в театре», «метафикации», то есть возможности «пре-
одоления реальности» путем выхода на метапозицию по отно-
шению как к собственному поведению, так и по отношению к 
любой «языковой игре вообще»22, вошел в научный обиход по-
сле выхода книги Лайонела Абеля «Метатеатр»23. Метатеатром 

19 Хейзинга Й. Homo Ludens. — М., 1991. — C. 14.
20 Balme C. Metaphor of Spectacle: Theatricality, Perception and Performance 

of Encounters in the Pacifi c / Institut fur Theaterwissenschaft. — Univ. Mainz, 
2003. — P. 2—3.

21 Sanford W.P. Theatre as Metaphor in “Hamlet”. — London, 1967; Wilds L. 
Shakepseare’s Character-Dramatists // Elizabethan and Renaissance Studies. — 
Salzburg: Univ. Salzburg, Inst. für engl. Literatur, 1974. — Vol. 46.

22 Осипов В. Знакотканное поведение и знакотканная реальность // Сете-
вой журнал «XYZ». — 1998.

23 Abel L. Metatheatre. A New Vision of Dramatic Form. — New York, 1963.



13

§ 2. ИНСТИНКТ ПРЕОБРАЖЕНИЯ

автор называет театр, обращенный к самому себе и размы-
кающий границы между искусством и жизнью. По его словам, 
«пьесы <...> представляют жизнь в театрализованном каче-
стве, <...> герои осознают свою театральность еще до того как 
их заметил драматург»24.

Прием «театра в театре» перекликается с конструкцией 
«текст в тексте», когда в оригинальный авторский текст вводится 
чужой текст, текст другого автора. По определению Ю.М. Лот-
мана «текст в тексте» представляет собой «особое риторическое 
построение, в котором различие в закодированности разных ча-
стей текста делается выявленным фактором авторского построе-
ния и читательского восприятия текста <...>. Такое построение 
прежде всего обостряет момент игры в тексте: с позиции друго-
го способа кодирования текст приобретает черты повышенной 
условности, подчеркивается его игровой характер: ирониче-
ский, пародийный, театрализованный смысл»25. Сходную мысль 
высказывает другой представитель Тартуско-московской семио-
тической школы: «Текст, представленный какой-то своей частью 
в другом тексте, становится тем самым описывающим текстом, 
метатекстом»26. Р. Барт же отмечает, что «текст представляет со-
бой не линейную цепочку слов, выражающих единственный, 
как бы теологический смысл (“сообщение” Автора-Бога), но 
многомерное пространство, где сочетаются и спорят друг с дру-
гом различные виды письма, ни один из которых не является ис-
ходным; текст создан из цитат, отсылающих к тысячам культур-
ных источников»27.

24 Ibid. — P. 59—60.
25 Лотман Ю.М. Текст в тексте // Труды по знаковым системам. — Тарту, 

1981. — Вып. XIV. — C. 13.
26 Тороп П.Х. Проблема интертекста // Труды по знаковым системам. — 

Тарту, 1981. — Вып. XIV. — С. 39.
27 Барт Р. Указ. соч. — С. 388—389 (цит. по: Осипов В. Указ. соч. — 

С. 4).



14

ГЛАВА I

В семиотическом смысле «выражением текста в тексте 
в театре служит прием театра в театре, то есть вид спекта-
кля, сюжетом которого является представление театральной 
пьесы. Так, внешняя публика смотрит пьесу, внутри которой 
публика, смотрящая на актеров, также присутствует на пред-
ставлении. <...> Одним из эффектов текстов в тексте наряду с 
театрализацией рамки является театрализация зрителя, который 
становится героем произведения. Актеры, играющие зрителей, 
и зрители становятся неразличимы, преодолевая грань актер—
зритель»28.

Особенность поэтики театральности Шекспира состоит не 
в традиционном использовании приема «театра в театре», при-
сущем драматическому искусству вообще, а в уникальном худо-
жественном решении каждой отдельной сцены, построенной по 
принципу «спектакль внутри спектакля» или «пьеса в пьесе». 
Шекспир воплощает прием «театра в театре» на разных уровнях 
текста как на действенном, так и на метафорическом. В каждой 
сцене у него — свой «театр в театре», свое понимание роли, ав-
тора, режиссера, актера и зрителя.

Метатеатральность в драматургии Шекспира не сводит-
ся к простому представлению вставной театральной пьесы 
внутри основного действия. Не только те пьесы Шекспира, в 
которых персонажи разыгрывают «спектакли внутри спекта-
кля» в явном виде (например, «Гамлет», «Сон в летнюю ночь», 
«Укрощение строптивой»), но все его произведения построе-
ны на метатеатральном приеме. Примером могут служить по-
стоянные инсценировки и розыгрыши по ходу действия: «Яго 
инсценирует пьесу об измене, превращая Отелло в зрителя, не 
подозревающего о том, что перед ним разыгрывается пьеса, 
невольным главным действующим лицом которой оказывается 
он сам. Самоубийство Отелло представлено в форме театраль-

28 Осипов В. Указ. соч. — С. 5.



15

§ 2. ИНСТИНКТ ПРЕОБРАЖЕНИЯ

ного наставления режиссера актеру: Oth. I took by the throat the 
circumcised dog, / And smote him thus (Stabs himself (V.2)). — 
Отелло. За горло взял обрезанца-собаку / И заколол. Вот так. 
(Закалывается.)»29.

Прием «театра в театре» в пьесах Шекспира постоянно 
удваивается, повторяется. Так, в комедии «Укрощение строп-
тивой» зрители в зале не только смотрят основную пьесу о 
Лорде, но и смотрят за Лордом, который смотрит за медником 
Слайем, который одновременно смотрит пьесу о молодом че-
ловеке, который смотрит за стариком и его двумя дочерьми30. 
В «Гамлете» зрители, пришедшие в театр, смотрят трагедию 
Шекспира «Гамлет», в которой Гамлет и Горацио смотрят пье-
су Гамлета «Мышеловка», в которой Клавдий, Гертруда, Поло-
ний и Офелия смотрят старую итальянскую пьесу «Убийство 
Гонзаго». В комедии «Сон в летнюю ночь» зрители смотрят за 
пьесой, которую ставит Оберон, который смотрит за Тесеем и 
Ипполитой, которые смотрят пьесу ремесленников «Пирам и 
Фисба».

В литературоведческих работах театральность связывают с 
такими понятиями, как игра, драматизм, зрелищность: «Катего-
рия “театральности” <...> включает в себя выраженный игровой 
компонент, визуальность, зрелищность, драматизм, экспрессив-
ность и сценичность»31. Между тем театральность, как катего-
рия поэтики, не сводится исключительно к игровому компонен-
ту, так как игра, будучи инстинктивной деятельностью, лежит 
вне области эстетики, в то время как театральность есть эстети-
ческий феномен культуры.

29 Злобина А. Законы правды // Новый мир. — 1998. — № 10.
30 Scragg L. Discovering Shakespeare’s Meaning. An Introduction to the Study 

of Shakespeare’s dramatic structures. — London, 1994. — P. 89.
31 Пахсарьян Н.Т. Поэтика театральности в «Театре Клары Газуль» П. Ме-

риме (цит. по присланной автором рукописи (2004)).



16

ГЛАВА I

Гамлет играет не только роль принца, отведенную ему в спи-
ске действующих лиц, но и выступает в разных метаролях, та-
ких как: автор-драматург, режиссер, актер, зритель, мнимый су-
масшедший, философ, юродивый. И для каждой из этих ролей 
он в качестве автора-драматурга создает оригинальные тек-
сты для актеров, которые они должны будут выучить и испол-
нить. Театральность подразумевает не только разыгрывание ак-
тером роли, но, что весьма важно, и письменную деятельность 
персонажа как сочинителя текстов, автора-драматурга. Герои 
Шекспира сочиняют тексты, соревнуясь между собой в драма-
тургическом мастерстве.

В процессе воплощения действующими лицами пьесы 
своих драматических замыслов в форме «спектаклей внутри 
спектакля» между ними складываются метатеатральные отно-
шения «драматург — режиссер», «режиссер — актер» и «ак-
тер — зритель». Один и тот же персонаж попеременно играет то 
роль актера, то режиссера, то зрителя, то оказывается автором-
драматургом32.

Драматизм и зрелищность как проявления театральности 
возникают в тот момент, когда персонаж задумывает сцениче-
ский розыгрыш, выступая не в своей изначальной роли, а в роли 
другого. Для этого он меняет маску, переодевается (например, 
мужчина в женщину, а женщина — в мужчину), притворяется 
мертвым. Так, Гамлет начинает свою первую театральную инс-
ценировку, когда он надевает маску сумасшедшего.

В пьесах Шекспира эстетический эффект театральности 
как трагедийный, так и комедийный возникает тогда, когда ни-
чего не подозревающий персонаж становится участником теа-
трального розыгрыша, принимая его за событие реальной жиз-
ни. А потом неожиданно обнаруживает, что он играет роль 

32 Пимонов В., Славутин Е. Загадка Гамлета. — М., 2001. — С. 23—24; 
см. также: Pimonov V. Shakespeare’s Theatricality. — Corseg; Copenhagen 2004.



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016750/



