
3

ВВЕДЕНИЕ

Творчество русских мыслителей и поэтов Серебряного века наконец-то 
начинает пробивать себе дорогу через глубинные пласты русской куль-
туры Серебряного века. Казалось, что в результате трагических собы-
тий начала ХХ в. мы потеряли возможность свободного литератур-
ного, философского и культурологического поиска, был навсегда утра-
чен духовный феномен русской цивилизации. О.А. Жукова считает, что 
«нельзя говорить, что русская религиозно-философская мысль в ХХ в.  
не смогла выполнить своей задачи по осмыслению многообразных, соци-
ально-политических, духовно-нравственных и художественно-эстети-
ческих сюжетов. Напротив, оказавшись на цивилизационном разломе 
старого и нового миропорядка, в идейно-концептуальном плане она 
достигла, своего рода, “акме”» [3: 6].

Свой русский лик во вселенскую мозаику культуры рубежа веков 
вписало множество представителей той блестящей, но и противоре-
чивой эпохи. Можно сказать, что художественное наследие поэтов и 
писателей данного периода становится классикой, потому что, по сло-
вам В.В. Полонского, «достаточно развита метафорическая составля-
ющая, нечто вневременное и невыразимое, имеющее отношение к веч-
ному» [4: 23].

Сегодня отечественная филологическая и философская наука все 
чаще и чаще обращается к представителям и творцам Серебряного века. 
Открывается для современного читателя творчество писателей и поэ-
тов, без которых немыслимо представить русскую культуру и литера-
туру, философскую мысль русской духовной цивилизации. Эта культура 
имеет глубокие исторические корни. Русская классическая традиция не 
с А.С. Пушкина началась и даже не с М.В. Ломоносова, а гораздо ранее.

Русская философская и богословская мысль начала свой тяжелый, 
но венценосный путь, когда познакомилась с творениями и трудами 
Святых и Равноапостольных Кирилла и Мефодия. Уже в IХ в., нахо-
дясь в Херсонесе, Константин Философ собеседует с русскими людьми, 
знакомится с «русскими резами», т.е. с русским алфавитом, которым 
пользовалась русская интеллектуальная элита. Это знакомство выли-



4

лось в какой-то степени в создании славянской азбуки, фундаментом 
которой явилось учение Христово.

Именно с приходом христианства на Русь мы можем говорить не 
о разрозненном русском самосознании, но о цельном смысле Бытия, 
ясном понимании, куда и к чему необходимо двигаться русскому духов-
ному миру. В конце Х в. русский мир вошел в классическую традицию, 
стал пить из византийского богословско-философского родника, приоб-
щался к бессмертным творениям восточно-римского фотиевого Ренес-
санса. Мы стали частью православной традиции, впитав в свое образно-
символическое сознание Предания св. Отцов восточной Церкви. Мы 
стали неотъемлемой частью великой римской цивилизации, наследни-
цей которой являлась Византийская империя.

Некоторые исследователи зачастую сетуют, что Русь приняла хри-
стианство из рук Восточно-Римской, Константинопольской церкви, 
забывая, что западный мир был совершенно не тот, каким он ста-
нет в знаменитую эпоху Возрождения, когда собственно можно гово-
рить о величие западноевропейской цивилизации. Не лишним будет 
напомнить, что эпоха Возрождения началась со знакомства с эллин-
скими древностями.

Но эта древность всегда присутствовала на территории Византии.  
И поражение, и исчезновение с карты мира такого государства, как 
Византия, привело к массовой эмиграции греческой интеллигенции в 
Италию и Францию. Именно ей и обязана Западная Европа своему куль-
турному расцвету, своим глубоким философским прозрениям.

Русская же духовная элита всегда находилась в творческом общении 
с эллинским миром, причем этот мир не был загрязнен варваризмом, 
как это пришлось пережить романскому миру, почти 500 лет содро-
гавшемуся под ударами германцев. Более того, надо сказать, что ван-
далы практически разрушили вместе с готами латинскую цивилиза-
цию. И кто знает, не прими готы христианство, что дальше было бы с 
римским миром.

Очевидно, что западная цивилизация была замешана на латинской 
традиции, но ее тестом был германский элемент, культурный уровень 
которого не мог соперничать с античной цивилизацией. Понадобится 
тысяча лет, чтобы произошло возвращение к истокам. Но и эти истоки 
были уже замутнены католической философией, на тесте которой родится 
протестантское богословие, начало скептицизма и атеизма.



5

Русь избежала философского фиглярничания Запада, потому что 
знала, что такое Истина. Ей не надо было задавать пилатовского вопроса, 
ибо у нее был точный и ясный ответ. Этот ответ запечатлен в сердеч-
ном делании нового человека во Христе.

Русская культура, приняв православное христианство, ответила бур-
ной просветительской деятельностью Владимира Красное Солнышко 
и Ярослава Мудрого. Русская литература вышла на мировую арену 
ликом Святителя Илариона Киевского, четко обозначившего роль рус-
ского человека в мироздании. Только так, фундаментально, стал под-
ходить русич к осмыслению своего мироположения. Не умствуя, были 
приняты заветы св. Симеона Нового Богослова, говорившего о реаль-
ной встрече с Христом, Который есть Истина и Путь. И вот уже творят 
Новый мир Феодосий и Антоний Печерские, светильники русского пра-
вославия. Кирилл Туровский читает удивительные по красоте и мета-
форической емкости проповеди, совершая в русских сердцах глубокий 
нравственный переворот; создается уникальное «Слово о Полку Иго-
реве», сказавшего о Руси более всякого философа.

Пройдет два века и русская цивилизация осветится удивительным 
светильником — преп. Сергием Радонежским, деятельность которого 
фактически воссоздаст русскую духовность, сильно ушибленную страш-
ным монголо-татарским разорением. Как результат — русское Возрож-
дение, явленное в творчестве преп. Андрея Рублева и его сподвижни-
ков. А какой великолепный слог у Епифания Премудрого. Его житие 
преп. Сергия наполнено немеркнущим светом, в нем запечатлена рус-
ская мечта о вере, надежде и любви. Величественный слог св. Иосифа 
Волоцкого не мог родиться в литературной пустыне, его творчест- 
во — часть русской литературной традиции, как и знаменитые посла-
ния Ивана Грозного и Андрея Курбского.

«Слово Ивана Грозного было мощным орудием, — пишет современ-
ный литературовед А.П. Торопцев. — Во всяком случае он того желал 
как творец и как царь. Иначе не объяснить стилистической многослож-
ности его посланий, с удивительной точностью выдержанных в каж-
дом конкретном случае по тональности, словесному ряду, образности, 
по этносоциальной мотивации» [7: 135].

А как образен и великолепен протопоп Аввакум. Его житие, им 
самим написанное, до сих пор будоражит сознание и совесть, непре-
станно обращаясь к русской душе. Аввакумовская традиция живого и 



6

яркого слова оказала влияние на формирование русской классической 
традиции, на творчество М.В. Ломоносова, обладавшего аввакумовской 
твердостью в достижении своих энциклопедических целей.

Благодаря предшествующей классической традиции появились  
В.А. Жуковский, Н.М. Карамзин, А.С. Грибоедов и А.С. Пушкин, 
воистину солнце русской литературы. Его свет озарил Н.В. Гоголя, из 
шинели которого, по образному выражению Ф.М. Достоевского, вышла 
русская литература, ее золотой ствол, от которого ввысь понеслась  
серебряная ветвь.

Исследование творческой индивидуальности, ее философские иска-
ния, духовное становление в контексте историко-литературного про-
цесса конца ХIХ — начала ХХ в. — явление многоаспектное, предпола-
гающее совокупность литературоведческого и философского осмысле-
ния, тем более если это относится к личностям, творящим в переломную 
эпоху, каковой является эпоха рубежа веков. Показательно в этом смысле 
утверждение известного литературоведа Л. Долгополова: «Интерес и 
исследователей, и читателей к искусству конца XIX и начала ХХ в. в 
последние годы резко возрос. Мы извлекаем из незаслуженного заб-
вения имена и литературные группировки; восстанавливаем в пра-
вах эпизоды литературной жизни, еще в недавнем прошлом не слиш-
ком привлекавшие наше внимание. Искусство рубежа XIX и ХХ сто-
летий обрисовывается перед нами во всей непростой и неоднозначной 
совокупности своей проблематики и творческих исканий. Мы начи-
наем понимать, что именно совокупность проблем, фактов личной и 
литературной жизни, перипетий и литературной борьбы, и создает то 
неповторимо сложное своеобразие, которое выявила и продемонстри-
ровала перед всем миром русская литература в эти два ответственные 
и бурные десятилетия. Явившись завершением большого литератур-
ного периода, истоки которого уходят в пушкинскую эпоху, она вме-
сте с тем заложила основы нового этапа в истории русской литера- 
туры» [2: 5].

В то же время «интересующий нас период ознаменовал собой не 
просто важнейший этап перестройки аксиологической шкалы в искус-
стве, сопряженной с кризисом канона и базовых предпосылок класси-
ческой эстетики. Он сопровождал собой крушение целой, по мысли 
В.В. Полонского, цивилизационной модели (“исторической России”) и 
ее полную замену моделью принципиально иной» [5: 10].



7

Именно сейчас на рубеже веков и тысячелетий творчество поэтов и 
писателей Серебряного века становится предметом пристального вни-
мания исследователей литературы, о чем свидетельствует ряд литера-
туроведческих работ, вышедших в России и за ее пределами в течение 
последних лет.

Следует отметить, что особое внимание необходимо обратить на такое 
явление эпохи Серебряного века, как мифотворчество, которое явля-
ется знаковым для поэтического сознания представителей Серебряно- 
го века и привлекает внимание многих литературоведов (В.В. Полон-
ский, С.М. Пинаев, Э.А. Радь, А.С. Акбашева, В.А. Беглов, И.Ю. Латы-
пова), что определяет актуальность работы, которая связана с потреб-
ностью современной науки в типологических исследованиях, где выстра-
ивается парадигма художественных реализаций, высказанных в форме 
метаязыка, который «позволяет рассмотреть варианты одной и той же 
структурной функции и определить типологические закономерности; в 
поиске новых подходов к тексту как смыслообразующему устройству» 
[6: 6], в обнаружении интертекстуальных связей, «вечных» мифобиб- 
лейских ценностей, расширении уровней познания, выявлении раз-
личных сюжетных и метасюжетных модификаций в хронотопе поэ-
тов и мыслителей Серебряного века. Сюжетно воплощенное событие 
мифобиблейского текста и его значение — это его смысловые уровни. 
Мифобиблейский текст с его первичной формой образного моделиро-
вания реальности и глубоким содержательным потенциалом осмысля-
ется индивидуально-авторским сознанием, создающим новые тексты, 
и различно функционирует во времени. Переосмысление текста проис-
ходит благодаря разным семантическим и синтаксическим единицам, 
которые становятся для создателя структурно значимыми. Парадигма 
творчества представителей Серебряного века определяется системой 
функционирования текстов в инвариантной структуре мифобиблей-
ской и классической традиции в контексте порубежной эпохи.

Литература живет по своим законам и памятью других типов сло-
весного творчества. По мысли В.А. Беглова, чем более зрелой выступает 
литература и чем более совершенным оказывается конкретное произ-
ведение, тем более архетипически ориентированным оно себя прояв-
ляет [см.: 1: 95]. Архетипы — это своего рода знаки самоидентифика-
ции элементов внутреннего мира литературного произведения... себя 
в пространстве и времени. Архетип, сохраняя свое значение и функ-



ции, не разрушается, а видоизменяется, проявляя себя в новых формах 
на новых исторических этапах.

Мифологические, библейские и классические мотивы являются одними 
из сквозных мотивов в русской литературе. Архетипический сюжет, 
основанный на мифобиблейской и классической традиции, выступает 
смыслопорождающим и сюжетообразующим компонентом в структуре 
художественного наследия представителей литературы Серебряного века.

Цели учебного пособия:
1. Ознакомить студентов вузов с творческим наследием таких пред-

ставителей Серебряного века, как А. Блок, М. Волошин, Н. Гумилев,  
Б. Зайцев, В. Брюсов, Андрей Белый, Л. Андреев, А. Ахматова, М. Цве-
таева, А. Ремизов, К. Бальмонт и др.

2. Показать своеобразие поэтических и прозаических произведений 
вышеназванных поэтов и писателей Серебряного века, изучение в вузе 
которых находится в начале пути.

3. Выявить особенности художественного мира представителей пору-
бежной эпохи.

Задачи учебного пособия:
1. Выявить особенности религиозно-философских исканий предста-

вителей литературы Серебряного века на рубеже ХIХ—ХХ вв.
2. Показать уникальность поэтических и прозаических текстов пред-

ставителей порубежной эпохи; выявить специфику нравственной пози-
ции художников в период русских революций и гражданской войны.

3. Отразить взаимосвязь духовных исканий поэтов и мыслителей 
Серебряного века с системой ценностей символизма и реализма, пока-
зать переосмысление мифологических и библейских образов.

4. Показать механизм трансформации архетипических сюжетов в 
мифотворчестве поэтов и писателей Серебряного века.

Основываясь на теоретических положениях известных ученых, мы 
предлагаем рассмотреть со студентами поэтические и прозаические тек-
сты, прочитать произведения представителей Серебряного века, исходя 
из этических и эстетических принципов уже ХХI в., из фундаменталь-
ных «вечных» ценностей.



9

ГЛАВА I
МНОГОЛИКОСТЬ ЛИТЕРАТУРЫ СЕРЕБРЯНОГО ВЕКА

Истоки и смыслы литературы порубежной эпохи

Конец ХIХ — начало ХХ в. характеризуются необыкновенным куль-
турным подъемом, который философ Николай Бердяев называл «рус-
ским Ренессансом» и «Серебряным веком». Это было время бурного 
расцвета живописи, музыки, литературы. Появляются новые стили, 
новые формы; творческие поиски художников, композиторов и писате-
лей определялись главной чертой — изобразить противоречивый харак-
тер времени, найти ответы на многочисленные вопросы современности.

Насыщенность времени, его содержательность и вместе с тем его 
разорванность, импульсивность изменили восприятие человека, заста-
вили его по-новому относиться к происходящему в мире.

«Культура “серебряного века” отказалась принимать ту картину мира, 
которая покоилась на рациональных основаниях, воспитанных эпохой 
Просвещения и сдобренных буржуазными идеологиями эры промыш-
ленного переворота» [17: 52].

Господствующее место в сознании писателя стала теперь занимать 
личность, выявлявшая себя во всей возможной совокупности челове-
ческих и общественных связей, осознавшая (или осознающая) общее 
неблагополучие жизни, впитавшая напряженное ожидание перемен или 
мысль о том, что они неизбежны. Это была личность, взвалившая на 
себя груз ответственности за все происходящее в мире, ни по характеру 
связей, ни по объективному смыслу судьбы она не была равнозначной в 
произведениях разных художников: Максима Горького и Федора Соло-
губа, Ивана Бунина и Андрея Белого, Александра Куприна и Викентия 
Вересаева, Александра Блока и Леонида Андреева. Более того, именно в 
начале столетия человеческая личность — и как писательская индиви-
дуальность и как герой литературы — с такой обостренностью, демон-
стративностью выявила свои полярные качества, с какой не делала этого 
ранее. В любом единичном случае, индивидуальном проявлении она 
становилась показателем эпохи в целом.



10

Во многом определила развитие в будущем литературы и филосо-
фии ХХ в. проблема ожидания потрясений, изменения облика мира.  
И нужно отметить, что творческое чутье не изменило — потрясения не 
заставили себя ждать. Одни их приветствовали, другие в ужасе отшат-
нулись.

Деятели культуры Серебряного века ощущали себя на грани, в поро-
говой ситуации. Но в этой пороговой ситуации происходило возрож-
дение «русских творческих сил» [17: 11].

Желание писателей дать художественно-философский анализ дви-
жения времени выявило еще одну характерную для литературы рубежа 
веков проблему — проблему пути. Причем если в произведениях про-
заиков реалистического направления проблема пути получала объек-
тивированное разрешение через создание типичных характеров, то в 
поэзии выдвинулся лирический план.

Итак, свойственная эпохе неразделимая связь творчества и личной 
судьбы выразилась в множестве художественных шедевров. Этот период 
русской литературы принято называть Серебряным веком.

Золотой век воплотился в творчестве прежде всего А.С. Пушкина, и 
именно с ним спорят или ведут задушевный разговор писатели и поэты 
рубежа веков («Мой Пушкин» Марины Цветаевой, «Юбилейное» Вла-
димира Маяковского, речи и статьи Александра Блока и Анны Ахма-
товой о Пушкине). «Солнце русской поэзии» стало тем высочайшим 
эталоном, с которым соотносили себя его наследники.

В эпоху рубежа веков проблема взаимоотношения с предшествен-
никами приобретает чрезвычайную остроту. Самим содержанием про-
блем, как и попытками их решения, искусство XIX столетия широко и 
полно вошло в литературную жизнь новой порубежной эпохи, XIX в. 
пережил свое второе рождение. Можно сказать, что «золотой век» как 
бы абсорбировался «серебряным» и невольно «передавал» ему «функ-
ции законопорождающего метатекста культуры приблизительно так же, 
как “текст античности” передал на полтысячелетие ранее сходную роль 
итальянскому ренессансному гуманизму» [17: 11]. Литература и куль-
тура порубежья стали носить «резюмирующий характер ко всей пред-
шествующей им традиции. Они аккумулируют в себе накопленные за 
века смыслы, художественные решения, эстетические модели, мотивы 
и образы. Становятся энциклопедией всего многообразия написанного 
и осмысленного за предыдущие столетия. Это растянутое во времени 



11

наследие собирается в одной точке и складывается в единую мозаику. 
Разные этапы прошлого сосуществуют в настоящем как некая всег-
дашняя актуальность. Настоящее их каталогизирует, реаранжирует, 
выкладывает из этих текстов былой культуры новые узоры на плоско-
сти сегодняшнего дня, который таким образом размыкается в некое 
вневременное пространство вечных смыслов» [17: 11].

Всматриваясь в полемические столкновения начала века, изучая 
их характер и истоки, мы обнаруживаем, что все многообразие отно-
шений людей этого времени к искусству XIX столетия может быть 
условно разграничено на две точки зрения, вокруг которых с большими 
или меньшими оговорками могут быть сгруппированы и остальные. 
Наиболее яркое выражение одна из них нашла в статьях и высказыва-
ниях Максима Горького, другая — в статьях и докладах Александра  
Блока.

Считая русскую литературу прошлого «феноменом изумительным», 
утверждая, что это «лучшее, что создано нами как нацией», Горький 
вместе с тем склонен был думать, что свою историческую миссию она 
выполнила не до конца, ибо прошла мимо человека волевого, действен-
ного, активного, не заметила его, не сделала его своим героем. «Наша 
литература, — писал он в «Заметках о мещанстве», — сплошной гимн 
терпению русского человека, она вся пропитана тихим восторгом перед 
страдальцем-мужичком и удивлением пред его нечеловеческой вынос-
ливостью... На ее глазах из среды народа выходили Ломоносовы, Коль-
цовы, Никитины, Суриковы, но она не замечала их и забыла отметить в 
прошлом таких крупных выразителей народной воли, как Разин и дру-
гие. Она не искала героев, она любила рассказывать о людях сильных 
только в терпении, кротких, мягких, мечтающих о рае на небесах, без-
молвно страдающих на земле. Все они терпеливо — непременно терпе-
ливо, без гнева, без ропота! — несут на плечах своих гнетущие душу 
и тело невзгоды, и позор рабской жизни» [8: 42].

Иную точку зрения на литературу XIX столетия высказал Александр 
Блок. Для него все происходящее в XX в. было напророчено, предска-
зано писателями и поэтами предшествующих эпох. Он уподобил объ-
ятый революцией Петербург Петербургу Достоевского, а Россию срав-
нил с гоголевской тройкой.

Блоку важны были противоречия общественного развития, подвед-
шие Россию к революции, и отражение их в искусстве; в литературе он 



12

хотел видеть «пророчества» о грядущем, «предзнаменования», «пред-
сказания».

Если реализм ХIХ в. стремился приблизить искусство к действитель-
ности, познать с его помощью жизнь, то для новой поэзии характерной 
стала противоположная мысль: жизнь подчиняется законам искусства, 
и именно оно становится силой, преобразующей реальность.

Творческая личность воспринимала себя постигающим мир в водо-
вороте истории жизни. «Водоворот жизни — это было новое понятие, 
возникшее на почве тех новых форм, в которые отливалась истори-
ческая жизнь России на рубеже XIX—XX вв. Время как бы ускорило 
свое движение, стало более насыщенным и более содержательным»  
[8: 11].

О водовороте жизни и истории в то время писали многие поэты, 
писатели, художники и философы. По выражению Александра Блока, 
«мировой водоворот... засасывает в свою воронку почти всего человека; 
от личности почти вовсе не остается следа, сама она, если остается еще 
существовать, становится неузнаваемой, обезображенной, искалечен-
ной. Был человек — и не стало человека, осталась дрянная вялая плоть 
и тлеющая душонка». Становится явной проблема перерождения лично-
сти, пересоздания человеческой судьбы в частности и в целом. Одним 
из первых на эту проблему откликнулся Максимилиан Волошин, раз-
бирая трагедию Вилье де Лиль-Адана «Аксель», в статье «Апофеоз 
мечты»: «Все эти идеи ведут лишь к высшему искушению, где предел 
головокружения, где мысль повисает одиноко в мировом пространстве 
без точки опоры, без устремления, без притяжения иного, чем в глу-
бину своего собственного “я”».

«Мир никогда не будет иметь для тебя смысла иного, чем ты сам 
дашь ему. Возвеличь же себя под его покровами, сообщая ему тот выс-
ший смысл, который освободит тебя. И так как никогда ты не сможешь 
стать вне той иллюзии, которую ты сам себе создал о вселенной, то 
избери же себе наиболее божественную» [5: 19].

Человек начинает себя воспринимать как индивидуальность, тво-
рящую особый мир, как связующее звено между прошлым и будущим. 
Оценивая эту эпоху, о. Георгий Флоровский писал: «Под знаком дол-
женствования будущее нам открывается вернее и глубже, чем под зна-
ком ожиданий или предчувствий... Будущее есть не только нечто взы-
скуемое и чаемое, но и нечто творимое... Призвание вдохновляет нас 



13

именно ответственностью долга» [18: 519]. Этот долг воспринимался 
как причастность к историческим и социальным явлениям.

Показательно утверждение Л. Долгополова: «В одних случаях осоз-
нание своей полной причастности к историческим и социальным изме-
нениям давало возможность личности (будь то писатель или его герой) 
активно включиться в процесс пересоздания действительности и реаль-
ных человеческих отношений. В других, напротив, порождало мысль о 
фатальной подверженности человеческой судьбы вне ее лежащим воз-
действием, что, в свою очередь, приводило к концепции безысходности 
и обреченности. В третьих случаях возвышало личность до осознания 
трагического величия своей судьбы, когда понимание полной причастно-
сти к происходящему в «большом» мире порождало мысль о необрати-
мости и единстве исторического процесса и, следовательно, о неизбеж-
ности грядущих сдвигов и потрясений. В-четвертых — ставило писа-
теля во враждебную по отношению к происходящему во внешнем мире 
позицию, поскольку на первый план выдвигалось стремление сохра-
нить свою индивидуальность, не дать ей раствориться в том бурном 
потоке превращений, столкновений крайних позиций и точек зрения, 
которым оказалась захвачена жизнь России в начале века» [8: 23—24].

С учетом этих тенденций целесообразно рассматривать творче-
ство представителей Серебряного века. Сами поэты и писатели пре-
красно понимали, что они вписаны в эпоху, с одной стороны, трагиче-
скую, с другой — мифологическую, когда господствующей становится 
идея культурного мифа, когда «тотальность мифопоэтических струк-
тур в модернистской эстетике “серебряного века” обусловлена парадок-
сальным сочленением в ней “панхронизма” с “атемпоральностью”», в 
результате чего «течение исторического времени прерывается месси-
анским актом тотального обновления и все предыдущие эпохи пред-
стают в новом идеальном синтезе» [16: 87]. Художники слова пору-
бежной эпохи осознавали свой путь как путь самопознания. Вот поэ-
тому для них характерна на рубеже веков тенденция хроникальности 
повествования, желание вписать свою судьбу, свой голос в дневник 
истории, ее многоголосие и тем самым сохранить себя и свою жизнь. 
Показательна запись М.А. Волошина от 27.04.1897 г.: «Где-то я встре-
тил такую мысль: молитва имеет тот смысл, что это отчет в прожи-
том дне, самопроверка. Я начинаю этот дневник с тем, чтобы он засту-
пил мне место молитвы. Я чувствую, что последнее время, особенно 



14

этот последний год, я чрезвычайно мало подвинулся в своем развитии 
и самосознании. Пусть этот дневник послужит искусственным факто-
ром к развитию самосознания. Это одна причина. Другая же та, что 
мне интересно сохранить себя и свою жизнь». Это юношеское утверж-
дение поэта вполне сопоставимо с его зрелым пониманием сути искус-
ства и назначения поэта и человека. В статье «Заметки 1917 года» Мак-
симилиан Волошин писал: «Глубоко ложен принцип “искусство для 
всех”... Искусство никогда не обращается к толпе, к массе, оно гово-
рит отдельному человеку, в глубоких и скрытых тайниках его души... 
Искусство должно быть “для каждого”, но отнюдь не для всех. Только 
тогда оно сохранит отношение индивидуальности к индивидуально-
сти, которое и составляет смысл искусства... Все положительные силы 
человека — в любви» [4: 296, 298].

Подобные рассуждения мы встречаем у А. Блока, Андрея Белого, 
Марины Цветаевой, которые в своих дневниках фиксировали, казалось 
бы, мелочи жизни, но в этих деталях узнавалась картина мира, выпи-
сывалось личное восприятие бытия.

Такое понимание искусства есть не что иное, как признание души, т.е. 
первичность духовного. Поэт начинается с осознания себя как личности 
в мире, как части мироздания в целом. Он, по словам Е.Г. Эткинда, «оди-
нокий человек, стоящий перед лицом Вечности, Смерти, Вселенной...» 
[339: 87]. Это мироощущение человека как явление трагичного в миро-
здании присуще такому литературному направлению, как символизм.

Символизм как литературное направление зарождается во Фран-
ции. Провозвестниками нового направления являлись Артюр Рембо и 
Поль Верлен. Они предложили новую эстетику отношений личности 
и мироздания. Личность искала себя в таинственном символе, осозна-
вала себя кораблем, рассекающим волны житейского моря.

Теория символизма — интуитивное постижение мирового единства 
через обнаружение «соответствий», убежденность в способности поэта 
постигать абсолютные основы языка мира — восходит к романтизму, 
идеалистической философии Ф. Шеллинга и А. Шопенгауэра, к идеям 
Ф. Ницше, их своеобразному отношению к мифу и мифотворчеству, что 
стало фундаментом новой эстетики. Необходимо отметить, что пред-
ставители немецкой философии и романтизма наметили основы науч-
ной методологии в понимании мифа как явления культуры. Романти-
ческое понимание мифологии отражает встречу с бесконечной при-



15

родой и сверхчувственными антиномиями. Происходит поиск нового 
бытия и личности, создание модели мироздания.

Романтики воспринимали миф и мифотворчество как некую уни-
версальную модель мироздания. Миф и мифотворчество виделись им 
как своеобразная точка соприкосновения с Богом. Искусство и Бог у 
романтиков занимают во многом аналогичное положение на различ-
ных уровнях мироздания, а мифология в этом отношении является, 
как указывалось выше, своеобразным связующим звеном между ними. 
Романтики отвергали аллегорический подход к мифу, они считали, что 
миф есть нечто общее, через которое познается единичное, конкретно-
личное. Синтез конкретно-личного с общим и составляет пафос роман-
тического восприятия мифа и мифотворчества. Для них, в частности 
немецких романтиков, символизм мифа изначален.

Романтическое понимание мифа, как первообраза мира, осознания 
его функций оказало значительное влияние на творчество поэтов рус-
ского символизма. Целостность мифа, его происхождение, мифотвор-
чество как основа миросозерцания явились отправной точкой для лите-
ратуроведения и философии ХХ в. Безусловно, особое место занимает 
философия Ф. Ницше. В своем мифотворчестве Ф. Ницше совмещает 
два противоположных начала: «дионисийское» и «аполлоническое», из 
которых рождается музыка жизни, понимаемое как подлинное искус-
ство, являющееся «первоосновой бытия». Являясь ярчайшим предста-
вителем «неомифологизма», Ф. Ницше создает свой новый миф о бытии 
человека, в основе которого трагедия, из которой рождается музыка как 
высшая форма созерцания и деятельного постижения жизни во всех 
ее проявлениях [см.: 23: 589—590]. У Ф. Ницше символ и музыка, дио-
нисийство и аполлонизм связаны в единое целое как творческий акт, 
идущий, с одной стороны, к демифологизации и старых архетипов и 
к созданию новых.

В русской литературе начало символизма связывают с Дмитрием 
Мережковским. Суть символизма, постигающего «истины» жизни, пред-
ставлялась ему как мистическое чувство «распятого Христа». Осмыс-
ление явлений действительности как символов «божественного откро-
вения» и образует, по Мережковскому, символистскую поэзию. К сим-
волизму примыкал импрессионизм, но это был метод, который виделся 
как необходимое средство, «форма» воплощения «русской меры рели-
гиозного чувства» [13: 19].



16

Вдохновителем русских символистов был Владимир Соловьев. 
Теоретические основы русского символизма тесно связаны с эстети-
кой Вл. Соловьева. Ее положения, отмеченные образной метафизично-
стью, казались необычайно цельными, хотя и несколько противоречи-
выми. Этому немало способствовало многогранное дарование автора: 
он был богослов, философ, поэт, публицист, критик, оратор; мистик-
аскет оригинально сочетался в нем со свободным мыслителем, борцом 
за свет в простор идеи.

Соловьевская космогония складывалась в христианско-платониче-
ском свете. Идеальное, традиционно-евангельское органично соеди-
нялось в ней с умозрительной мистикой мыслителей — Б. Спинозы,  
Г. Лейбница, И. Канта, Ф. Шеллинга. Конечной целью человеческой 
истории, а равно и истории мироздания объявлялось некое «положи-
тельное единство», или состояние, к которому приблизится мир, «пре-
одолев» в себе косную вещественность, время, пространство, смерть, 
которое преобразится с помощью красоты.

Весь мировой процесс рассматривается как абсолютное художествен-
ное дело, истоки которого скрыты в космосе, а продолжение перене-
сено в человеческое искусство. Посреднический долг поэта и заклю-
чается в том, чтобы, приобщившись к верховной идее, спасти зем-
ную красоту от разрушения, ввести ее в порядок вечности. Для этого 
ему суждено совершить «три подвига»: оформить красотою косный 
материал (подвиг Пигмалиона), победить нравственное зло (подвиг 
Персея) и вывести красоту из круга смерти (подвиг Орфея). Словом,  
поэт — это вдохновенный творец, который черпает свои мотивы из 
бездомных глубин мироздания и увековечивает их в земной, условно-
образной форме; он служит нетленной, божественной красоте и через 
нее — божественной истине и добру, постигая тем самым триединое 
начало высшего животворящего духа (разум, волю, чувство).

Творец в понимании символистов должен являться в мир как лич-
ность, которая должна преобразить мир, создать свою модель мира.

Русскому символизму как эстетическому выражению настроений 
декаданса так и не удалось создать единой концепции творчества. Об 
этом свидетельствуют и противоречия в самой художественной тео-
рии символизма и полемика по теоретическому обоснованию нового 
направления в искусстве. «Символизм уже и невосстановим до конца 
и, главное, непостижим как явление только литературное. ...Он не был 



Конец ознакомительного фрагмента.
Приобрести книгу можно

в интернет-магазине
«Электронный универс»

e-Univers.ru

https://e-univers.ru/catalog/T0016672/



